TRA MARI E MONTI.
IL “METODO” DI NIETZSCHE
CATERINA MARINO"

Abstract

Il contributo analizza la figura del viandante come categoria centrale per comprendere
I’intreccio tra vita, pensiero e scrittura nella filosofia di Nietzsche. Muovendo da Cosi parlo
Zarathustra, il saggio interpreta il filosofare nietzscheano come un “essere in cammino”
privo di mete prefissate, in cui il pensiero accade come evento e come esperienza
trasformativa, piuttosto che come applicazione di un metodo procedurale. In questa
prospettiva, il nomadismo geografico, 1’attenzione al corpo, al clima e alla fisiologia, nonché
la pratica del camminare, assumono un valore teorico decisivo. Il testo mostra come
montagna e mare costituiscano due orizzonti simbolici fondamentali: la montagna come
spazio della distanza, della solitudine e della trasfigurazione di sé; il mare come figura
dell’apertura all’ignoto, del rischio e dell’oltrepassamento dei valori tradizionali dopo la
“morte di Dio”. Tra Oceano e Mediterraneo, I’esperienza nietzscheana si configura come
ricerca di una singolare forma di vita, orientata alla sperimentazione e alla liberta. Tale
percorso viene infine interpretato come una pratica di costituzione di sé che anticipa, in senso
filosofico, cio che Michel Foucault definira un’“‘estetica dell’esistenza”.

Keywords: Friedrich Nietzsche, Viandante, Forma di vita, Estetica dell’esistenza.

1. Il cammino del viandante

Riprendendo le parole di Cosi parlo Zarathustra, la filosofia, come
anche la vita stessa di Nietzsche, possono essere descritte con 1’espressione
«un periglioso essere in cammino»!, cioé come un viaggio privo di mete
prefissate, pericoloso e solitario, in cui essenziale & imparare a lasciarsi
sorprendere dall’inatteso, a lasciare che sia il pensiero ad irrompere come un
evento, anziché credere all’illusione di un lo che “vuole” pensare; dal
momento che, piuttosto, «un pensiero viene quando é “lui” a volerlo, non
quando “io” lo voglio»2. Se un cammino fosse prevedibile, infatti, non
avrebbe alcun senso percorrerlo, perché 1’incontro con I’inatteso si da solo

*Dottoressa di Ricerca in Filosofia, Universita della Calabria.

L ZA, Prefazione di Zarathustra, 4, p. 8.
2JGB 17, p. 21.

175



nel movimento stesso del cammino, nell’essere-in-cammino, nell’aprirsi una
via correndo sempre il rischio di sbagliare strada e smarrirsi; insomma, nel
fare esperienza [Erlebnis]®. Dunque, & solo durante il cammino, per viam, che
puo avvenire I’incontro con qualcosa di sconosciuto che ci assale, ci
sorprende e, infine, ci trasforma. Percio, il “metodo” di Nietzsche — ossia il
suo modo di procedere nella filosofia e di praticarla — va inteso nel suo
significato originario di méthodos, la dove centrale risulta la via [hodo6s] e non
la meta o il risultato da conseguire. Qualcosa di molto diverso dal metodo
scientifico®, quando in esso la via si riduce a un mero procedimento attraverso

3 Come ha messo in evidenza Brusotti, I’Erlebnis assume, per Nietzsche, un’importanza
decisiva: proprio perché 1’espressione scritta del proprio pensiero scaturisce da esperienze
vissute, secondo Nietzsche cid ne condiziona la stessa comunicabilita e possibilita di
comprensione da parte del lettore. E su questo piano, peraltro, che vita e pensiero,
autobiografia e filosofia risultano in Nietzsche inestricabilmente intrecciati. Tuttavia,
contrariamente alla comune accezione, I’Erlebnis, per Nietzsche, non implica immediatezza,
ma comporta sempre un distanziamento: «ll distacco anche temporale dai propri Erlebnisse
costituisce un presupposto necessario per la redazione dell’opera che deve parlarne. [...]
L’Erlebnis non viene conosciuto nell’attimo presente, ma solo in seguito, mediante un attimo
di riflessione successivo. Si scrive sempre solo a cose fatte. La distanza non € solo una
lontananza temporale, ma ¢ il risultato di un attivo oltrepassamento di sé, di un superamento
di sé» (M. Brusotti, Introduzione a F. Nietzsche, Tentativo di autocritica 1886-1887, il
melangolo, Genova 1992, p. 18). In questa chiave occorrerebbe interpretare il carattere
autobiografico di tutta la produzione nietzscheana, in particolare di quella dell’ultimo
periodo, in quanto autorappresentazione e auto-ricostruzione di sé postuma, sempre a partire
da uno sguardo retrospettivo, addirittura “ricapitolativo”, come nel caso di Ecce homo.
Analizzando, in particolare, le lettere degli ultimi quattro anni precedenti il silenzio della
follia, Fornari ha osservato: «Ripercorrendo retrospettivamente 1’esperienza dei suoi scritti
passati, allo scopo di rendersi comprensibile per un’azione sul presente, Nietzsche tratteggia
una evoluzione personale di cui soltanto a posteriori puo divenire egli stesso consapevole»
(M.C. Fornari, “E cosi mi raccontero la mia vita”. Nietzsche dalle ultime lettere (1885-
1889), in G. Campioni, L. Pica Ciamarra, M. Segala (a cura di), Goethe, Schopenhauer,
Nietzsche. Saggi in memoria di Sandro Barbera, ETS, Pisa 2013, p. 291).

4 Di cui, peraltro, Nietzsche non ha mancato di cogliere la decisiva importanza per lo sviluppo
della scienza moderna: «Non la vittoria della scienza é cio che distingue il XI1X secolo, ma la
vittoria del metodo scientifico sulla scienza» (NF, primavera 1888, 15 [51], p. 231). Tra i
numerosi studi dedicati all’intenso rapporto di Nietzsche con la scienza del suo tempo, mi
limito a segnalare: B. Babich, Nietzsche’s Philosophy of Science: Reflecting Science on the
Ground of Art and Life; tr. it. di F. Vimercati, Nietzsche e la scienza, Cortina, Milano 1996;
P. D’lorio, La linea e il circolo. Cosmologia e filosofia dell’eterno ritorno in Nietzsche,
Pantograf, Genova 1995; B. Babich and R.S. Cohen (eds.), Nietzsche and the Sciences,
Kluwer, Dordrecht 1999, 2 voll.; T.H. Brobjer and G. Moore (eds.), Nietzsche and Science,
Routledge, London-New York 2004; P. Gori, Il meccanicismo metafisico. Scienza, filosofia
e storia in Nietzsche e Mach, il Mulino, Bologna 2009; F. Moiso, Nietzsche e le scienze, a

176



il quale raggiungere il piu velocemente possibile un obiettivo. I
procedimento e assolutamente estraneo al cammino, poiché non ne coglie il
tratto essenziale: I’incontro con qualcosa che accade al di la dei nostri calcoli
e che produce una trasformazione di sé.

In opposizione ai filistei della cultura, deformati dal fatto di rivolgersi
verso un’unica direzione, impegnati solo a criticare cio che € stato gia pensato
da qualcun altro e dunque incapaci di pensare alcunché di originale, il
“filosofo dell’avvenire” che Nietzsche ha in mente incarna, invece, la figura
del ‘viandante’®: in cammino verso nuove regioni dello spirito, inquieto e
solitario, privo ormai di ogni riferimento a stelle fisse. Il filosofo viandante
avverte la propria inattualita, trovandosi sempre in contraddizione con le virtu
e gli ideali del suo tempo. Non intende procedere verso un porto sicuro, in
grado di conferire alla propria vita ordine e certezza: nessun approdo & ormai
raggiungibile. Per questo si mantiene sempre nell’erranza, nella
sperimentazione ai limiti dell’impossibile; mai con lo scopo di conquistare
una volta per tutte una vetta sicura, poiché questa e soltanto illusoria, bensi
perseguendo il compito molto piu arduo e incerto di provare a “diventare cio
che si €7, nella consapevolezza che ognuno dovrebbe cercare, tra le molteplici
vie e i molti sentieri interrotti, quella piu adatta a sé: «Diventare cio che si e
presuppone che non si abbia neppure una lontana idea di cio che si é. Da
questo punto di vista hanno un loro senso e un loro valore anche i passi falsi
della vita, le temporanee deviazioni e le vie perdute, le esitazioni, le

cura di M.V. D’Alfonso, Rosenberg & Sellier, Torino 2020 (si tratta delle lezioni tenute
all’Universita degli Studi di Milano nell’a.a. 1998-1999).

51l viandante e la sua ombra & il titolo della seconda parte del secondo volume di Umano,
troppo umano (WS). Ha opportunamente messo in evidenza il carattere spaesante e
perturbante di questa erranza Luca Lupo: «Comme il apparait dans certains fragments de
Nietzsche, la condition de I’errance elle-méme, du voyage, est une condition qui produit de
I’Unheimlichkeit, qu’il faut entendre ici comme un “ne pas se sentir chez soi”’, comme un
sentiment d’étrangeté et d’inquiétude [...]» (L. Lupo, Ombres. Notes pour une interprétation
du dialogue de Nietzsche Le voyageur et son ombre, in P. D’Iorio et O. Ponton (sous la
direction de), Nietzsche. Philosophie de esprit libre. Etudes sur la génese de Choses
humaines, trop humaines, Rue d’UIm, Paris 2004, p. 107). Giorgio Brianese ne ha, invece,
messo in risalto ’aspetto di movimento e di oltrepassamento: «La figura del viandante evoca
I’idea del percorrere una via e quella di un pensiero che, per mantenersi vivo, ha bisogno del
movimento, di un “sovrappiu di forza muscolare”, per usare un’espressione nietzscheana.
Evoca dunque I’'immagine [...] di un pensiero che sempre di nuovo diviene, impegnato in un
continuo oltrepassamento non solo di ogni luogo comune, ma anche e anzitutto di sé stesso
[...]» (G. Brianese, La strategia del viandante. Nietzsche e la contraddizione dell esistenza,
“Divus Thomas”, 121, 1, 2018, p. 77).

177



risoluzioni “modeste”, la serieta sperperata in compiti che stanno al di la del
compito»®. Un compito molto rischioso, quello del viandante, per cui non si
trovera mai alcuna garanzia di riuscita. Senza tale compito, infatti, non solo
non avrebbe senso la sua esistenza, ma neppure la sua impresa filosofica dal
momento in cui Nietzsche ha sempre inteso la filosofia come «vita volontaria
fra i ghiacci e le alture — ricerca di tutto cio che I’esistenza ha di estraneo e
problematico, di tutto cid che finora era proscritto dalla morale»’; un difficile
attraversamento di una lunga serie di itinerari proibiti e proibitivi, in cui
I’unica cosa che conta é capire «quanta verita puo sopportare, quanta verita
puo osare un uomo»®,

Per il viandante Nietzsche la personale ricerca di climi e paesaggi propizi,
di un equilibrio psicofisico, si intreccia con I’andamento della sua scrittura,
tanto che si avverte una consonanza tra le sue opere e i luoghi geografici in
cui furono pensate e scritte. Durante il suo soggiorno a Marienbad, in una
lettera indirizzata alla sorella Elisabeth e alla madre, datata 2 agosto 1880,
Nietzsche scriveva: «Non ¢’¢ regime di vita piu disciplinato del mio! Sono
sempre in cammino, come minimo 8 ore al giorno: cosi riesco a tirare
avanti»®. Ma & in un’altra lettera, del 22 gennaio 1882, che, dando alla sorella
sue notizie da Genova, Nietzsche pareva aver compreso qualcosa di ancora
pit fondamentale: cio che & da ricercare non e piu «quella salute da leone di
un tempo [...], bensi una salute piu delicata, che ogni giorno e di nuovo da
conquistare»'?. Come fare, dunque, per realizzare questo proposito?

Dal punto di vista geografico e possibile rintracciare una precisa
oscillazione, in virtt della quale Nietzsche trascorreva le estati in montagna,
alla ricerca di aria fresca e cieli tersi, mentre affrontava il rigore dell’inverno

8 EH, Perché sono cosi accorto, 9, p. 302.

" EH, Prologo, 3, p. 266.

8 lbidem.

9 KGB, a Franziska ed Elisabeth Nietzsche, 02/08/1880, pp. 31-32.

10 KGB, a Elisabeth Nietzsche, 22/01/1882, Appendice, p. 551. Che non si tratti solo di
risanare se stessi, ossia di un compito strettamente personale, Nietzsche lo ebbe presente
molto presto, fin dall’epoca, immediatamente successiva a La nascita della tragedia, di
composizione di quel testo rimasto incompiuto, La filosofia nell ‘epoca tragica dei Greci, CUi
Nietzsche aveva pensato di dare anche il titolo Il filosofo come medico della civilta (cfr. NF,
inverno 1872-1873, 23 [15], p. 136 e KGB, a Erwin Rohde, 22/03/1873, p. 439). Sul tema
del rapporto tra salute e malattia e del risanamento, si rimanda al recente L. Boi, Poesia e
risanamento: in margine al viaggio di Nietzsche a Messina, “Logoi. ph — Journal of
Philosophy”, IX, 22: Nietzsche Today (by S. Gorgone, G. Gregorio, V. Surace), 2023, pp.
69-76, anche per ulteriori riferimenti bibliografici.

178



in luoghi di mare dal clima mite: Sorrento, Messina, la costa ligure e
soprattutto Genova e Nizza; lo Spluga (ottobre 1872), Flims (estate 1873),
Bergun (estate 1874), nei dintorni di Coira, Rosenlauibad (estate 1877) e
Grindelwald (estate 1878) nelle Alpi bernesi, St. Moritz e I’Alta Engadina,
non dimenticando la primavera del 1881 tra i colli a Recoaro, per approdare,
infine, a Sils-Maria. Questi i suoi luoghi prediletti, molto diversi da quelli che,
invece, aveva riconosciuto come dannosi per la sua salute: Naumburg, Pforta,
la Turingia, Lipsia e Basilea.

Il problema del luogo e del clima, dunque, &€ sempre stato fondamentale,
perlomeno a partire dalle riflessioni scaturite dalla malattia'!, poiché
Nietzsche era convinto che «nessuno & padrone di vivere dappertutto»'?, dato
che il clima influenza cosi pesantemente il metabolismo, e che sbagliare la
scelta della localita in cui vivere puo ostacolare un uomo persino dal
realizzare i propri compiti, addirittura allontanandolo dal comprendere cid
che autenticamente puo giovare a sé stesso, alla vocazione del proprio spirito.
Ma per Nietzsche, cosi attento alle “ragioni del corpo”, tanto da collegare
strettamente filosofia e fisiologia, anche I’alimentazione € stata degna della
massima attenzione. Ci0 lo porto ad esecrare la cucina tedesca e ad apprezzare
entusiasticamente quella piemontese'?, a consigliare alle nature piu spirituali
la totale astinenza dagli alcolici (a differenza delle opposte abitudini dei
tedeschi), in virtl del fatto che «lo spirito si libra sull’acqua»**; a cercare
luoghi dove si ha dappertutto occasione di attingere dalle fontane (Nizza,
Torino, Sils), ma soprattutto ad ammonire di: «Star seduti il meno possibile;
non fidarsi dei pensieri che non sono nati all’aria aperta e in movimento — che
non sono una festa anche per i muscoli. Tutti i pregiudizi vengono dagli
intestini. Il sedere di pietra—1’ho gia detto una volta — & il vero peccato contro

1 La malattia, nel pensiero di Nietzsche, non assume, pero, un significato solo negativo;
come spiega Lupo, «si mostra in grado di svolgere una funzione euristica e soddisfare una
esigenza epistemica: si puo dire che essa produca stati di coscienza non ordinari dal momento
che permette di vedere sé stessi, la realta nel suo insieme e sé stessi all’interno della realta da
una prospettiva che non € quella della salute. [...] La malattia [...] apre le porte a nuove
forme di percezione del e di relazione con il mondo» (L. Lupo, “Ma ecco! Torino!”.
Fisiologia del quotidiano nell ultimo Nietzsche, in 1. Crispini e L. Lupo (a cura di), Etiche e
filosofie della vita. Studi in onore di Giambattista Vaccaro, Guida, Napoli 2018, p. 120).

12 EH, Perché sono cosi accorto, 2, p. 289.

13 Sul soggiorno di Nietzsche a Torino, caratterizzato da una particolare consonanza con
questa citta, si rimanda a L. Lupo, “Ma ecco! Torino!”. Fisiologia del quotidiano nell ultimo
Nietzsche, cit.

14 EH, Perché sono cosi accorto, 1, p. 289.

179



lo spirito santo»®. Inoltre, Nietzsche riteneva che solo in alcuni luoghi si
possano dare le condizioni favorevoli per far germogliare spiriti geniali;
luoghi come Parigi, la Provenza, Firenze, Gerusalemme, Atene, e questo a
testimonianza del fatto che «il genio e condizionato dall’aria asciutta, dal
cielo puro»*®, da cui nasce la possibilita di «attirarsi continuamente grandi, e
anche enormi, quantita di forza»*’.

Tuttavia, occorre precisare che la filosofia di Nietzsche, pur affondando le
sue radici nella fisiologia, non si traduce in un mero adattamento alle
condizioni fisiologiche date, né tantomeno nella semplice osservanza di
ricette prescritte da altri. Nietzsche intendeva essere il medico di sé stesso,
perseguendo da sé la cura di sé. Si tratta di una vera e propria ricerca
auto-terapeutica di luoghi, cibi e climi appropriati, una sperimentazione su di
sé per prove ed errori, che conduce a sentire, volta per volta, una minore o
maggiore sintonia con il luogo e con il paesaggio circostante, verificando in
che misura individuo e ambiente possano incastonarsi 1’uno nell’altro in
modo complementare o, invece, si rivelino incompatibili . Nel suo
complesso, si tratta della ricerca della propria forma di esistenza che, per
Nietzsche, coincideva, oltre che con il nomadismo del viandante, anche con
la lettura, la quale riusciva a distoglierlo da sé stesso, facendolo immergere in
mondi inesplorati a contatto con personaggi sconosciuti. Per Nietzsche
leggere significava «permettere a un pensiero estraneo di scalare
segretamente la muraglia»®®, uscendo fuori dai perimetri addomesticati e
rassicuranti in cui oziano coloro che hanno solo bisogno di colmare i propri
vuoti interiori attraverso I’accumulo di conoscenza. Ma questa attivita, pur
essendo alimento indispensabile per il pensiero, non lo ha imprigionato
nell’asfittico spazio di una stanza. Il filosofo viandante pensa soprattutto
«all’aria aperta, camminando, saltando, salendo, danzando, preferibilmente
su monti solitari o sulla riva del mare, laddove sono le vie stesse a farsi
meditabonde»?°.

Attraverso le sue “scorribande” di lettore, Nietzsche attraversa il tempo e
lo spazio, ripercorrendo le tappe delle civilta, incontrando le eredita delle

15 Ibidem.

16 EH, Perché sono cosi accorto, 2, p. 290.

7 Ibidem.

18 Cfr. L. Lupo, “Ma ecco! Torino!”. Fisiologia del quotidiano nell ultimo Nietzsche, cit., p.
122.

19 EH, Perché sono cosi accorto, 3, p. 292.

20 FW 366, p. 242.

180



trascorse epoche storiche, sempre sospinto da un forte impulso verso la
liberta: «Ben potremmo noi con tutta serieta chiamarci “spiriti di libero
domicilio” [...], perché noi sentiamo I’impulso alla liberta come I’istinto piu
forte del nostro spirito, e, contrariamente agli intelletti legati e radicati,
vediamo il nostro ideale quasi in un nomadismo spirituale — per usare
un’espressione modesta e quasi dispregiativa»?L.

A cio si aggiunge, infine, ma non é di certo un elemento secondario nella
biografia di Nietzsche, nonostante alcune dolorose rotture — esemplare quella
con Wagner — il costante e disperante desiderio di poter dialogare e
condividere con altre anime affini le proprie impressioni e riflessioni, di
trovare discepoli cui poter comunicare e trasmettere il proprio pensiero, la
perenne ricerca di una compagnia spirituale con cui condividere stile di vita
e pensiero.

2. «Il viandante fra i monti»?2

Ancora una volta ¢ in Cosi parlo Zarathustra che é possibile trovare le
parole pit suggestive a testimonianza del profondo legame tra il viandante
Nietzsche e la montagna: «Giunto a trent’anni, Zarathustra lascio il suo paese
e il lago del suo paese, e ando sui monti. Qui godette del suo spirito e della
sua solitudine, né per dieci anni se ne stanco. Alla fine si trasformo il suo
cuore»?®, Non potrebbe esservi, forse, immagine simbolica pill appropriata
per descrivere il cammino del viandante come quel fare esperienza che, lungi
dall’avere come scopo prioritario il raggiungimento della vetta della
montagna, mira piuttosto alla trasformazione di sé?*. Nietzsche, infatti, non

21 MA 211, pp. 80-81. Come ha rilevato Campioni, riferendosi ad alcuni coevi frammenti di
Nietzsche, I’espressione «nomadismo intellettuale» [das geistige Nomadenthum], cosi come,
piu in generale, il tema del viandante, provengono dalla lettura di Emerson, pur se declinati
da Nietzsche in modo differente: «ll viandante arricchisce la sua esperienza tramite un
viaggiare senza meta fissa che comporta uno stato di precarieta e di incertezza» (G.
Campioni, Quattro passi con Nietzsche, Castelvecchi, Roma 2021, p. 24). Lo stesso
Campioni non ha mancato di notare come la figura del viandante abbia subito una
radicalizzazione nelle opere successive di Nietzsche: «Quando emergera in Aurora e Gaia
scienza il tema di uno sperimentare senza limiti, la figura del viandante lascera il posto a
quella piu funzionale del navigante, alla figura di Colombo che, dominato dalla passione
della conoscenza, & capace di aprire nuovi orizzonti a rischio del naufragio» (ivi, p. 27).

22| viandante fra i monti a se stesso & il titolo dell’aforisma 237 di Opinioni e sentenze
diverse (VM 237), p. 94.

B ZA, Prefazione di Zarathustra, 1, p. 3.

24 Sul rapporto tra Nietzsche e la montagna si veda L. Bonesio, L ‘azzurra solitudine, in Lo
stile della filosofia. Estetica e scrittura da Nietzsche a Blanchot, Angeli, Milano 1983 e L.

181



pensava alla montagna né in modo estetizzante né tantomeno in modo astratto
e intellettualistico: il suo é stato piuttosto un farne esperienza nel senso piu
proprio del termine, un rispondere al richiamo dei luoghi per lasciarsi
trasformare dall’incontro con essi. Dalla lettura dell’epistolario e delle opere
si riceve spesso I’impressione che 1’esperienza dei luoghi, resa ancora piu
intensa dalla solitudine, diventi traboccante. Si avverte allora che Nietzsche
ha come I’urgenza, la necessita di condividerla con qualcuno. Di qui, le lettere
ad amici e familiari. Tra queste, una testimonianza particolarmente
significativa é la lettera alla madre del 1 ottobre del 1872 dal passo dello
Spluga, durante una breve sosta all’albergo Bodenhaus; scritta nello stile di
un vero e proprio racconto di viaggio:

Trovai un buon albergo e una cameretta di una semplicita commovente,
con un bel balcone tutto in giro e una vista bellissima. Questa valle di
alta montagna (circa 5000 piedi) € proprio di mio gusto: ¢’¢ 1’aria forte
e pura, alture e macigni di ogni forma, e tutt’intorno poderose montagne
ammantate di neve: ma piu di tutto mi piacciono gli splendidi sentieri
per i quali cammino per ore e ore verso il S. Bernardino o verso il valico
dello Spluga, senza dover stare attento a dove metto i piedi; e ogni volta
che mi guardo intorno c’¢ sempre qualcosa di grandioso e inaspettato
da vedere?®.

Con pari ammirazione, Nietzsche ha raccontato di altri luoghi, come,
ad esempio, di Bergn, situato nei Grigioni, poco prima del passo dell’ Albula
per I’Engadina, da cui scrisse alla sorella, il 22 luglio 1874, che «il Picco di
Berglin e tutta la vallata sono davvero la cosa piu bella che io abbia mai
visto»?®. Recatosi a Steinabad, nella Selva Nera, I’anno successivo, per una
curatermale, in una lettera a Carl von Gersdorff, del 21 luglio 1875, Nietzsche
raccontava di come trascorresse il tempo nuotando di buon mattino in una
piscina dall’acqua gelida e facendo lunghe passeggiate, non mancando di
apprezzare la bellezza del paesaggio: «leri ho vagato per le foreste, di una
bellezza incredibile, per tre ore, verso sera»?’.

Bonesio, La terra celeste, in La terra invisibile, Marcos y Marcos, Milano 1993. Per una
ricostruzione dettagliata dei soggiorni di Nietzsche nei luoghi di montagna, si rimanda a C.
Resta, Le vette del pensiero. Nietzsche e la montagna, in G.B. Adesso ed A. Caputo (a cura
di), Passaggi e paesaggi. Tra Nietzsche e Bressane, Mimesis, Milano-Udine 2024.

% KGB, a Franziska Nietzsche, 01/10/1872, p. 359.

% KGB, a Elisabeth Nietzsche, 22/07/1874, pp. 546-547.

27 KGB, a Carl von Gersdorff, 21/07/1875, p. 80.

182



A proposito di luoghi termali, nella primavera (maggio-giugno) del 1881,
su suggerimento di Koselitz, Nietzsche fece tappa a Recoaro, per correggere
con I’amico le bozze di Aurora. Trovandosi in pessime condizioni di salute,
nonostante i suoi 36 anni, trasse beneficio dalla cura con quelle acque. Anche
durante questo soggiorno, alloggiando all’Hotel “Tre Garofani”, soleva fare
lunghe passeggiate, affascinato dal paesaggio dolomitico e dai boschi del
monte Spitz. Nonostante anche qui accusasse momenti di depressione e di
forte malessere, 1’entusiasmo per questo luogo emerge dalla lettera del 23
giugno del 1881, indirizzata a Kdselitz, dopo la loro separazione: «Come
paesaggio Recoaro resta uno dei posti piu belli che abbia mai visto, ho
letteralmente dato la caccia alle sue bellezze con il massimo dell’impegno. La
bellezza della natura, come tutte le altre bellezze, & molto gelosa, ed esige una
dedizione esclusiva»?. Le riflessioni e le intuizioni della primavera a Recoaro
costituiranno materiale prezioso per lo Zarathustra, come Nietzsche ha
successivamente ricordato in Ecce homo:

E ora racconterd0 la storia dello Zarathustra. La concezione
fondamentale dell’opera [...] € dell’agosto 1881 [...]. Se torno indietro
di un paio di mesi da quel giorno, trovo come segno premonitore un
cambiamento improvviso, profondo, decisivo del mio gusto, soprattutto
in fatto di musica. Forse si pud considerare come musica tutto lo
Zarathustra; — e certamente un suo presupposto fu una rinascita
nell’arte dell’ascoltare. In una piccola localita termale in collina,
Recoaro, non lontano da Vicenza, dove trascorsi la primavera dell’anno
1881, io scoprii, assieme al mio maestro e amico Peter Gast, anche lui
un “rinato”, che la fenice musica volava sopra di noi con piumaggio piu
leggero e pit luminoso di quanto mai si era visto®.

Tuttavia, facendo un passo indietro, risale al 1879 il progressivo
avvicinamento di Nietzsche a quella che si rivelera come la sua terra
promessa: Sils-Maria e 1’Engadina. Arrivato inizialmente nei pressi di St.
Moritz, il 24 giugno scrisse alla sorella: «Forse St. Moritz € proprio il posto
giusto. Per me & come se fossi nella terra promessa»®’; all’amico Overbeck
aveva scritto il giorno prima: «Ora ho preso possesso dell’Engadina e sono

8 KGB, a Heinrich Koselitz, 23/06/1881, p. 91. Per una ricostruzione del soggiorno
recoarese, si rimanda ad A. Bolcato, 1881: primavera recoarese di Federico Nietzsche,
“Realta Vicentina”, XXI, 2010.

2 EH, Cosi parlo Zarathustra 1, p. 344.

30 KGB, a Elisabeth Nietzsche, 24/06/1879, p. 375.

183



come nel MIO elemento, & veramente miracoloso! lo sono affine a questa
natura»®!, e ancora, 1’11 luglio: «St. Moritz & il posto giusto, si adatta molto
bene alle mie sensazioni e ai miei organi sensoriali (occhi!) ed é organizzato
per gli infermi. L’aria € quasi ancora migliore di quella di Sorrento, e piena
di aromi, come piace a me»®. Solitario, senza patria e senza casa, fu proprio
in questa terra, sentita come il luogo promesso in cui poter finalmente abitare,
che Nietzsche scrisse Il viandante e la sua ombra. Tuttavia, questo primo
approdo si rivelo piu complesso del previsto, cosi Nietzsche provo 1’anno
seguente a sperimentare altri luoghi, in una ricerca che si rivelo piena di
delusioni, come si evince da una lettera del 5 luglio 1880, indirizzata alla
famiglia:

Ho fatto un viaggio pessimo alla ricerca di boschi e montagne: tutto mi
deludeva, o meglio: era impossibile per i miei OCCHI. Cosi alla fine mi
sono rintanato qui a Marienbad, in Boemia [...]. Finora perd pioggia,
pioggia e fango. [...] Non riesco a trovare quello che fa per me, come
invece a Venezia. La pero ormai era troppo caldo. Persino i boschi non
mi sembrano ancora abbastanza fitti. Le mie condizioni di salute
durante il viaggio non potevano essere peggiori, una disperazione, e di
notte non ho mai dormito per i dolori. [...] Qui piu di 4 settimane non
resisto, poi andro nella Selva Turingia®.

Il sogno della terra promessa, dunque, appariva a Nietzsche di nuovo
infranto; forse proprio queste deludenti esperienze lo spinsero, dopo il
soggiorno a Recoaro, a far ritorno a St. Moritz e a trasferirsi, su suggerimento
di un compagno di viaggio, nella vicina Sils-Maria. Da quel momento, tranne
I’anno immediatamente successivo, Nietzsche tornera a Sils-Maria ogni
estate fino al 1888, trasformando ’erranza in pellegrinaggio. Sils diventa per
Nietzsche una patria elettiva, un luogo irrinunciabile per il suo pensiero, come
se solo qui potessero giungergli alla mente le parole piu appropriate per
esprimere la propria filosofia, come testimonia una lettera di fine giugno 1883
indirizzata a Gersdorff: «Sono ritornato dunque nell’Alta Engadina, per la
terza volta, e anche questa volta sento che la mia culla e la mia vera patria
son qui e da nessun’altra parte. Ahime, quante cose sono ancora nascoste
dentro di me e vogliono diventare parole e forme!»34,

31 KGB, a Franz Overbeck, 23/06/1879, p. 374.

32 KGB, a Franz Overbeck, 11/07/1879, p. 378.

33 KGB, a Franziska Nietzsche, 05/07/1880, p. 24.

34 KGB, a Carl von Gersdorff, fine giugno 1883, pp. 364-365.

184



Fu proprio in quei luoghi che Nietzsche sperimento la forma di vita a lui
piu congeniale, poiché strettamente funzionale al difficile compito del
pensiero, esposto a quel che accade al di la della volonta e dell’intenzione,
come dimostra il caso esemplare dell’idea dell’eterno ritorno. Nietzsche non
manca di trasfigurare la fatica speculativa che questa idea gli costa, fatica
testimoniata nei quaderni di appunti, in una cornice narrativa in cui il pensiero
pit abissale gli si presenta come una rivelazione improvvisa in un luogo quasi
mitico®®. Malgrado I’esiguo spazio della stanza in cui alloggiava, questa
divenne una sorta di osservatorio da cui scorgere una nuova immagine
dell’uomo e prefigurare un diverso avvenire per 1’esausta civilta europea.

Nietzsche non ha frequentato la montagna come un turista, magari colto e
raffinato: la montagna — come, d’altra parte anche il mare — ¢ stata, piuttosto,
I’orizzonte imprescindibile del suo pensiero®: dal silenzioso e grandioso
scenario dei monti, il filosofo puo attingere nuove immagini e un nuovo
respiro, un punto di vista piu elevato, piu ampio e distaccato rispetto a quanto
vi & di troppo umano nei falsi ideali e nelle illusorie credenze che
caratterizzano la “civiltd” europea a lui contemporanea. E da questa posizione
che nello Zarathustra, non a caso definito come «il libro piu alto che esista,
il vero libro delle cime — tutto I’affare uomo gli sta sotto, a enorme
distanza»®’, Nietzsche mostrera I’altra riva verso cui spiccare il salto, sopra
I’abisso di una terra avvelenata dal risentimento, per giungere la dove tutto &
diverso, attraverso un paradossale tornare presso di sé, verso quel che si é:
«Ecco che torna indietro, ecco che finalmente torna a casa — il mio me stesso,
e insieme tutto quanto per lungo tempo era stato in terra straniera e disperso
tra tutte le cose e le casualita»®.

3 «Camminavo in quel giorno lungo il lago di Silvaplana attraverso i boschi; presso una
possente roccia che si levava in figura di piramide, vicino a Surlei, mi arrestai. Ed ecco giunse
a me quel pensiero» (EH, Cosi parld Zarathustra, 1, p. 344). Cosi Nietzsche aveva anche
annotato sul suo taccuino: «Primi d’agosto 1881 a Sils-Maria, a 6000 piedi al disopra del
mare e molto piu in alto di tutte le cose umane!» (NF, estate-autunno 1881, 11 [219], p. 352).
3% L’erranza di Nietzsche sembra dimostrare che per abitare un luogo non basta “essere del
posto”, occorre aver sperimentato la necessita della distanza e dello sradicamento: «Non si
da un’appartenenza immediata alla terra; ingenuo ¢ credere che 1’esser nato su un suolo
determini 1’identita». Secondo Bonesio, occorre riflettere sul carattere del soggiornare per
comprendere che esso si trova in una terra di mezzo «tra un provenire e un andare via» (cfr.
L. Bonesio, La terra celeste, cit., pp. 141-142).

7 EH, Prologo, 4, p. 267.

38 ZA 11, Il viandante, p. 185.

185



3. Tra Oceano e Mediterraneo

Non meno della montagna, anche il mare ha avuto per Nietzsche una
fondamentale importanza sia biografica sia filosofica. «Mio caro amico»
scrive a Overberck «cos’¢ questa nostra vita? Una barchetta che galleggia in
mezzo al mare, e di cui si sa con certezza una sola cosa, che un bel giorno si
rovescera»®®. Tra le localita di mare predilette da Nietzsche®, soprattutto
Genova era da lui considerata il luogo di origine del vero uomo di mare, colui
che é capace di abbandonare la sicurezza dell’6ikos:

[...] qui, a ogni angolo di strada, trovi un uomo che sta per conto
proprio, che conosce il mare, I’avventura e 1’Oriente, un uomo che €
avverso alla legge e al vicino, come a qualcosa di tedioso, e che misura
tutto il gia costituito, il vecchio, con I’invidia nello sguardo: egli
vorrebbe, con una mirabile sottigliezza della fantasia, dare ancora una
volta nuove fondamenta a tutto questo, almeno nel pensiero, porvi mano
ed entrarvi con lo spirito®.

Tutto lo Zarathustra, d’altro canto, non é solo il poema delle vette, ma
anche del mare: dopo essere asceso sulla sommita della montagna,
Zarathustra ne discendera e affrontera un viaggio in mare, avendo ben
compreso che anche le montagne piu alte vengono dal mare. Occorre lasciarsi
alle spalle la terra dei padri, prendendo atto della morte di Dio e dei valori
tradizionali, per mettersi in mare aperto, abbandonando ogni presunta verita
e affrontando una nuova sfida sull’oceano dell’incertezza. Sebbene in un testo
giovanile, risalente alle vacanze pasquali del 1862, Nietzsche ribadisse
I’importanza di un forte legame con la terraferma e avesse affermato che

39 KGB, a Franz Overbeck, 14/11/1881, p. 133. Sull’uso metaforico dell’immagine della
barca nelle poesie e negli scritti di Nietzsche, si rimandaa V. Vivarelli, La barca di Nietzsche,
“Belfagor. Rassegna di varia umanita”, XXXVIII, 5, 1983, pp. 570-582.

40 Furono soprattutto Nizza, la Liguria (Genova e Rapallo), Venezia, Napoli e Sorrento, e
infine anche Messina, visitata nel 1882. In particolare, sul soggiorno di Nietzsche a Sorrento,
tra il 1876 e il 1877, si veda P. D’lorio, Le voyage de Nietzsche & Sorrente: Genése de la
philosophie de I’esprit libre, CNRS, Paris 2015. Fu a Sorrento, primo viaggio verso il Sud,
che Nietzsche intraprese la redazione di Umano, troppo umano e avvenne la definitiva rottura
intellettuale con Wagner; mentre a Genova scrisse Aurora e La gaia scienza. Inoltre, per
ripercorrere le tappe marine percorse da Nietzsche ed evidenziare il suo rapporto con il mare
come fonte di vita e conoscenza, si rinvia a L. Langone, Il mare come fonte di vita e
conoscenza nella vita e nel pensiero di Nietzsche, “Logoi. ph — Journal of Philosophy”, IX,
22: Nietzsche Today (by S. Gorgone, G. Gregorio, V. Surace), 2023, pp. 88-95.

41 FW 291, p. 169.

186



«osare inoltrarsi nel mare del dubbio senza bussola né guida é stoltezza e
rovina per cervelli immaturi; i piu naufragano nelle tempeste e solo
pochissimi scoprono terre sconosciute» %2, in Cosi parld Zarathustra,
nonostante I’imperativo del Superuomo sia quello di rimanere fedele alla
terra, non cedendo a illusorie speranze ultraterrene, si avverte il forte richiamo
del mare, la necessita di Nietzsche di compiere una traversata, ma soprattutto
di esortare i nuovi filosofi a lasciarsi alle spalle la terra dei padri e a prendere
il largo verso la terra incognita dell’avvenire:

La terra dei vostri figli voi dovete amare: sia questo amore la vostra
nobilta nuova, — la terra non ancora scoperta, nelle lontananze remote
del mare! Questa terra io ordino di cercare e cercare, alle vostre vele!
[...]. I mare é in tempesta: tutto & in mare. Orsu! Vecchi cuori di
navigatori! Macché patria! Laggiu il nostro timone vuole dirigersi, la
dove ¢ la terra dei nostri figli! Laggiu, lontano, piu tempestoso del
mare, si scatena il nostro grande anelito!*®

I nuovi filosofi a cui si rivolge Nietzsche sono quegli spiriti liberi che,
alla notizia della morte di Dio, non arretrano sgomenti come se si trattasse
solo di una fine, ma si sentono, piuttosto, spinti ad andare oltre, attratti dallo
schiudersi di un nuovo, pil libero e vasto orizzonte. E tempo di imbarcarsi
per un nuovo, avventuroso viaggio, di «scioglier le vele alle nostre navi,
muovere incontro a ogni pericolo [...]; il mare, il nostro mare ci sta ancora
aperto dinnanzi, forse non vi & ancora mai stato un mare cosi “aperto”»*4.
Questi filosofi somigliano a quel grande navigatore oceanico che fu Colombo,
a cui Nietzsche, nel 1882, proprio dopo un inverno trascorso a Genova, dedico
una poesia dal titolo significativo Columbus novus*. Come Copernico sul
piano cosmologico, Colombo realizzo sul piano geografico una “rivoluzione
dello spazio™®, resa possibile da un’analoga rivoluzione dello spirito, che,

42 JS, Fato e storia. Pensieri, p. 204.

43 ZA 111, Di antiche tavole e nuove, 12 e 28, pp. 249, 260-261. Per un’ampia ricognizione
filosofica del tema del mare, che include anche il pensiero di Nietzsche, cfr. L. De Fiore,
Anche il mare sogna. Filosofie dei flutti, Editori Riuniti, Roma 2013, pp. 184-192 e S.
Gorgone, “Via sulle navi, filosofi!”. Nietzsche e il mare, in G.B. Adesso ed A. Caputo (a cura
di), Passaggi e paesaggi. Tra Nietzsche e Bressane, cit.

4 FW 343, p. 205.

45 NF, estate-autunno 1882, 1 [101], p. 24.

46 Per questa espressione si rimanda ad un testo fondamentale per comprendere il carattere
geosimbolico del mare: C. Schmitt, Land und Meer. Eine weltgeschichtliche Betrachtung

187



non a caso, inauguro una nuova epoca, 1’eta moderna, decretando la vittoria
dell’infinito sul finito e sul senso del limite. La stagione delle grandi scoperte
geografiche diede, infatti, avvio a quella civilta faustiana, tipica
dell’Occidente*’, che riconosce nel mare aperto il suo spazio elementare pili
appropriato e nell’oltrepassamento delle colonne d’Ercole la sua spinta
propulsiva verso I’ignoto. | nuovi filosofi, tra cui lo stesso Nietzsche si
annovera, sono definiti «aerei naviganti dello spirito» che, come arditi uccelli
migratori, vanno al di la del mare, verso terre ancora ignote, «trascinati da
una possente avidita, che & pitl forte di qualsiasi altro desiderio»*®, quella sete
di conoscenza che diventa vera e propria volonta di sapere. Attorno a loro si
distende la vastita dell’oceano, di un mare senza piu terre all’orizzonte, spazio
illimitato senza confini e misure, che potra, proprio per questo, fungere da
tabula rasa sulla quale scrivere nuovi valori e stabilire nuove misure.
Probabilmente il passo nietzscheano che coglie con maggiore efficacia
I’arrischio della nuova liberta che si spalanca al cospetto di questo mare
aperto e dell’illimitata distesa oceanica € costituito dall’aforisma 124 della
Gaia scienza, intitolato proprio Nell’orizzonte dell’infinito, che, forse non
casualmente, precede 1’aforisma dell’annuncio della morte di Dio:

Abbiamo lasciato la terra e ci siamo imbarcati sulla nave! Abbiamo
tagliato i ponti alle nostre spalle — e non é tutto: abbiamo tagliato la terra
dietro di noi. Ebbene, navicella! Guardati innanzi! Ai tuoi fianchi ¢’¢
I’oceano [...]. Ma verranno momenti in cui saprai che € infinito e che
non ¢’¢ niente di piu spaventevole dell’infinito. [...] Guai se ti coglie la

(1954); tr. it. di G. Gurisatti, Terra e mare. Una riflessione sulla storia del mondo, Adelphi,
Milano 2006.

47 In questa chiave nietzscheana Spengler reinterpreto la figura di Colombo nella sua celebre
opera Il tramonto dell’Occidente, pubblicata poco dopo la fine del primo conflitto mondiale:
O. Spengler, Der Untergang des Abendlandes (1975); tr. it. a cura di R. Conte, M. Cottone,
F. Jesi, Il tramonto dell’Occidente. Lineamenti di una morfologia della Storia mondiale,
Longanesi, Milano 1981.

48 M 575. Cassano ha opportunamente accostato la figura di questi avventurieri della
conoscenza a quella dei pirati, i quali hanno reciso ogni rapporto di appartenenza alla terra e
ogni forma di protezione, arrischiandosi nel mare (cfr. F. Cassano, Il pensiero meridiano,
Laterza, Roma-Bari 2011). Per un confronto geofilosofico e geopolitico tra il Mediterraneo,
quale mare che conosce la misura, che congiunge terre ed e capace di trasformare il pélemos
in didlogos, e 1’Oceano, spazio dell’’Illimite”, simbolo dell’infinito e della dismisura,
laddove nessuna terra € piu all’orizzonte, si rinvia a C. Resta, Geofilosofia del Mediterraneo,
Mesogea, Messina 2012.

188



nostalgia della terra, come se la ci fosse stata piu liberta — e non esiste
piu “terra” alcuna!“®

Se I’apologia della terra puo comportare anche la claustrofobica
chiusura entro un ristretto orizzonte e il radicamento paralizzante nel gia noto,
d’altra parte il richiamo oceanico, come ogni forma di liberta assoluta e senza
misura, puo contenere in sé anche il rischio del naufragio, inevitabile quando
ogni limite viene superato senza che nessuna sponda possa frenarlo e
contenerlo. Tuttavia Nietzsche non é stato attratto solo dall’infinito
dell’oceano, ma anche dalla misura® del Mediterraneo, di quel mare tante
volte ammirato durante le lunghe passeggiate nelle localita mediterranee in
cui amava soggiornare per scampare ai rigori del clima invernale. Genova non
e solo la patria di Colombo, il navigatore oceanico, ma anche, con 1’azzurro
del suo mare ed il verde delle sue colline, il contrappunto perfetto
dell’Engadina: nella sua luce mediterranea videro la luce opere “radiose”,
come Aurora e La gaia scienza, e ancora in questa citta avvenne il primo
incontro con la Carmen, «un’opera eminentemente mediterranea!»°! e con la
musica di Bizet.

Il Mediterraneo, ma, ancor prima, I’Egeo, € mesogaios, un “mare tra le
terre”, un mare dove ogni costa & sempre anche confine: limite, ma anche
soglia, incontro e contatto tra le differenze®. Le Colonne d’Ercole, infatti,
fissavano nell’immaginario greco la separazione tra un mare contenuto tra le
terre e ’infinita estensione dell’oceano. Un mare, culla dell’Europa, la cui
storia é stata caratterizzata non solo da scontri, ma anche dal fecondo incontro
di popoli, culture e religioni differenti, da un inesauribile confronto con
I’altro; un luogo che da sempre ha conosciuto sia il conflitto sia la relazione,
che ha ospitato molteplici differenze e da cui ha potuto avere inizio
I’avventura del logos filosofico, perché, come diceva Nietzsche, «altri popoli
hanno i santi e i Greci hanno i Sapienti»®3. Lo stesso Nietzsche, nell’aforisma

49 FW 124, p. 162.

%0 Su questo aspetto cfr. F. Totaro (a cura di), Nietzsche tra eccesso e misura. La volonta di
potenza a confronto, Carocci, Roma 2002 e B. Giovanola, Nietzsche e [’aurora della misura,
Carocci, Roma 2002.

51 KGB, a Heinrich Koselitz, 05/12/1881, p. 138.

52 Sull’importanza filosofica di questo mare, cfr. C. Resta, Geofilosofia del Mediterraneo,
cit.

S8 PHG, 1, p. 274. «La filosofia e il mare» scrive Cassano «interrompono 1’autarchia delle
terre [...], rendono la verita un fatto orizzontale, un affare che dipende dalla discussione tra
gli uomini» (cfr. F. Cassano, Il pensiero meridiano, cit., p. 26).

189



382 della Gaia scienza, dedicato alla “grande salute”, ha ripreso I’immagine
del Mediterraneo come I’orizzonte marino in cui navighera 1’uomo nuovo,
colui che «ha sete nell’anima di far esperienza di tutto 1’orizzonte dei valori e
di quanto fu desiderato fino a oggi, che ha sete di circumnavigare tutte le coste
di questo ideale “Mediterraneo”»>*. Non & azzardato, dunque, affermare che
il richiamo verso il Sud — Nietzsche aveva anche progettato un mai realizzato
viaggio in Tunisia — e il Mediterraneo non fu meno potente di quello avvertito
nei confronti dell’Oceano. Proprio questa attrazione & all’origine
dell’ammirazione per la musica mediterranea di Bizet, contrapposta a quella
di Wagner:

Posto che qualcuno ami il sud come io lo amo, come una grande scuola
di risanamento, rispetto a quel che v’¢ di piu spirituale e di pit sensuale,
come un’incontenibile pienezza e trasfigurazione solare, dilatantesi
sopra un’esistenza sovrana e colma di fede in se stessa: ebbene un tale
uomo imparera a stare un po’ in guardia dinanzi alla musica tedesca
[...]. Ove quest’uomo del sud, tale non per nascita, sibbene per fede,
sogni un avvenire della musica, egli deve sognare anche una redenzione
della musica dal nord e avere nell’orecchio il preludio di una musica
piu profonda, pit possente [...], una musica sovratedesca che non
smuore, non awvizzisce, non trascolora allo spettacolo del ceruleo
voluttuoso mare e della mediterranea chiarita del cielo®.

Tuttavia, sarebbe errato pensare che Nietzsche si sia fermato a una
sterile contrapposizione Nord-Sud poiché, nonostante la spinta nazionalistica
del suo tempo fomentasse la divisione e I’odio tra i popoli, i “buoni europei”®

4 FW 382, p. 308.

%5 JGB 255, pp. 170-171.

% Su questa figura cfr. P. D’lorio, G. Merlio (éds.), Nietzsche et I’Europe, Ed. de la Maison
des Sciences de I’'Homme, Paris 2006; P. Gori, P. Stellino, Il buon europeo di Nietzsche oltre
nichilismo e morale cristiana, “Giornale critico della filosofia italiana”, settima serie, vol.
XI1I, XCV (XCVII), FASC. I, 2016, pp. 98-124; L. Crescenzi, C. Gentili (a cura di), Alla
ricerca dei ‘buoni europei’. Riflessioni su Nietzsche, Pendragon, Bologna 2017. Inoltre,
secondo Fornari, nonostante Nietzsche non abbia mai formulato una vera e propria “teoria
politica”, ha promosso 1’idea di un particolare tipo umano, il “buon europeo”, che appartiene
soprattutto alla sfera della filosofia e della cultura: cfr. M.C. Fornari, Nietzsche: por una
politica del individuo, “Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica,
Humanidades y Relaciones Internacionales”, XXIII, 46, 2021, pp. 273-289.

190



sono proprio coloro che «sanno amare nel nord il sud e nel sud il nord»°’.
Diventare mediterranei, per Nietzsche, vuol dire proprio non essere legati alla
nascita su un determinato suolo o una determinata nazione, bensi ritrovare
nella grecita la matrice piu autentica di quella Europa che ancora deve
avvenire:

Riscoprire in sé il Sud e tendere sopra di sé un chiaro, splendido,
misterioso cielo del Sud; riconquistare la salute meridionale e la riposta
potenza dell’anima; diventare gradualmente piu vasti, piu
sovranazionali, piu europei, piu sovraeuropei, piu orientali, infine piu
greci — giacché la grecita fu la prima grande unificazione e sintesi di
tutto il mondo orientale e appunto percid I’inizio dell’anima europea, la
scoperta del nostro “mondo nuovo ”: — per chi vive sotto tali imperativi,
chissa cosa potra mai capitargli un giorno? Forse appunto un nuovo
giorno!®®

Tra mari e monti, “divenire cio che si €” sembra essere I’imperativo al
quale Nietzsche ha inteso rimanere sempre fedele, nel convincimento che cio
possa avvenire solo attraverso la ricerca della propria singolare forma di vita,
solo attraverso quella che Foucault ®° ha chiamato un’«estetica

57 JGB 254, p. 170. Attraverso la predilezione di Nietzsche per la Carmen di Bizet, Annalisa
Caputo fa emergere, all’interno del tema del “buon europeo”, I’aspirazione di Nietzsche
all’avvenire di una rinnovata Europa mediterranea (cfr. A. Caputo, Diventare mediterranei.
Nietzsche e la musica del Sud, “Logoi. ph — Journal of Philosophy”, IX, 22: Nietzsche Today
(by S. Gorgone, G. Gregorio, V. Surace), 2023, pp. 41-60). Si rimanda a G. Campioni,
Nietzsche e lo spirito latino, Mimesis, Milano-Udine 2022 per uno studio che ha
definitivamente archiviato lo stereotipo di Nietzsche come rappresentante tipico dello spirito
germanico, per mostrarne il radicamento nella cultura latina, in particolare francese, da cui
potra sorgere 1’'uomo nuovo, europeo € sovracuropeo.

% NF, agosto-settembre 1885, 41 [7], p. 372.

% Come ha osservato Pellegrini, instaurando un confronto tra Nietzsche e Foucault a
proposito del tema della stilizzazione di sé: «Cosi, nella stessa volonta di potenza va letta la
possibilita (e la liberta) di molteplici maniere di essere, le quali sono in divenire (e in
costruzione)» (M. Pellegrini, Come si diventa cio che si &: la stilizzazione di sé tra Nietzsche
e Foucault, in P. D’lorio, M.C. Fornari, L. Lupo e C. Piazzesi (a cura di), Prospettive.
Omaggio a Giuliano Campioni, ETS, Pisa 2015, p. 388). Se, in un primo tempo, il confronto
tra Nietzsche e Foucault si era concentrato sui temi della genealogia e della storia, a seguito
della pubblicazione degli ultimi volumi della storia della sessualita e, soprattutto, degli ultimi
corsi tenuti da Foucault al College de France, I’attenzione degli studiosi si & maggiormente
rivolta a rileggere in chiave foucaultiana la significativa presenza, nell’opera di Nietzsche,
dei temi, derivanti dalla tradizione filosofica greca, romana ed ellenistica, relativi alle

191



dell’esistenzay. Ritrovare salute e vigore, risanarsi, rimettersi dalla malattia
non é solo “cura di sé€”, ma é anche strenua lotta contro la malattia che affligge
un’intera Civilta. Si tratta— come I’ultimo Foucault ha mostrato, risalendo alla
tradizione stoica e cinica — di pervenire a una costituzione di sé in grado di
opporre resistenza ai dispositivi di assoggettamento messi in atto dal potere.
Il nietzscheano filosofo dell’avvenire € innanzitutto uno spirito libero,
finalmente in grado di conseguire uno sguardo autonomo e indipendente su
di sé e sui possibili nuovi compiti che I’'umanita & chiamata ad assumersi.
L’oscillazione tra i monti dell’Engadina e le rive del Mediterraneo ha
consentito a Nietzsche non solo di trovare la via (il “metodo™) per divenire
cio che era, ma soprattutto di guadagnare quella prospettiva a partire dalla
quale comprendere da che cosa dovrebbe liberarsi una intera civilta altrimenti
destinata al tramonto, in vista di un “nuovo giorno” dell’umanita.

tecnologie del sé. In questa prospettiva cfr. M.V. Ure, Senecan moods: Foucault and
Nietzsche on the art of the self, “Foucault Studies”, 4, 2007, pp. 19-52; S. Righetti, Foucault
interprete di Nietzsche. Dall’assenza d’opera all’estetica dell esistenza, Mucchi, Modena
2012; J. Heinrich, Individualitat, Subjektivitat und Selbstsorge bei Nietzsche: eine Analyse
im Gespréach mit Foucault, De Gruyter, Berlin 2018; A. Rosenberg, J. Westfall (eds.),
Foucault and Nietzsche: A Critical Encounter, Bloomsbury, London 2018; G. Gddde, J.
Zirfas, Das Wiederaufleben der antiken Selbstsorgekonzeptionen bei Friedrich Nietzsche und
Michel Foucault, ,,Nietzscheforschung”, 26, 2019, pp. 229-247; M. Faustino, Philosophy as
Therapy: Nietzsche’s Revaluation of Hellenistic Therapeia, in I. Wienand und P. Wotling
(eds.), Die Frage der Medizin in Nietzsches Philosophie / La question de la médecine dans
la philosophie de Nietzsche, Schwabe, Basel 2020, pp. 71-90; G. Gregorio, Nietzsche,
Foucault, il cinismo e la ‘vera vita’, “Logoi.ph - Journal of Philosophy”, X, 22: Nietzsche
Today (by S. Gorgone, G. Gregorio, V. Surace), 2023, pp. 3-13; L. Lupo, «Con quanto
stupore leggo Marc’Aurelio ...!». Nietzsche e «la dura pelle degli stoici», “Dianoia”,
XXVIII, 37: «So viel Misstrauen, so viel Philosophie». Nietzsche lettore di filosofia (a cura
di E. Caramelli e F. Cattaneo), 2023, pp. 233-244. In un suo recente lavoro, seguendo le linee
interpretative di Foucault e di Deleuze, Rossella Fabbrichesi ha tracciato un percorso che,
dalla tradizione stoica, passando attraverso Spinoza, giunge fino a Nietzsche, utilizzando
come chiave di lettura la concezione della filosofia come “modo di vita”, &skesis e pratica
(etica) dell’esistenza (cfr. R. Fabbrichesi, Vita e potenza. Marco Aurelio, Spinoza, Nietzsche,
Cortina, Milano 2022). Sul tema della costituzione di sé in Nietzsche, strettamente legato a
quello dell’autobiografia, si rimanda in particolare a M.C. Fornari, Ecce Homo: come si
disegna cio che si &, “Il Ponte”, LXIX, 8-9: Chi ha veramente letto Nietzsche? (a cura di G.
Ferraro e M.C. Fornari), 2013, pp. 30-40; M.C. Fornari, Talis hominibus fuit oratio qualis
vita. Nietzsche y la narracion de si, “Quaderns de filosofia”, 1, 1, 2015, pp. 25-38. Secondo
Fornari, Nietzsche & andato alla ricerca di un modello di soggettivita intesa come costruzione
mobile, in divenire, ovvero come tensione dinamica verso il “diventare cio che si ¢”.

192



