
 
DOI Code: 10.1285/i18285368aXXXIXn110p169 

N
O

TE
 

 

 

 

 

ESSENZA, OUSÌA, REALTÀ. 

SULLA UNA RECENTE TRADUZIONE ITALIANA DI X. ZUBIRI 

PIO COLONNELLO* 

 

 
Abstract 

Il presente contributo sottolinea l’importanza della prima traduzione italiana del volume 

Sobre la esencia di Xavier Zubiri, un volume di sicuro interesse per l’interpretazione 

complessiva del filosofo spagnolo. La traduttrice e curatrice del volume ha il merito di avere 

chiarito l’orizzonte logico-semantico dei termini-chiave del volume e di avere posizionato 

opportunamente Zubiri nel panorama filosofico europeo contemporaneo, sottraendolo 

finalmente ad antichi stereotipi e luoghi comuni. 

Keywords: Xavier Zubiri, Essenza, Ousìa, Realtà. 

 

Se la storiografia e, in particolare, la storiografia filosofica non è 

solamente la ricostruzione del profilo intellettuale di alcune personalità 

d’eccezione, ma è pure la facoltà di ricollocare in una luce meridiana quelle 

correnti, quelle problematiche e quei pensatori finora non opportunamente 

esplorati, allora la storia, come la storia della cultura o la storia delle idee, è 

anche il luogo di ricostruzione e di ascolto delle voci che attendono la giusta 

collocazione nella tradizione filosofica. Certo, Xavier Zubiri è un autore 

universalmente noto, ma dovremmo ricordare, in primis, un principio 

esegetico che fu già di Walter Benjamin, ovvero la tesi dell’«ora della 

leggibilità», l’idea che ogni opera, contrariamente a quanto oggi si ritiene, 

non sia da intendersi, quanto alla sua comprensione, come work in progress, 

bensì pervenga alla piena intelligibilità in un determinato momento storico. 

Quando suggeriva di «attraversare il già stato con l’intensità di un sogno per 

esperire il presente come il mondo della veglia al quale il sogno si riferisce»1, 

Benjamin aveva presente l’idea chiave che compare anche nelle tesi Sul 

                                                 
*Professore di Filosofia Teoretica, Università della Calabria. 

 
1 Cfr. Walter Benjamin, I “passaggi” di Parigi, a c. di R. Tiedemann, ed. it. a c. di E. Ganni, 

vol. IX, Einaudi, Torino 2000, pp. 913-4. 



 

 

170 

concetto di storia: ciascun singolo elemento del passato è supposto divenire 

“leggibile” soltanto in una determinata epoca2. 

Ora abbiamo la possibilità di leggere finalmente in una luce nuova 

l’opera chiave di Zubiri, Sobre la esencia, curata e tradotta in italiano da Maria 

Lida Mollo3, una studiosa che ha compiuto un’operazione molto simile a 

quella di José Gaos nei confronti di Heidegger 4 : la chiarificazione e 

l’esplicazione logico-semantica dei termini-chiave dell’opera zubiriana, tanto 

nella sua Introduzione, quanto nel corso della traduzione. Mi riferisco a 

termini quali “talidad”, “de suyo”, “sustantividad”, “sustancialidad”, 

“personeidad”, “respectividad”, “actuación”, “actualidad”, “actualización”, 

“quiddidad”, e numerosi altri5.  

Nel riprendere la domanda di Husserl sull'essenza e anche quella di 

Heidegger sull'essere, Zubiri cerca di recuperare entrambe come sostantività 

individuali e concrete. Finalmente, l’edizione italiana di Sobre la esencia, 

consente di comprendere, per la prima volta nel panorama della storiografia 

filosofica italiana, il superamento della visione di uno Zubiri appiattito su 

Heidegger (in virtù della quale si era guadagnato l'appellativo di “Heidegger 

spagnolo”). 

Tuttavia, i fraintendimenti dell’opera zubiriana sono stati molteplici, a 

iniziare da Hans Georg Gadamer, il quale, nell’invitare Zubiri a Heidelberg 

per presentare il volume, aveva giudicato lo stesso un Aristoteles­Buch. Come 

commenta efficacemente Maria Lida Mollo, «Non si tratta di interpretazione 

fenomenologica di Aristotele né di ricostruzione della storia (Geschichte) 

della parola “essere” coincidente con il destino (Geschick) del nostro mondo. 

Perché? Per il semplice motivo che qui non di ontologia si tratta né di 

                                                 
2 Cfr. Ivi, p. 517. 
3 X. Zubiri, Sull’essenza, tr. it. e cura di Maria Lida Mollo, Morcelliana, Brescia 2025. 
4 J. Gaos, Introducción a “El ser y el tiempo” de Martin Heidegger, Fondo de Cultura 

Económica, México 1951. 
5 In realtà, la risemantizzazione dei termini zubiriani risale sin da un lungo e appassionato 

lavoro della giovane studiosa: Il primo libro metafisico di Zubiri, ella ha osservato, «presenta, 

tra le altre cose, i frutti di quello che senza esitazioni possiamo chiamare un laboratorio 

linguistico-concettuale. E non solo per l’importanza dei vocaboli coniati, ma anche per il 

ripensamento di parole castigliane di uso comune, come ad esempio tal, e ancora per il 

rinvenimento, nella lingua madre basca, di un concetto cardine quale quello di de suyo, senza 

che con ciò sia minimamente possibile tralasciare lo slittamento dei verbi da un piano 

operativo a uno “entitativo”» (M.L. Mollo, Xavier Zubiri: il reale e l’irreale, Mimesis, 

Milano 2013, p. 120). 



 

 

171 

fenomenologia, sia essa intesa come “scienza di essenze”, nella versione di 

Husserl, o come metodo, nella versione di Heidegger»6. 

Indubbiamente, Sobre la esencia costituisce non solo il culmine del 

pensiero di Zubiri fino a quell’anno, ma anche la base di una dottrina generale 

della realtà, ulteriormente approfondita e sviluppata in diverse direzioni e che 

culminerà nella trilogia sull’intelligenza. Anzi, Intelligenza senziente e 

Sull’essenza, per quanto presentino tra loro notevoli differenze, 

rappresentano momenti di un’unica fase del pensiero di Zubiri. Infatti, se si 

segue l’indicazione di Diego Gracia, richiamata da Mollo, laddove si 

considera l'opera matura nella sua interezza, non è possibile stabilire la 

precedenza o la priorità rispetto al contenuto della trilogia o di Sobre la 

esencia. «Il consiglio è di partire dalla fine, dal punto di massima altezza 

filosofica e completa maturità raggiunto dall’autore della trilogia»7 . 

Che però la “tappa” metafisica sia dotata di un valore intrinseco, è 

palese nella svolta impressa da Zubiri alla filosofia di lingua spagnola, e alla 

storia della metafisica occidentale, «con la riformulazione della domanda 

“che cosa sono queste [cose]” e con l’esclusione che la risposta possa stare 

nel “senso”. La risposta, piuttosto, sta nella “realtà”, intesa non come 

presupposto metafisico ma come prius dell’apprensione 8 . Un’opera di 

decostruzione che va però intesa contestualmente con la neologia semantica 

e lessicale, sin dall’inizio, sin dalla desemantizzazione del termine ousía, 

privato del contenuto “sostanza”, e atto ad accogliere un nuovo contenuto, 

appunto quello di “sostantività”, inteso quale sistema di note costituzionali. Il 

che implica un processo di desogettivazione dell’ousía cui si accompagna la 

tensione verso un logos nominale costrutto posto al di qua della definizione e 

tuttavia capace di denominazione affermativa del reale che, al livello di Sobre 

la esencia, è identificato con l’apprensione semplice. 

Peraltro, sebbene Zubiri sia stato influenzato dalla metafisica classica e 

dalla Scolastica, nondimeno il rapporto con la tradizione avviene sempre 

nell’ambito di un confronto critico e variegato, avendo come mira la 

rivendicazione dell’individualità dell’essenza: «L’affermazione 

dell’individualità dell’essenza […] esige un’operazione radicale, un estremo 

rimedio. E il rimedio proposto da Zubiri è talmente invasivo, e innovativo, da 

esigere due concetti di essenza, distinguendo quindi tra “essenza 

                                                 
6 M.L. Mollo, Introduzione a X. Zubiri, Sull’essenza, Morcelliana, Brescia 2025, p. 6. 
7 Ivi, p. 7. 
8 Ibidem. 



 

 

172 

quidditativa”, coincidente in parte con il concetto di species, ed “essenza 

costitutiva”, a cui è riservato l’autentico carattere di individualità»9. 

Occorre tenere conto anzitutto della caratteristica propria della realidad, 

il carattere “de suyo”: ciò che è reale è qualcosa di sentito, ed è sentito come 

qualcosa di radicalmente altro che si impone nell’apprensione; una rete aperta 

e mai chiusa, una “logica del non-tutto”. Per questa ragione, Zubiri dissente 

dall’affermazione husserliana che nell’apprensione si percepiscono 

formalmente le cose, «poiché ciò che accade nell'apprensione riguarda una o 

più note che svolgono una funzione della cosa, chiamata, ad esempio, tavolo. 

Il tavolo stesso non è mai afferrato, o meglio, il tavolo non è mai “de suyo” 

un tavolo, ma è un tavolo «tan solo en cuanto la cosa real así llamada forma 

parte de la vida humana»10. Dunque, una cosa, nella sua funzione singolare e 

strumentale, è ciò che Zubiri chiama cosa-senso. Insomma, la realtà non può 

essere pensata se non nel suo carattere formale, come “de suyo”, cioè come 

qualcosa che cessa di essere evanescente, immateriale, e che anzi è “fisico”, 

secondo il neologismo semantico zubiriano, e costituisce la base di ogni 

possibile significato costrutto nella vita dell’uomo. Che vi sia una coerenza 

sostanziale tra Inteligencia sentiente e Sobre la esencia, appare chiaro anche 

dalle affermazioni presenti in quest’ultima: «Il reale non ha quella “proprietà” 

vaga e formalista di essere “uno”, bensì un preciso carattere “strutturale”: 

costituzione trascendentale. E la funzione talitativa che determina questo 

carattere è la costruttività talitativa in quanto costitutiva del “suo”»11. Non è 

qui possibile approfondire il concetto di “talità”, un sintagma dalle molte 

sfumature, tanto che non può essere inteso sommariamente come l’”insieme 

delle note reali” presenti nella realtà stessa o come il contenuto reale così 

come si dà nell’intelligenza senziente. Vero è che ciò che emerge dal richiamo 

zubiriano alla più originaria apprensione di realtà, non riguarda solo la 

divergenza dall’unità noetico-noematica husserliana, ma anche dall’idea 

heideggeriana di mondo come totalità di rimandi e dalla stessa priorità della 

comprensione. 

                                                 
9 Ivi, p. 9. 
10 Cfr. X. Zubiri, Inteligencia sentiente, Inteligencia y realidad, Alianza Editorial, Madrid 

1984, p. 59. 
11  Id., Sull’essenza, op. cit., p. 389. Su questi temi è appena il caso di ricordare la 

circostanziata indagine della studiosa nel citato volume Xavier Zubiri: il reale e l’irreale, 

dove Mollo osserva: «Che il sistema sia costrutto significa che ogni nota è nota dell’altra, 

che ogni nota è vincolata all’altra da un legame di coerenza che non è se non l’unità cui 

appartiene. Il “quid” allora non è ciò in cui la cosa consiste e non è neanche la sua attitudine 

a esistere. Se v’è consistenza e sussistenza, è perché in primo luogo c’è coerenza» (p. 133). 



 

 

173 

L’equidistanza tanto da Heidegger, quanto dalla tradizione aristotelica, 

consente a Zubiri di definire l’uomo “animale di realtà”, argomenta Mollo, e 

non più “pastore dell’essere” e nemmeno “zoon logon echon”, in alternativa 

dunque a quelle espressioni che fanno leva sul senso o sul logos – come 

“animale logico” o “animale simbolico”, ecc. – per cogliere il tratto distintivo 

dell’umano. Soprattutto, la laboriosa operazione zubiriana di confronto critico 

con la tradizione comporta la ineludibile messa in mora dell’entificazione 

della realtà e della logicizzazione dell’intellezione, come poi avrebbe 

esplicitato nel corso del 1969 Los problemas fundamentales de la metafísica 

occidental. 

Nell’impossibilità di discutere la congerie di problemi e di temi che 

un’opera così densa comporta, vale la pena fare riferimento almeno a uno dei 

concetti chiave più rilevanti, ulteriormente approfonditi da Mollo; mi riferisco 

alla questione della “rispettività”, un tema non privo di modulazioni nell’iter 

speculativo del filosofo. La stessa attualità non è né relazione né correlazione, 

ma “respectividad”, ossia, il momento prerelazionale che accompagna l’unità 

essenziale o, per dirla con lo Zubiri della Inteligencia sentiente, «nada es 

intelectivamente actual, sino respectivamente a una intelección»12. Il concetto 

di rispettività «attraverso cui Zubiri cerca la fondazione di ogni forma di 

relazione, è inteso in prima battuta in riferimento all’unità interna alla 

sostantività e, in seconda battuta, in riferimento al rivolgimento di una cosa 

all’altra nel mondo»13. In fondo, come conclude la curatrice dell’opera, «In 

ballo c’è un problema radicale, il problema di sempre, lo stesso che, d’altra 

parte, avrebbe spinto Husserl a integrare il metodo statico con quello 

genetico. La risposta di Zubiri invece è una risposta dichiaratamente 

metafisica, che però ha, tra i diversi effetti, un ripensamento del “fisico” in 

cui sono implicate le più importanti questioni del Novecento filosofico»14. 

La presente traduzione italiana di Sobre la esencia ci consente di 

ricollocare opportunamente Xavier Zubiri nella grande cultura europea del 

nostro tempo, al di là di stereotipi e di desueti luoghi comuni.

                                                 
12 Id., Inteligencia sentiente, cit., p. 143. 
13 M.L. Mollo, Introduzione, cit. p. 16. 
14 Ivi, p. 17. 



 

 


