FOUCAULT ARCHEOLOGO
PER UNA GENEALOGIA DEL METODO ARCHEOLOGICO
LAURA ERCOLI*

Abstract

Il presente articolo vorrebbe proporre una riflessione dettagliata sulla metodologia
archeologica foucaultiana, nella forma di uno studio genealogico che permetta di fornire gli
elementi teorici, storici e politici che hanno condotto lo stesso autore ad abbracciare, prima,
e ad abbandonare, poi, I’archeologia. Mostreremo, in una prima parte, che cosa si intenda per
metodo archeologico e come esso risponda al tentativo foucaultiano di fornire un nuovo
metodo filosofico applicato al sapere. Nella seconda parte, illustreremo le ragioni che hanno
condotto lo stesso Foucault ad abbandonare il metodo archeologico, il cui oggetto sono le
formazioni del sapere, per abbracciare quello genealogico, rivolto piuttosto alla riflessione
delle pratiche di potere.

Keywords: Foucault, Metodo Archeologico, Sapere, Metododo Genealogico, Potere.

Jutilise le mot “archéologie” pour deux ou trois
raisons principales. La premiére est que c’est un mot
avec lequel on peut jouer.

Michel Foucault, Dialogue sur le pouvoir

1. 1l programma archeologico

E difficile essere il primo a dare il nome a una cosa o, per lo meno, essere
il primo a stendere un quadro segnaletico della cosa per la quale viene proposto
un nome. Quando questo accade, il piu delle volte, gli oneri offuscano gli
onori, le domande sovrastano le risposte, i tentativi si trasformano in denunce;
il prezzo da pagare diventa sempre troppo alto. Se poi, la nouveauté ¢ la
delucidazione di un’indagine metodologica, allora si puo star certi che nulla
sara lasciato scoperto al vaglio della critica — poiché si sa, soprattutto in
filosofia, il metodo non & mai un affare di poco conto.

* Dottoranda in Filosofia, Université Toulouse Jean Jaureés.

DOI Code: 10.1285/i18285368aXXX1Xn110p147



E se e vero — come scrive Foucault nell’introduzione del 1954 a Sogno
ed esistenza di Ludwing Binswanger — che “le forme originali di pensiero
s’introducono da sole: la loro storia ¢ la sola forma di esegesi ch’esse
tollerino, e il loro destino la sola forma di critica” !, senza dubbio
I’Archeologia del sapere € segnata da questo destino profondo, sin dalla sua
comparsa nel 19609.

1.1 L’Archeologia del sapere: un solo libro di metodo?

L’enorme successo di Le parole e le cose (1966), che peraltro ricevette
anche una sostanziosa batteria di critiche?, non permise per molto a Foucault
di riposare sugli allori: I’irruzione nel panorama filosofico dell’Archeologia
non ha, per contro, suscitato un eguale zelo nei critici. Lungi dal conoscere il
successo delle opere precedenti, questo lungo saggio metodologico, dai tratti
ostici e immediatamente incomprensibili, ¢ senz’altro una delle opere meno
lette del filosofo francese e sara variamente descritto dai commentatori come
un fallimento teorico (Dreyfus e Rabinow) o un libro malriuscito, poiché
troppo formale (Eribon).

La domanda che, a ragione, ci si pone, dunque, sara: perché questo
libro? Che necessita c’era di scriverlo? Questo libro &, prima di tutto, una
ripresa metodica e controllata di cio che prima era stato fatto “alla cieca”. |
riferimenti non escono dal quadro delle opere precedenti e, a testimonianza
della sua natura, il testo abbonda di norme metodologiche; interi capitoli si
presentano come un tentativo di codificazione di certe regole che, a prestar
fede, erano tacitamente accettate e caoticamente praticate nel passato.
Tuttavia, fare dell’Archeologia un’illustrazione del metodo attuato, non
rivelato, nel trittico delle opere precedenti non ¢ esaustivo. Essa ha un’altra
portata e la problematica che fonda € di una novita reale e radicale per
Foucault medesimo — a tal punto da aprire la prospettiva di un metodo futuro
che trovera il suo terreno di elezione nelle grandi inchieste genealogiche sulla
psichiatria, la sessualita, la prigione degli anni Settanta. Nello spazio aperto
dall’Archeologia si disegna esplicitamente, per la prima volta nell’orizzonte
del disegno foucaultiano, I’applicazione di un metodo storico al pensiero —
cio che I’autore definisce come il campo di una storia del pensiero (la pensée).
Altrimenti detto, I’impresa archeologica rappresenta il passaggio privilegiato

! Michel Foucault, Introduzione a Sogno ed esistenza di Ludwing Binswanger, a cura di
L. Corradini e C. Giussani, SE, Milano 1993, p.15.

2 Per una rassegna della ricezione dell’opera foucaultiana Le parole e le cose, si confronti
AA.VV., Les mots et les choses de Michel Foucault. Regards critiques 1966-1968, Presses
Universitaires de Caen, Caen 2009.

148



— se non necessario — che permette di

diagnostiquer le présent, dire ce que cest le present, dite en quoi
notre présent est différente et absolument différent de tout ce qui
n’est pas lui, ¢ est-a-dire de notre passé. C’est peut-étre a cela, a
cette tAche-1a qu 'est assigné maintenant le philosophe®.

Come metodo rivolto adiagnosticare il proprio presente e la congiuntura
culturale nella quale si trova una certa societa, 1’Archeologia vuole descrivere
I’insieme, la massa straordinariamente vasta e complessa di cose che sono
state dette in una cultura— e propriamente la nostra. Si tratta di capire, dunque,
perché in una determinata cultura si sono dati certi discorsi e non altri; si sono
configurati determinati saperi e non altri. Lo scopo dell’analisi € rivolto a
questa attivita: questa vita delle cose dette attraverso la cultura — come hanno
potuto esser dette, come hanno potuto sussistere, come hanno potuto
funzionare e come hanno potuto poi trasformarsi. In conformita con un certo
atteggiamento fenomenologico, si potrebbe dire che Foucault storicizza il
tema husserliano del ritorno “Zu den Sachen selbst .

Una prima definizione dell’oggetto dell’Archeologia, di cio che
Foucault chiama il “pensiero” o il “discorso-pensiero”, emerge in una sua
recensione del libro di Cassirer La philosophie des Lumieres (1966), allora
tradotto in francese. Come spesso accade, la recensione diventa quasi un
pretesto per esporre proprie riflessioni. Foucault riporta una serie di temi che
sembrano in realta riguardare piu la sua opera, in uno sforzo di
autoriflessione, che quella del filosofo tedesco:

Cassirer procéde selon une sorte d’abstraction fondatrice [...] Et ce
qui se déploie alors devant lui, c’est toute une nappe indissociable de
discours et de pensée, de concepts et de mots, d’énoncés et
d’affirmations qu’il entreprend d’analyser dans sa configuration
propre®.

Ancor piu dello stesso Cassirer, sembra infatti essere Foucault che parte

3 M. Foucault, Dits et écrits (1954-1988), a cura di D. Defert e F. Ewald, 4 voll, Gallimard,
Paris 1994, vol. I, n. 55, cit., p.665 [d’ora in poi DE].

41d., Une histoire restée muette, in “La Quinzaine littéraire”, n°8, 1er-15 juillet 1966, pp. 3-
4 (sur Ernst Cassirer, La Philosophie des Lumieres, trad. P. Quillet, Paris, Fayard, “L’Histoire
sans frontieres”, 1966), ora in DE, |, n°46, pp. 573-577, qui p. 575.

149



da un’”astrazione fondatrice” per cancellare i motivi individuali e tutte le
figure contingenti di un’epoca. Appare, cosi, uno spazio in cui il pensiero sara
lasciato “pensare da solo”, “pour mieux en suivre les nervures et faire
apparaitre les embranchements, les divisions, les croisements, les
contradictions qui en dessinent les figures visibles™.

Da questa sorta di epoche, che ha isolato il pensiero da tutte le altre
storie (quella degli individui, come quella della societa), non rimane che uno
spazio autonomo del “théorique”: spazio a cui I’Archeologia da voce.
L’impresa archeologica vuole dare un terreno stabile e originale a cio che
I’autore definisce come il campo di una storia del pensiero. Ma qual é il
pensiero di cui parla Foucault e, soprattutto, quale forma dovrebbe avere una
storia del pensiero? In un famoso articolo su Le Parole e le cose Georges
Canguilhem scrive che si tratta di una storia nella quale “gli eventi colpiscono
i concetti e non gli uomini”’®. Tuttavia questi concetti non sono gli stessi,
tradizionali, della filosofia e, a ragione di cio, la storia della filosofia non gode
di nessuna priorita nell’interpretazione di un pensiero il cui luogo di elezione
non risponde a una riflessione teorica di secondo grado sull’esistente, ma in
un’”’obbligazione anonima” e generalizzata che I’archeologo deve poter
riconoscere ovunque: in un romanzo, nella giurisprudenza, nella filosofia,
persino in un sistema amministrativo come la prigione. “On devrait tout lire,
tout étudier. Autrement dit, il faut avoir a sa disposition /’archive générale
d’une époque a un moment donné”, afferma Foucault nel corso di una sua
intervista’. Dinanzi a cio, si pone un altro quesito, di ordine pratico: come
riuscire, de facto, a fare una storia di tale “pensée-discours” che deborda dai
confini della filosofia medesima? Il filosofo di Poitiers trova la risposta in un
campo da cui la filosofia sembra non aver tratto abbastanza: quello della
storia. E certo che in questi anni egli moltiplica le sue letture di storia e si
potrebbe dire che cerca a tutti gli effetti di aprire un dialogo con gli storici.
Foucault non esita a evocare, a fianco delle referenze strutturaliste, i lavori
della Scuola delle Annales e, in modo particolare, la storia cosiddetta seriale —
basata sulle comparazioni quantitative di serie di dati in economia e

5 lvi, p. 548. Per un ulteriore approfondimento si confronti L. Paltrinieri, L ‘archive comme
objet, cit., pp.354-355.

8 G. Canguilhem, Morte dell'uomo o estinzione del cogito? (1967), in Appendice a M.
Foucault, Le parole e le cose, a cura di E. Panaitescu, BUR, Milano 2006, p.425.

7 Cfr. M. Foucault, “ Michel Foucault, Les Mots et les Choses ” (entretien avec R. Bellour), Les
Lettres francaises, n. 1125, 31 mars-6 avril 1966, pp. 3-4, in DE, I, n. 34, pp. 498-504, qui p.
499; Archivio Foucault : vol. I, Follia e discorso, a cura di J. Revel, Feltrinelli, Milano
1996,vol. 2, 1l filosofo militante, a cura di A. Dal Lago, Feltrinelli, Milano 1997; vol. 3,
Estetica dell ‘esistenza, etica, politica, a cura di A. Pandolfi, Feltrinelli, Milano 1998, p. 116.

150



demografia — ma anche la Scuola storica di Cambridge e il formalismo
sovietico. Gli insistenti riferimenti agli storici, tuttavia, devono
nell’immediato arginare una facile allusione: sostenere che I’impresa
archeologica si riduca integralmente e unicamente ad “una storia”. Oltre ad
essere un azzardo, é un errore a cui Foucault tenta di sottrarsi. Piuttosto che
ridurre il metodo archeologico ad una storia, si tratterebbe, al contrario, di
voler applicare alla storia del pensiero il modello messo a punto dagli storici,
basato sulla relazione tra eventi, composti in serie, sui fenomeni di frattura e
sull’incidenza delle interruzioni, piuttosto che su una necessita causale
sottostante. L’autore avverte che a poco a poco nel lavoro degli storici si €
realizzato uno spostamento dell'attenzione: dalla ricerca delle vaste unita che
si descrivevano come “epoche” o “secoli” verso i “fenomeni di rottura”. Il
grande problema che si apre in ogni analisi non e piu quello di rintracciare
una tradizione compatta, un unico disegno sotteso alla molteplicita degli
eventi, “ma quello della frattura e del limite, non piu quello del fondamento
che si perpetua, ma quello delle trasformazioni che valgono come fondazione
e rinnovamento delle fondazioni”®. In tal modo, Foucault ritiene di porsi
all’interno di un generale processo di ri-definizione dei compiti della ricerca
storica, che caratterizzerebbero sia la storia delle idee e delle scienze a lui
contemporanee (nella figura di autori come Bachelard, Canguilhem, Guéroult
e Serres) sia la storia tout court, e, in particolare, I’Ecole des Annales (cui
appartenevano, tra i tanti, Le Goff, Braudel, Febvre e Bloch).

Tale definizione concerne nello specifico la posizione che lo studioso
assume nei confronti del documento storico: si abbandona 1’idea — en vogue
nella storiografia tradizionale — che la pratica storiografia sia un’estensione
della facolta umana della memoria, una sorta di “vox memoriae populi”. La
storia non deve piu proporsi di interpretare il documento storico, ricostruendo
ex-negativo, in un processo di inveramento, I’immagine allungata e sfocata di
se stessa — cioé di cio che hanno fatto e detto gli uomini — essa, al contrario,
deve essere “I’impiego e la messa in opera di una materialita documentaria
(libri, testi, narrazioni, registri, atti, edifici, istituzioni, ecc). [...] la storia € un
certo modo che una societa ha di dare statuto ed elaborazione a una massa
documentaria da cui non si separa’®. Altrimenti detto, alla storia tradizionale
che si impone di dar voce alle tracce tenui e silenziose del passato, di decifrare
il non-detto per poi ricostruirne il volto, si sostituisce un’attenzione tutta
nuova: la storia trasforma i documenti in monumenti e, laddove si decifrino

8 AS, p. 5-6.
® lvi, pp.10-11.

151



delle tracce lasciate dagli uomini del passato, essa provvede a isolarle, a
raggrupparle, a costruire insiemi, negando a loro 1’immagine di un volto
unico. In questo modo, il compito dello storico non sara piu quello di un lavoro
ermeneutico fatto sul documento, bensi di un’elaborazione su quest’ultimo
fatta dall’interno: lo organizza, lo ordina, lo distribuisce, lo suddivide e,
definendo delle unita, descrive relazioni. Si concentra, appunto, su regolarita
e strutture. Deriva da qui I’espressione portante “archeologia del sapere”:

C’era un tempo in cui ’archeologia, come disciplina dei monumenti
muti, delle tracce inerti, degli oggetti senza contesto e delle cose
abbandonate dal passato, tendeva alla storia e acquistava significato
soltanto mediante la restituzione di un discorso storico; si potrebbe dire,
giocando un poco con le parole, che attualmente la storia tenda
all’archeologia, alla descrizione intrinseca del monumento®®.

Discorsi, regole di formazione e pratiche discorsive eccedono quindi gli
individui, li attraversano, li sovrastano nel tempo e nello spazio. Oltre questa
eccedenza I’indagine archeologica trova il suo luogo di elezione: essa decide
di sospendere, 0 quantomeno di mettere in secondo piano, ogni riferimento
costante alla funzione fondatrice del soggetto manifestato dalla persistenza di
tutte quelle nozioni — mentalita, spirito dell’epoca, tradizione, influenza,
autore, opera — che si presentano come unita originarie di ogni pensiero, in
quanto sono gia il risultato di un’operazione interpretativa, ovvero sintesi
precostituite al fine di offrire un’unitd di senso del discorso storicol!.
L’Archeologia — come approccio storico che vuole, fin dai suoi primi passi,
liberare il pensiero dalla soggezione antropologica — ricusa cio in cui la storia
della cultura si rifugia: essa si pone al di qua delle unita empiriche date, per
studiare il discorso nella purezza degli avvenimenti discorsivi, in uno spazio
del discorso in generale. Affinché questo si dia, I’archeologo deve accogliere
come fatto, come un’evidenza empirica, che le soglie, le fratture, le mutazioni
e i tagli esistono.

1.2 Tre principi della descrizione archeologica

Tre sono i principi che riassumono il funzionamento dell’archeologia:
il problema della discontinuita storica, la critica al causalismo storico, la
questione della filosofia come diagnosi dell’attualita. Il rifiuto della
continuita storica, sulla quale si erano concentrati gli attacchi di Sartre, si

10 AS, p. 11.
1 Cfr. DE, I, n. 59, p. 701; AS, pp. 29-34.

152



inserisce in una critica della storia umanista, segretamente riferita all’attivita
sintetica del soggetto: “Fare dell’analisi storica il discorso della continuita e
fare della coscienza umana il soggetto originario di ogni divenire e di ogni
pratica, costituiscono i due aspetti dello stesso pensiero”!2. La continuita,
come garante e custode di un posto privilegiato per la coscienza, &, sotto
questo punto di vista, un effetto di una pratica discorsiva che resta da
analizzare. Lungi dal fare del rapporto continuita/discontinuita un binomio di
opposizione, Foucault fa della discontinuita storica un concetto operatorio e,
adottandola come principio metodologico, ne fa un’ipotesi sistematica:
postularla, laddove fino ad allora veniva supposto un continuum lineare ed
evolutivo, permette di isolare dei nuovi strati di eventi che, a loro volta,
necessitano di un’altra periodizzazione. Altrimenti detto, 1’Archeologia
dovrebbe poter mostrare, piu che le discontinuita nel continuo evenemenziale,
il gioco delle trasformazioni delle formazioni discorsive, su diversi piani e
senza alcuna pretesa teleologica, nella purezza di uno spazio in cui si
manifestano gli avvenimenti discorsivi. Contrariamente alla storia delle idee,
che ha la garanzia di preservare uno spirito evoluzionistico e diacronico della
storia, la descrizione archeologica immobilizza le successioni temporali,
“come se non ci fosse del tempo se non nel vuoto istante della frattura, in
quella faglia bianca e paradossalmente intemporale nella quale una
formazione si sostituisce improvvisamente a un’altra”®. 1l tempo viene
evitato e con esso sparisce la possibilita di una descrizione storica; il discorso
viene sottratto alla legge del divenire e si fissa in un’intemporalita
discontinua. Non rimangono che precarie schegge di eternita.

A questo livello di analisi, I’archeologia non si propone di trattare come
simultaneo quello che si presenta come successivo, né di immobilizzare il
tempo per sostituire al suo flusso una figura immobile; essa mette tra parentesi
I’assoluto del tempo per parlare e lavorare su tagli, fratture, faglie e aperture,
in quanto portatori di forme completamente nuove di positivita e di
improvvise ridistribuzioni. La ragione d’essere dell’Archeologia risiede in un
apparente paradosso: essa non moltiplica le differenze ma si rifiuta di ridurle,
cosi da rovesciare i comuni valori. Essa si sforza di prendere sul serio le
differenze: di sbrogliare la loro matassa, di determinare come si ripartiscono,
come si implichino, si determinino, si subordinino reciprocamente; in breve si
tratta di descrivere queste differenze, non senza stabilire tra di esse un sistema.
Questa differenziazione non si rapporta né a un modello teologico ed

12 AS, p. 20.
13 Ivi, p. 219.

153



evoluzionista (con la sua trascendenza, con tutto il complesso delle sue
originalita e delle sue invenzioni) né a un modello psicologico della presa di
coscienza; la descrizione archeologica sostituisce al riferimento
indifferenziato del cambiamento — che funge al tempo stesso come criterio
generale di tutti gli avvenimenti e principio astratto della loro successione —
I’analisi delle trasformazioni. Piuttosto che invocare la viva forza del
cambiamento (come se fosse un principio regolatore), piuttosto che cercare le
cause (come se tutto dovesse essere sottoposto a un principio di causalita),
I’archeologia cerca di “stabilire quel sistema delle trasformazioni in cui
consiste il “cambiamento™” 14; esamina questa nozione vuota e astratta per
darle lo statuto analizzabile della trasformazione.

Ladescrizione archeologica non mira, nei suoi risultati, a negare che una
continuita esista ma piuttosto non considera questa stessa continuita come una
petitio principi, come un dato primario e definitivo che occorre postulare per
spiegare che tutto si subordina a una successione temporale.

Questa autosufficienza della descrizione archeologica conduce alla
critica del concetto di causa in storia e alla decomposizione del flusso
evenemenziale in un sistema di trasformazioni possibili di regole che reggono
il discorso. Tuttavia, la critica piu volte reiterata al causalismo storico da parte
di Foucault medesimo non mira all’abbandono completo della nozione di
causa nella disciplina storica, ma alla messa a punto di un metodo
comparativo per analizzare le trasformazioni e le relazioni tra i diversi domini
del pensiero. Non si tratta di rifiutare aprioristicamente il metodo causalista
ma, al contrario, di adottarlo per “voir autrement” le relazioni e le
trasformazioni tra differenti domini di pensiero, scevri da uno sguardo mirante
a rintracciarne la causa. L’Archeologia del sapere abbassa lo sguardo e lo
allunga in orizzontale:

i rapporti tra la linguistica e le opere letterarie, tra la musica e le
matematiche, il discorso degli storici e quello degli economisti non
sono semplicemente dell’ordine del prestito, dell’imitazione 0
dell’analogia involontaria, e neppure dell’isomorfismo strutturale;
gueste opere, questi approcci si formano gli uni in relazione agli altri,
esistono gli uni per gli altri®®.

L’orizzonte a cui si rivolge I’archeologia non é una scienza, una
mentalita, una cultura o una razionalita; € un groviglio di interpositivita di cui

14 Ivi, p. 227.
15 DE, I, n°48, p. 594; AF, 1, pp. 162-3.

154



non si possono fissare di colpo i confini. L’analisi archeologica individualizza
e descrive delle formazioni discorsive e, in quanto tale, deve confrontarle,
contrapporle le une alle altre nella simultaneita con cui si presentano,
distinguerle e metterle in rapporto. L’archeologia ¢, nei suoi intenti,
un’indagine comparativa che non ¢ destinata a ridurre la diversita dei discorsi
e a delineare I’unita che li deve totalizzare, ma é volta a suddividere la loro
diversita in figure differenti. 1l confronto archeologico non ha un effetto
unificatore, ma moltiplicatore.

In forza di una delucidazione applicativa di tale analisi si puo prendere
come riferimento un esempio riportato dallo stesso Foucault®: la medicina
clinica. E indubbio che I’instaurazione di quest’ultima sia contemporanea a
un elevato numero di avvenimenti politici, fenomeni economici e
cambiamenti istituzionali. Intuitivamente, si suppone con facilita che esistano
dei legami tra questi fatti e la medicina ospedaliera ma occorre analizzarli.
Ora, un’analisi causale — e non archeologica — consiste nel cercare in quale
misura i mutamenti politici o economici abbiano potuto determinare la
coscienza degli uomini di scienza, 1’orizzonte e la direzione del loro
intrecciarsi, il loro sistema valoriale, la percezione delle cose, lo stile della
loro razionalita. L’archeologia, invece, pone la sua analisi su un altro livello,
in quanto la ricerca causalista si presenta gia di per sé come un metodo
normativo, poiché le relazioni che essa rintraccia sono gia frutto di
un’elaborazione. Altrimenti detto, la causa dei fenomeni deve essere
e le regole in base alle quali si sono formate queste positivita. In questo modo,
dunque, se I’archeologia accosta il discorso medico a un certo numero di
pratiche, lo fa per mostrare non come la pratica politica abbia determinato il
senso e la forma del discorso medico, ma per scoprire come e a che titolo
questa faccia parte delle sue condizioni di emergenza, d’inserimento e di
funzionamento. Prediligendo questo focus di ricerca, Foucault si interessa
non tanto al “perché” ma al “come” la nascita o la trasformazione di un
dominio discorsivo sia stata possibile in relazione a modelli teorici comuni a
pit discorsi in un certo momento storico. Cio che gli interessa, come si é visto,
non ¢ tanto 1’apparizione del senso nel linguaggio quanto il modo di
funzionamento dei discorsi in una certa cultura.

Postulare discontinuita, criticare il causalismo, mettere in luce le
relazioni di trasformazione tra i campi discorsivi e il non discorsivo: tutte
queste operazioni devono servire, in fondo, ad analizzare differenti tipi di

16 Cfr. Ivi, pp. 214-16.

155



trasformazione del discorso; questa scelta operativa garantisce una
costruzione storica in cui la filosofia scopre la sua vocazione: diagnosticare il
presente e la congiuntura culturale in cui una certa societa si trova.

Nel 1967, durante il soggiorno in Tunisia, Foucault scrive un testo
inedito, Le discours philosophiquel’, il cui intento, en gros, & quello di
mostrare la congiunzione tra la filosofia e la storia della filosofia. Anticipando
il luogo di elezione dell’Archeologia, la filosofia viene assunta come una
formazione discorsiva, che non nasce né da domini di oggetti precisi, né da
una “lingua particolare”, ma si caratterizza come una maniera di parlare di cui
I’archeologia deve analizzare le condizioni di possibilita, in quanto
trasformazioni particolari di una determinata cultura. Nello spazio aperto
dall’ “Ubermensch” in Le parole e le cose, Foucault lega ancora una volta,
in modo diretto, il nome di Nietzsche alla configurazione della filosofia
occidentale: confondendosi sempre di pitu con la letteratura o le scienze
umane a livello della sua pratica, la filosofia se ne distanzia, tuttavia, proprio
per la sua riflessione sul rapporto tra verita e presente, mirante a mostrare la
mutazione dell’attuale. Questa stessa possibilita di prendere la filosofia come
I’oggetto di una “diagnostic” rientra in una “nouvelle mutation” di cui
Nietzsche ne e appunto il precursore: esso “représente ['ouverture de la crise
dans laquelle la philosophie contemporaine se perd, s 'éloigne d’elle-méeme et
se retrouve ensuite condamnée a réfléchir a cette dépossession de soi qui
caractérise son présent”*8, Fautore di una condanna che getta la filosofia in
una dispersione, Nietzsche ¢ doppiamente assassino: 1’annuncio della morte
di Dio fa scomparire anche 1’'uvomo e mette in crisi il luogo rassicurante del
“moi”: al cogito cartesiano, gesto supremo di una soggettivita destinata a
dissolversi nel suo proprio discorso, si sostituisce I’Ecce Homo nietzschiano,
che introduce la filosofia nell” “ici et maintenant”, in un’identita intermittente
che scompare ¢ rinasce a ogni atto del discorso. L’analisi archeologica di
questo discorso consistera, dunque, a scoprire “comment il est capable
d’indiquer de lui-méme 1’aujourd hui ou il se trouve situé”®; altrimenti detto,
mostrare come € possibile prendere in considerazione le condizioni di accesso
alla verita che sono donate nel momento presente. L’archeologia, dunque, non
si situa sullo stesso livello del discorso filosofico ma essa cerca piuttosto di
comprendere come questo discorso particolare & un’autorizzazione di accesso
a una verita che si trova in esso e che trova la propria giustificazione hic et

1711 testo si trova negli archivi della BNF nella forma di un manoscritto autografato di 212
fogli recto/verso, redatto come un libro e composto da 15 capitoli (Boite LVIII, chemise 1).
18 Ivi, p. 370.

19 e discours philosophique, capitolo 111 (Cfr. Ibidem).

156



nunc e non altrove. Se la storia, infatti, ha un privilegio nell’ottica
foucaultiana é precisamente per il suo “lavoro di scavo”: essa permette di
astrarsi dal proprio presente, di fare epoché sulla cultura in cui si & immersi
per esaminare dall’esterno il sistema di certezze e di discorso a cui
immediatamente si attinge, per gettare un nuovo sguardo sulla cultura e,
prendendo la giusta distanza, farne una critica. In questo senso, 1’attivita
storica & “un’etnologia interna alla nostra cultura e della nostra razionalita’?°:
essa legittima un certo tipo di estraniazione che permette di relativizzare le
opinioni che sembrano inevitabili.

2. 1l decentramento archeologico

Non ci sono in Foucault periodi pre- e post-archeologici o genealogici
e, fedelmente all’operato del filosofo, sarebbe improduttivo compiere una
classificazione per periodi; tuttavia & indubbio che il modo di concepire questi
approcci € mutato durante lo sviluppo del suo lavoro, cosi come € mutata
I’importanza accordata a ciascuno di essi. Foucault medesimo ha ammesso
che dagli interventi degli anni >70 in poi si e verificata, nella sua riflessione,
una certa soluzione di continuita che coincide con una piu corretta ed esplicita
tematizzazione del problema del potere relazionato al sapere. L’enunciabile
lascia il posto al visibile; I’interesse foucaultiano si sposta gradualmente
dall’analisi delle formazioni del sapere a quelle del potere. Nell’Archeologia
si evince, seppur in maniera velata, una certa attenzione alla sfera pratica
tuttavia, per i presupposti teorici, tale attenzione resta marginale e non
discussa. In modo del tutto evidente, soltanto a partire dagli eventi del maggio
del ’68, I’interesse di Foucault per il discorso inizia a diminuire o piuttosto
oltrepassa i limiti del sapere.

2.1 L’enunciabile e il visibile: |’istanza del sapere

L’Archeologia del sapere trae le sue conclusioni metodologiche ed
esprime la sua teoria generalizzata da due elementi di stratificazione: le
formazioni discorsive e non-discorsive 0, piu precisamente, cio che,
attenendosi a un lessico deleuziano?, si pud definire I’enunciabile e il
visibile. E indubbio che il testo da un maggior rilievo all’enunciato: le
formazioni non-discorsive vengono poste in uno spazio complementare a un
campo di enunciati, tuttavia esse sono designate in termini negativi —
introdotte ma non trattate, in quanto fuoriescono dai limiti del “sapere”. Cio

2 DE, I, n.48, p. 598.
21 G. Deleuze, Foucault, a cura di P. A. Rovatti e F. Sossi, Cronopio, Napoli 2009, pp. 69 ss.

157



che emerge €, dunque, una particolare attenzione al primato dell’enunciabile
sul visibile ma — poiché primato non & sinonimo di riduzione — il visibile,
sebbene subordinato all’enunciabile, non si riduce mai a quest’ultimo. C’¢ di
piu: e nello scarto tra il “dire” e il “vedere”, e a partire dalla loro tensione
irriducibile che si situa 1’archivio: I’enunciato ha un primato solo in quanto il
visibile ha le sue proprie leggi, una sua autonomia che lo mette in rapporto
con il suo proprio dominante, senza essere mai dominato. I luoghi di visibilita
non hanno lo stesso ritmo, gli stessi luoghi, la stessa storia dei campi di
enunciati e, viceversa, vi € nell’enunciabile un’irriducibilita storica rispetto al
visibile. In questo modo, dunque, si é autorizzati a dire che I’archivio
foucaultiano e pensato come un archivio audio-visivo: il sapere di un’epoca
e contrassegnato da una danza di parole e di immagini; la seduzione della
voce e delle immagini e cio che, a un duplice ritmo, fa scoprire a Foucault
una filosofia fatta di sguardi e di parole. Il piacere che Foucault prova, sembra
ricordare il canto delle sirene di Ulisse: il suono inafferrabile e proibito della
voce che attira, la quale, appena la si guarda, scompare nell’ombra. In questa
stratificazione di sensi si situa il sapere: esso si definisce attraverso le
combinazioni tra il visibile e I’enunciabile, che non rinviano necessariamente
al passato ma che, al contrario, sono proprie a ogni strato, a ogni formazione
storica. “ll sapere & un concatenamento pratico, un “dispositivo” di enunciati
e di visibilita. Non ¢’¢ nulla al di sotto del sapere”?. Questo significa che il
sapere esiste solo in funzione di “soglie” attraversate e attraversabili, le quali
sono contrassegnate da lacune, sfaldature e orientamenti a partire dallo strato
considerato. In quanto tale, esso né si identifica con una singola soglia, né &
separabile dalla soglia in cui € preso: € 1’unita di uno strato in cui ci sono solo
pratiche discorsive di enunciati e pratiche non-discorsive di visibilita.

Per designare i due poli del sapere non basta ridurli a una semplice
descrizione di parole e cose; I’archeologia dimostra con efficacia che la forma
di espressione a cui essa rimanda non deve confondersi con nessuna unita
linguistica — cara ai tradizionali archivisti — come parola, frase, proposizione
o significante, ma che, al contrario, va ricercata nella dimensione originale
dell’enunciato. Occorre scavare le parole, fenderle ed aprirle per far emergere
guesta nuova forma espressiva che, ricordando Deleuze, sembra assomigliare
pit a una melodia musicale vicina a Webern — in quanto funzione che
interseca diagonalmente le diverse unita — piuttosto che alla rigidita silenziosa
di un sistema significante. E poiché, I’enunciabile istituisce una relazione con

22 |vi, cit., p. 73.

158



il visibile, ¢ necessario che anche quest’ultimo rompa le cose e le scavi per
emergere: esso non si da né come significato né come espressione di un
significante; esso sfugge a una espressione visiva o piu generalmente sensibile
delle cose; le visibilita sono forme di luminosita che lasciano sussistere le
cose come bagliori e come scintille. E se I’enunciato sembra essere vicino alla
musica, il visibile, da parte sua, sembra ricordare I’astrattismo di Kandinsky,
in cui la luce, danzando sulla tela, crea le proprie forme e i propri movimenti.
II compito dell’archeologia si rivela in questa duplice estrazione, che non
attinge a nessuna metafisica ma scava fin dentro le parole per estrarre gli
enunciati e fin dentro le cose e gli oggetti per estrarre le visibilita. In uno
spazio in cui I’enunciato ¢ “non nascosto e non visibile” il procedimento
estrattivo garantisce il giusto grado di elevazione da adottare, basta solo saper
leggere, per quanto sia difficile. 1l piu importante principio storico per
Foucault sta proprio nel fatto che in ogni epoca viene sempre detto tutto; ogni
epoca dice tutto cio che puo dire in funzione delle sue condizioni. Occorre
allora abbandonare 1I’idea che esistano degli enunciati nascosti e che la legge
di cio che si dice stia dietro il sipario; dietro il sipario non c¢’¢ nulla da vedere
e cio che I’archeologo descrive € il sipario stesso, il basamento da cui hainizio
una danza di parole. L’enunciato, dunque, si rivela nascosto ad un occhio
miope, ad uno sguardo debole: esso rimane nascosto se non ci si eleva fino
alle sue condizioni di estrazione ma, de facto, esso € la e dice ogni cosa, non
appena si raggiungano le condizioni necessarie. Di qui, allora, I’interesse
foucaultiano per un teatro degli enunciati o, piuttosto, per una scultura degli
enunciabili, la quale attinge ai “monumenti” e non ai “documenti” della
storia. La condizione stessa dell’enunciato sta in Ci0 che rifiuta: I’enunciato
prende posto in un mormorio anonimo in cui si formano dei luoghi per dei
soggetti possibili, per dei locutori e per dei destinatari — i quali sono sempre
variabili dell’enunciato e dipendono dalla funzione che quest’ultimo esercita
su di essi. L’enunciabile € preso nella dimensione che lo da e in cui e dato, che
non si confonde con nessuna delle direzioni a cui esso segretamente rinvia:
esso si colloca al livello del “on dit”, esso € il “c’¢ del linguaggio”. E cio che
garantisce a Foucault di appellarsi a un’esistenza concreta e di non disperdersi
in una generalita di direzioni e che, seppur di un linguaggio anonimo si parla,
esso e anche singolare; varia ad ogni formazione storica manon puo mai venir
separato dal modo in cui si presenta ad ogni epoca. Detto altrimenti, il corpus
di parole e di testi, di frasi e di proposizioni che & emesso in una determinata
epoca — di cui I’archeologia cerca di far emergere le regolarita enunciative —
e sempre determinato e finito perché la condizione che lo permette é a sua
volta storica: 1’a priori € storico. Se & vero che una formazione discorsiva e un

159



intreccio tra I’enunciabile e il visibile, allora cio che si ¢ detto per I’enunciato
si deve dire anche per la visibilita: essa, analogamente, richiede un
procedimento estrattivo che non lascia segreti, poiché, qualora ci fossero, si
tradirebbero da soli. Le visibilita, sebbene non siano mai nascoste, non sono
immediatamente visibili. Esse, per essere viste, non richiedono un particolare
modo di vedere da parte di un soggetto, il quale — come per 1’enunciato — €
una funzione derivata della visibilita. Occorre elevarsi alla condizione che
apre le cose, le fonde e le rende visibili; se ci si ferma agli oggetti, alle cose
o alle qualita sensibili si permane in una paradossale situazione di invisibilita.
Il procedimento estrattivo suggerisce di andare al di la di una semplice
correlazione di cose e combinazioni di qualita per riscoprire una forma di luce
che, distribuendo i chiaroscuri, le trasparenze e le opacita, regola i luoghi di
visibilita. Le visibilita sono forme di luce, regimi di luce che regolano lo spazio
del sapere. Esiste un livello di visibilita che non si riduce né agli atti di un
soggetto che vede, né ai dati di un senso visivo ma si colloca in una
dimensione che, conformemente con quanto detto per I’enunciato, si potrebbe
definire nei termini di un “essere-luce”. Esso € una condizione strutturalmente
indivisibile, un a priori in grado di rendere visibili o percettibili le visibilita e
che, al contempo, essendo storico, € inseparabile dal modo in cui cade su una
formazione, su un corpus. Da questo genere di considerazioni si puo trarre la
conclusione che ogni formazione storica vede e fa vedere tutto cio che pug, in
funzione delle sue condizioni di visibilita, cosi come essa dice tutto cio che
puo in funzione delle sue condizioni di enunciato. Gli enunciati e le visibilita
sono elementi puri, condizioni a priori sotto le quali, in un determinato
momento, si formulano tutte le idee e si manifestano tutti i comportamenti®®.

Il rapporto — o piuttosto il non-rapporto — tra il parlare e il vedere, tra il
visibile e I’enunciabile rappresenta il punto piu alto a cui 1’Archeologia
attinge ma anche cio che, segretamente, la conduce all’abbandono. E I’inizio
della fine sembra essere annunciata gia nel momento stesso in cui Foucault

2 Deleuze definisce la ricerca delle condizioni adottata da Foucault come una sorta di
neokantismo. Posta la differenza di piani che separano i due criticismi — le condizioni, per
Kant, sono quelle di un’esperienza possibile, mentre, al contrario, gli enunciati foucaultiani
presuppongono sempre un corpus determinato e quindi un’esperienza reale — & possibile
constatare la presenza di un’eco kantiana nei caratteri che si possono associare agli enunciati
e alle visibilita: le visibilita formano con le loro condizioni una ricettivita e, al contempo, gli
enunciati, con le proprie condizioni, una spontaneita. Questo si ritrova gia in Kant, nel quale
la spontaneita dell’Io penso si esercita su esseri recettivi, i quali — secondo il “paradosso del
senso interno” — se la rappresentano come un’altra. In Foucault la logica sottostante ¢ la stessa
ma cid che varia sono i soggetti: la spontaneita dell’intelletto (Cogito) lascia il posto al
linguaggio; la ricettivita dell’intuizione lascia il posto a quella della luce (cfr. lvi, pp. 84 ss.).

160



pone una delle sue tesi essenziali: esiste una differenza di natura tra la forma
di contenuto e la forma d’espressione, ciogé tra cio che si enuncia e cio che si
vede. L’archeologia rivendica il ruolo determinante degli enunciati come
formazioni discorsive; essi hanno un primato rispetto alle visibilita che,
tuttavia, non sono meno irriducibili — poiché rinviano a una forma del
determinabile che non si lascia ridurre a quella della determinazione.
Individuando, grazie a Deleuze, una certa affinita con Maurice Blanchot, si
puo dire che anche in Foucault “parlare, non € vedere” e viceversa: i due piani
sono specifici e irriducibili tra loro; non ¢’¢ isomorfismo, non ¢’¢ conformita
trai due, per quanto ci sia presupposizione reciproca e primato dell’enunciato.
Piuttosto che un rapporto, vi & un “non-rapporto”?*. La congiunzione &
impossibile a un doppio titolo: I’enunciato ha un proprio oggetto correlativo
e come tale non e una proposizione che designa uno stato di cose 0 un oggetto
visibile — come vorrebbe la logica; il visibile non & un senso muto o un
significato potenziale che aspetta di attualizzarsi nel linguaggio — come,
invece, vorrebbe la fenomenologia. L’archivio, essendo audiovisivo, ¢
disgiunto. Ma questa disgiunzione implica quasi dialetticamente una continua
ri-giunzione: se I’archivio ¢ audiovisivo deve esserci uno strato che li lega,
deve esserci una soglia che li oltrepassa e li congiunge; un legame che
contemporaneamente € interstizio e cerniera. Certo, non c’¢ un
concatenamento che vada dal visibile all’enunciato o, specularmente,
dall’enunciato al visibile: tra i due resta sempre un taglio irrazionale, una
cesura, tuttavia, nel taglio che li separa vi & un continuo ri-concatenamento,
come una cicatrice che tenta di rimarginarsi. L’archeologia richiede uno
sforzo di espressione che sfugge continuamente a se stesso, nel tentativo
invano di dire cio che si vede, sapendo che cio che si vede non sta mai in cio
che si dice e viceversa, di vedere cio che si dice, sapendo che non esiste
linguaggio per farlo. Finché ci si ferma alle parole e alle cose, si puo credere
che si parli di cio che si vede e che si veda cio di cui si parla; le due cose si
concatenano e questo funziona perché ci si limita a un esercizio empirico.
L’archeologia invece pretende di aprire le parole e le cose, di fonderle e quando
scopre gli enunciati e le visibilita innalza la vista e la parola a un esercizio
superiore, cosicché ognuna perviene al proprio livello che la separa dall’altra:
un visibile che puo solo essere visto, un enunciato che puo solo essere parlato.

24 Nel testo su Magritte, Foucault riprende 1’espressione di Blanchot “il non-rapporto” per
descrivere la relazione tra la figura e il testo: “Né alla lavagna né sopra di essa, il disegno
della pipa e il testo che dovrebbe nominarla non trovano dove incontrarsi, €sso &€ un non-
rapporto” (cfr. M. Foucault, Questo non & una pipa, SE, Milano 1997, p. 51).

161



Il limite & cio che le separa e le rapporta tra di loro: parola cieca e visione
muta?®. Dal momento che non ¢’¢ isomorfismo, 1’unica maniera attraverso cui
le due forme interagiscono é quella della battaglia, fatta sul “filo del rasoio”:
I’eterogeneita delle due forme implica che ci sia una condizione e un
condizionato — la luce e le visibilita; il linguaggio e gli enunciati — ma, poiché
la condizione non contiene mai il condizionato, essa lo pone in uno spazio di
disseminazione e, senza mai possederlo, si pone essa stessa come una forma di
esteriorita. In questo modo le visibilita si insinuano tra I’enunciato e la sua
condizione e, al contempo, gli enunciati si insinuano tra il visibile e la sua
condizione. E, sebbene parlare e vedere non siano la stessa cosa, sebbene non
si parli di cio che si vede e non si veda cio di cui si parli, ’enunciato e il
visibile compongono lo strato e, passando da una soglia all’altra, si
trasformano nello stesso tempo. Stringendosi fra loro come dei lottatori, essi
costituiscono ogni volta la “veritd”. Le fazioni che prendono parte alla
battaglia sono impari: I’enunciato ha sempre un primato rispetto al visibile,
in virtd della spontaneita della sua condizione, da cui riceve una forma
determinante. Al contrario, il visibile, in virtu della ricettivita della sua
condizione, ha solo la forma determinabile. Ed ecco che allora il disegno
sembra rivelarsi piu chiaro: non si tratta solo di aprire le parole e le cose per
indurre enunciati e condurre visibilita ma I’archeologia mostra che nel
basamento, nel sipario vi € sempre una proliferazione di enunciati che
esercitano un’infinita determinazione sul visibile. Non ci si deve, dunque,
stupire se nell’Archeologia del sapere il visibile venga designato, al limite,
solo negativamente, e che, invece, il discorsivo assuma positivita anche in
virtt delle relazioni discorsive che assume con cio che non €. In questo modo
Foucault apre la via verso 1’analisi delle relazioni di sapere e potere.

2.2 1l punto di fuga dell’Archeologia: verso una genealogia

Un primo e breve accenno alla questione della genealogia e dei suoi
rapporti con I’archeologia emerge nella lezione inaugurale che Foucault tiene
nel 1970 al Collége de France, riportata poi nel celebre pamphlet L ‘ordine del
discorso. Al carattere involuto di certe affermazioni si subordina la volonta

25 Cfr. G. Deleuze, Foucault, cit., p. 90-1. E interessante notare la brillantezza dell’intuizione
di Deleuze, il quale accosta la disgiunzione foucaultiana tra il vedere e il parlare al cinema
contemporaneo: la parola cieca e la visione mutata ricorda a Deleuze i film di Straub, di
Syberberg, di Duras, in cui le voci cadono da una parte, come una storia che non ha luogo, e
il visibile dall’altra, come un luogo vuoto che non ha piu storia.

162



dell’autore — a quell’epoca ancora sufficientemente marcata — di utilizzare la
teoria archeologica integrandola con la genealogia.

Cosi devono alternarsi, prendere appoggio le une sulle altre e
completarsi le descrizioni critiche e le descrizioni genealogiche. La
parte critica dell’analisi si applica ai sistemi di avvolgimento del
discorso; essa tenta di reperire, di individuare questi principi di
orientamento, di esclusione, di rarita del discorso. La parte genealogica
dell’analisi si rivolge invece alle serie della formazione effettiva del
discorso: essa cerca di coglierlo nel suo potere di affermazione, ed
intendo in tal modo non un potere che si opporrebbe a quello di negare,
ma il potere di costruire dei campi di oggetti, a proposito dei quali si
potranno affermare o negare delle proposizioni vere o false®®.

Il battistrada del metodo filosofico combina un’analisi critica ¢
archeologica, che studia la rarefazione del discorso a partire dalle procedure
di coercizione e di obbligazione cui i discorsi sono sottoposti, con un’analisi
genealogica, che si concentra piuttosto sulle condizioni di possibilita e sulla
formazione effettiva del discorso da parte delle pratiche non-discorsive.
Foucault pone le due analisi su uno stesso ordine in cui si alternano, si
sostengono e si completano; ne consegue, dunque, che nella genealogia non
e riassunto tutto I’arsenale metodologico di Foucault. Eppure, non sara troppa
I’importanza che verra data a questo saggio se si considera la progressione del
lavoro che ad esso fece seguito; in particolar modo a partire da un testo
pubblicato nel 1971 dal titolo Nietzsche, la genealogia, la storia — in cui si
compie una sempre piu decisa inversione di posizione del metodo genealogico
rispetto a quello archeologico.

All’alba degli anni settanta e nel periodo stesso in cui tiene la lezione
inaugurale al College de France, Foucault rivendica in modo sempre piu
esplicito e ribadito il suo debito culturale nei confronti del filosofo tedesco;
questa volta, tuttavia, i temi non riguardano piu I’essere del linguaggio e la
morte dell’uomo, bensi quelli del potere e della genealogia. Il concetto
nietzschiano di genealogia viene usato in questa fase — apparentemente in
sostituzione di quello di archeologia — per caratterizzare nel modo piu
generale 1’approccio foucaultiano alla storia — al punto da affermare, in
un’intervista del 1975, che al suo lavoro si potrebbe dare il nome pretenzioso
di una “genealogia della morale”. La genealogia é innanzitutto una pratica

26 M. Foucault, L 'ordine del discorso, cit., pp. 32-3.

163



che si oppone al metodo storico tradizionale, in quanto il suo scopo e di
“reperire la singolarita degli eventi, fuori da ogni finalita monotona”?’. I
genealogista rompe con la metafisica: esso tratta i discorsi e gli eventi
considerandoli nella loro positivita, rimanendo alla superficie, in reazione a
ogni forma di interiorita e di profondita — in primis, quella della coscienza di
un soggetto legislatore. Per il genealogista non si danno essenze fisse, leggi
soggiacenti, finalita metafisiche; esso cerca di mostrare la discontinuita a
dispetto di ogni metodologia teleologica e progressista. La genealogia,
evitando la ricerca della profondita, fa apparire gli eventi in superficie, i
dettagli piu infimi, i mutamenti piu impercettibili e i contorni piu sottili. La
pratica della genealogia, dunque, come “arte delle superfici” osserva le cose da
lontano, per scoprire che i problemi tradizionalmente considerati pit profondi
e piu oscuri sono in realta i piu superficiali. Cio, ovviamente, non significa che
essi siano banali o privi di importanza ma, semplicemente, che il loro
significato si rivela con un “colpo d’occhio” in delle pratiche che sono
paradossalmente non nascoste e non evidenti. La verita piu profonda che il
genealogista deve rivelare € “il segreto che [le cose] sono prive di essenza, o
che la loro essenza [€ stata] costruita pezzo per pezzo a partire da figure che le
erano estranee”?®,

La ricostruzione genealogica vorrebbe essere garanzia del fatto che la
storia riprodotta mediante questi accorgimenti teorici non restituira mai il
volto dell’uomo, inteso come soggetto costituente. Per il genealogista non c’¢
nessun soggetto individuale o collettivo che guida il movimento storico; il
compito esplicito € ugualmente quello di affrancare la storia del pensiero alla
soggezione trascendentale. Questa idea non sorprende affatto e contribuisce
a delucidare come in Foucault, con un chiaro riferimento ai testi nietzschiani,
la riflessione sul potere sia strettamente collegata a un esplicito intento di
pensare la storia in senso genealogico e, ciog, attraverso le categorie
filosofiche della singolarita e della contingenza. Nell’Archeologia, la nozione
di radura esprime lo spazio nel quale si esplicano le forze che operano in una
qualsiasi situazione storica: questo campo é primario, in quanto € in esso — e
secondo la regolarita che gli e propria — che compaiono dei soggetti e degli
oggetti. All’epoca dell’Archeologia, Foucault considera lo spazio come
governato da un sistema di regole che appaiono in modo discontinuo e senza
nessun’altra intelligibilita; successivamente questo spazio viene inteso come
il risultato di pratiche stabilite e come il campo in cui esse operano. La radura

271d., Nietzsche, la genealogia, la storia in Microfisica del potere, a cura di A. Fontana, P.
Pasquino, Einaudi, Torino 1977, p. 145.
28 |vi, cit., p. 148.

164



e una soglia, un confine in cui prendono posto non soltanto gli atti linguistici
ma anche una serie di manovre sociali che hanno un’importanza fondamentale
per coloro che vi sono coinvolti. Il compito del genealogista sara, dunque,
proprio quello di studiare I’apparizione dei conflitti che definiscono e
determinano questo spazio, senza badare a cio che € in esso o alle relazioni
che le diverse entita istituiscono con altre dello stesso tipo. La profondita
dell’intuizione del genealogista — che mira a considerare il mondo cosi come
esso appare, senza andare alla ricerca di una realta mascherata e piu vera —
necessita di una concezione della storia che si oppone agli inni del progresso
o alle finalita intermedi; a cio che Foucault chiama la “storia degli storici”?°.
Il genealogista scrive la “storia effettiva”, cio che Nietzsche delinea nei
termini di wirkliche Historie®. Egli si oppone alla prospettiva sovrastorica
che cerca di totalizzare lo scorrere degli eventi contingenti, di tracciarne lo
sviluppo interno e di offrire la rassicurante prospettiva di un fine verso cui la
storia sarebbe proiettata. La storia effettiva, contro ogni continuismo e contro
ogni teleologia, abbassa lo sguardo e lo circoscrive, con I’intento di porre ogni
cosa all’interno di un movimento storico che, essendo tale, e incontrollabile.

Secondo gran parte della critica la differenza tra I’archeologia e la
genealogia e la stessa che corre fra il crepuscolo e I’alba: si e portati ad
interpretare in termini dicotomici la frattura teorica foucaultiana tra anni 60
e anni "70: nella prima fase, rimanendo confinato nell’ambito angusto e
circoscritto dell’archeologia ¢ delle formazioni discorsive, il filosofo di
Poitiers si sarebbe concentrato solo sul problema del sapere; nella seconda
fase, invece, la scoperta della complessita del rapporto tra sapere e potere
avrebbe dischiuso il livello d’indagine proprio della genealogia. Alla luce di
questa interpretazione, per la diversita dell’oggetto discusso, entrambe,
dunque, si dovrebbero caratterizzare come due fasi distinte della produzione
foucaultiana. Eppure, se si segue una pista diversa, si fa presto a evidenziare
che, in realta, una simile generalizzazione non quadra perfettamente con il
concreto andamento del lavoro di Foucault. Senza dubbio, é certo che in Le
parole e le cose — il testo archeologico per eccellenza — non si trova nessuna
minima attenzione a tutto quanto attiene all’ambito delle pratiche sociali e
delle istituzioni; essa si dedica esclusivamente alla ricerca delle regolarita
discorsive, senza alimentare una qualche allusione alla sfera del potere.
Tuttavia, lo stesso non puo dirsi per altri due grandi studi di quel periodo: La
storia della follia nell eta classica e La nascita della clinica. Non ci si aspetta

2 |vi, p. 156.
30 Cfr. Ivi, pp. 146-50.

165



di certo una riflessione articolata ed esplicita del rapporto tra la sfera del
sapere e quella del potere, tuttavia e evidente che tra le righe e non a chiare
lettere Foucault si sta riferendo proprio ad esso: se cosi non fosse non si
potrebbe, in effetti, spiegare secondo quale criterio egli legga la nascita della
psichiatria in relazione a quella del manicomio o, ancora, quella della
medicina clinica in relazione al sorgere dell’istituzione ospedaliera moderna.
Una piu esplicita, seppur ancora marginale, riflessione si ha proprio nel testo
del 1969, in cui, se per un verso, é vero che la riflessione non esce dalla sfera
del sapere e delle regolarita discorsive, per un altro verso, e altrettanto vero
che le pratiche discorsive sono concepite come il prodotto di relazioni che
«si stabiliscono tra istituzioni, processi economici e sociali, forme di
comportamento, sistemi di norme, tecniche, tipi di classificazione, modi di
caratterizzazione», le quali «determinano il fascio di rapporti che il discorso
deve effettuare per poter parlare di questi e di quegli oggetti, per poterli
trattare, nominare, analizzare, classificare, spiegare”3. Occorrera, dunque,
concordare con Deleuze®? ed affermare che nell’Archeologia — e, in una certa
misura, gia prima — Foucault abbozza in nuce la concezione di una “filosofia
politica”, ovvero, attenendosi ai termini usati fino ad ora, di un’analitica dei
rapporti tra sapere e potere — che sara poi a tutti gli effetti abbracciata a partire
dagli anni Settanta. Questo genere di considerazioni vorrebbe invitare a
riflettere sul rapporto tra archeologia e genealogia e sull’influenza che
ininterrottamente e silentemente 1’una ha sull’altra. Stando a quanto detto, la
maniera ipoteticamente piu corretta di concepire lo statuto dei due approcci
metodologici e quella che le vede come “dimensioni necessariamente
simultanee della stessa analisi” — una modalita che, in verita, era gia stata
esposta da Foucault in L ordine del discorso. In questa prospettiva, i due
approcci metodologici si distinguerebbero non per 1’oggetto della loro analisi
ma, piuttosto, per la modalitd che adottano: 1’archeologia sarebbe quel
metodo che permette alla storia del pensiero di costituirsi come ricerca delle
pratiche discorsive — vale a dire su quella particolare dimensione della prassi
umana in cui il sapere e il potere si scambiano vicendevolmente — al
contempo, la genealogia sarebbe quel particolare gesto filosofico che
permette di indirizzare 1 materiali prodotti dall’archeologia alla
valorizzazione della contingenza, della singolarita e della discontinuita del
discorso storico. Detto altrimenti, si potrebbe dire che la genealogia é la
ripresa, la radicalizzazione e — in parte — la trasgressione di un’archeologia

SLAS, p. 59-60.
32 Cfr. G. Deleuze, Foucault, cit., p. 32 ss.

166



mai definitivamente abbandonata. 1l metodo genealogico permette a Foucault
di rimediare a quell” “eccessivo distacco” in cui lo sguardo archeologico
inevitabilmente incorre: il compito dell’archeologo consiste nel descrivere in
termini teorici le regole che sostengono le pratiche discorsive — piu
specificatamente I’intento di Foucault € quello di studiare le teorie delle
scienze umane, intese come discorso-oggetto. Al fine di sottrarsi a una deriva
soggettivistica 0 oggettivistica, 1’archeologo opera senza farsi condizionare
né dalle teorie né dalle pratiche da esso studiate, a titolo di spettatore
distaccato che osserva i silenziosi mutamenti del discorso. 1l metodo
genealogico emerge nel momento in cui Foucault medesimo avverte e
tematizza il fatto di essere implicato nelle pratiche sociali che prende in
esame e dalle quali si sente in larga misura prodotto. Ma se la genealogia
rende disponibile un nuovo livello di intelligibilita delle pratiche di cui la sola
teoria non puo render conto, I’archeologia, da parte sua, ¢ ci0 che
sotterraneamente la guida, la sorregge e I’abbandona. A discapito di quanto
Foucault medesimo ha fatto — un po’ a torto, un po’ a ragione — lo sforzo
concettuale dell’Archeologia del sapere non puo essere frettolosamente
archiviato come un “fallimento”: in primo luogo essa ¢ la prima teorizzazione
della storicizzazione integrale dei concetti e dei discorsi, secondo il modello
che sara, dunque, proprio della genealogia. In secondo luogo, vi si ritrova una
riflessione assolutamente centrale su due temi che non cesseranno di essere il
fulcro centrale delle indagini foucaultiane: il sapere e il discorso.
L’Archeologia apre quell’insieme di nuovi problemi e tematiche che
attraversano gli scritti degli anni Settanta (la sessualita come un insieme di
concetti, oggetti, comportamenti investiti in una pratica discorsiva); essa offre
lo sfondo; inaugura uno spazio, a partire da due elementi di stratificazione
che essa individua: I’enunciabile e il visibile, le formazioni discorsive e le
formazioni non-discorsive. Il suo privilegio non sta in cio che annuncia ma
nel luogo in cui lo annuncia: gli enunciati — gli oggetti linguistici attraverso
cui, secondo Foucault, & necessario ordinare 1’archivio di una cultura —
ridisegnano il catasto della terra philosophica attraverso delle soglie che
condizionano il sapere, il quale, esistendo in funzione di esse, e
contrassegnato da lamine e sfaldature. Ed ecco che allora il discorso di
un’epoca appare come un’istanza inviluppata da un insieme di processi,
storicita e lotte a cui I’archeologo non puo essere indifferente. La possibilita
di “politicizzare 1’archeologia” appare soltanto alla fine del libro: I’analisi del
sapere politico mira ad analizzare il comportamento della societa, di un
gruppo o di una classe a partire dalla pratica discorsiva che non ha a che
vedere né con le teorie politiche né con I’emergenza di una coscienza

167



collettiva di un’epoca ma direttamente con le lotte, le decisioni strategiche e
le pratiche nei termini di oggetti di enunciazione, analizzabili sul piano del
sapere. In questo modo, Foucault apre la via verso un’analisi delle relazioni di
sapere e potere che costituiscono gli oggetti attraverso le pratiche discorsive.

L’archeologia del sapere/potere e la genealogia potrebbero, dunque,
essere considerate come due momenti permanenti in cui la pratica storico-
filosofica di Foucault si € articolata ininterrottamente, dai primi scritti degli
anni *60 a quelle degli anni ’80; due momenti che, tuttavia, rispecchiano
livelli diversi e successivi di elaborazione teorica: la riflessione archeologica
ad una metodologia della storia della cultura, I’analisi genealogica ad una
filosofia della storia della cultura. In questo gioco di presenze e assenze 1’una
emerge come trasfigurazione dell’altra: il concetto di genealogia ¢ una
delucidazione di alcuni aspetti inaugurati nelle ricerche precedenti e riprende
alcune nozioni contenute nel testo metodologico del 1969 — in particolare i
concetti di rarita, discontinuita, cumulo; analogamente, il concetto di
archeologia continua a fare da sfondo alle ricerche genealogiche foucaultiane
degli anni 70 e oltre. Al critico serio che si pone I’aut aut tra il Foucault
archeologo e il Foucault genealogico si ricorderanno le parole dello stesso
Foucault: “Non domandatemi chi sono e non chiedetemi di restare lo stesso: €
una morale da stato civile; regna sui nostri documenti. Ci lasci almeno liberi
quando si tratta di scrivere®3,

B AS, p. 25.

168



