
 
DOI Code: 10.1285/i18285368aXXXIXn110p147 

 

 

 

FOUCAULT ARCHEOLOGO 

PER UNA GENEALOGIA DEL METODO ARCHEOLOGICO 

LAURA ERCOLI* 
 

 

 

 
Abstract  

Il presente articolo vorrebbe proporre una riflessione dettagliata sulla metodologia 

archeologica foucaultiana, nella forma di uno studio genealogico che permetta di fornire gli 

elementi teorici, storici e politici che hanno condotto lo stesso autore ad abbracciare, prima, 

e ad abbandonare, poi, l’archeologia. Mostreremo, in una prima parte, che cosa si intenda per 

metodo archeologico e come esso risponda al tentativo foucaultiano di fornire un nuovo 

metodo filosofico applicato al sapere. Nella seconda parte, illustreremo le ragioni che hanno 

condotto lo stesso Foucault ad abbandonare il metodo archeologico, il cui oggetto sono le 

formazioni del sapere, per abbracciare quello genealogico, rivolto piuttosto alla riflessione 

delle pratiche di potere. 

 

Keywords: Foucault, Metodo Archeologico, Sapere, Metododo Genealogico, Potere. 

 
J’utilise le mot “archéologie” pour deux ou trois 

raisons principales. La première est que c’est un mot 

avec lequel on peut jouer. 

Michel Foucault, Dialogue sur le pouvoir 

1. Il programma archeologico 

È difficile essere il primo a dare il nome a una cosa o, per lo meno, essere 

il primo a stendere un quadro segnaletico della cosa per la quale viene proposto 

un nome. Quando questo accade, il più delle volte, gli oneri offuscano gli 

onori, le domande sovrastano le risposte, i tentativi si trasformano in denunce; 

il prezzo da pagare diventa sempre troppo alto. Se poi, la nouveauté è la 

delucidazione di un’indagine metodologica, allora si può star certi che nulla 

sarà lasciato scoperto al vaglio della critica – poiché si sa, soprattutto in 

filosofia, il metodo non è mai un affare di poco conto.  
 

* Dottoranda in Filosofia, Université Toulouse Jean Jaurès. 

 

 



 

 

148 

E se è vero – come scrive Foucault nell’introduzione del 1954 a Sogno 

ed esistenza di Ludwing Binswanger – che “le forme originali di pensiero 

s’introducono da sole: la loro storia è la sola forma di esegesi ch’esse 

tollerino, e il loro destino la sola forma di critica” 1 , senza dubbio 

l’Archeologia del sapere è segnata da questo destino profondo, sin dalla sua 

comparsa nel 1969. 

 

1.1 L’Archeologia del sapere: un solo libro di metodo? 

L’enorme successo di Le parole e le cose (1966), che peraltro ricevette 

anche una sostanziosa batteria di critiche2, non permise per molto a Foucault 

di riposare sugli allori: l’irruzione nel panorama filosofico dell’Archeologia 

non ha, per contro, suscitato un eguale zelo nei critici. Lungi dal conoscere il 

successo delle opere precedenti, questo lungo saggio metodologico, dai tratti 

ostici e immediatamente incomprensibili, è senz’altro una delle opere meno 

lette del filosofo francese e sarà variamente descritto dai commentatori come 

un fallimento teorico (Dreyfus e Rabinow) o un libro malriuscito, poiché 

troppo formale (Eribon). 

La domanda che, a ragione, ci si pone, dunque, sarà: perché questo 

libro? Che necessità c’era di scriverlo? Questo libro è, prima di tutto, una 

ripresa metodica e controllata di ciò che prima era stato fatto “alla cieca”. I 

riferimenti non escono dal quadro delle opere precedenti e, a testimonianza 

della sua natura, il testo abbonda di norme metodologiche; interi capitoli si 

presentano come un tentativo di codificazione di certe regole che, a prestar 

fede, erano tacitamente accettate e caoticamente praticate nel passato. 

Tuttavia, fare dell’Archeologia un’illustrazione del metodo attuato, non 

rivelato, nel trittico delle opere precedenti non è esaustivo. Essa ha un’altra 

portata e la problematica che fonda è di una novità reale e radicale per 

Foucault medesimo – a tal punto da aprire la prospettiva di un metodo futuro 

che troverà il suo terreno di elezione nelle grandi inchieste genealogiche sulla 

psichiatria, la sessualità, la prigione degli anni Settanta. Nello spazio aperto 

dall’Archeologia si disegna esplicitamente, per la prima volta nell’orizzonte 

del disegno foucaultiano, l’applicazione di un metodo storico al pensiero – 

ciò che l’autore definisce come il campo di una storia del pensiero (la pensée). 

Altrimenti detto, l’impresa archeologica rappresenta il passaggio privilegiato 

                                                 
1 Michel Foucault, Introduzione a Sogno ed esistenza di Ludwing Binswanger, a cura di 

L. Corradini e C. Giussani, SE, Milano 1993, p.15. 
2 Per una rassegna della ricezione dell’opera foucaultiana Le parole e le cose, si confronti 

AA.VV., Les mots et les choses de Michel Foucault. Regards critiques 1966-1968, Presses 

Universitaires de Caen, Caen 2009. 



 

 

149 

– se non necessario – che permette di 

 

diagnostiquer le présent, dire ce que c’est le présent, dite en quoi 

notre présent est différente et absolument différent de tout ce qui 

n’est pas lui, c’est-à-dire de notre passé. C’est peut-être à cela, à 

cette tâche-là qu’est assigné maintenant le philosophe3. 

 

Come metodo rivolto a diagnosticare il proprio presente e la congiuntura 

culturale nella quale si trova una certa società, l’Archeologia vuole descrivere 

l’insieme, la massa straordinariamente vasta e complessa di cose che sono 

state dette in una cultura – e propriamente la nostra. Si tratta di capire, dunque, 

perché in una determinata cultura si sono dati certi discorsi e non altri; si sono 

configurati determinati saperi e non altri. Lo scopo dell’analisi è rivolto a 

questa attività: questa vita delle cose dette attraverso la cultura – come hanno 

potuto esser dette, come hanno potuto sussistere, come hanno potuto 

funzionare e come hanno potuto poi trasformarsi. In conformità con un certo 

atteggiamento fenomenologico, si potrebbe dire che Foucault storicizza il 

tema husserliano del ritorno “Zu den Sachen selbst”. 

Una prima definizione dell’oggetto dell’Archeologia, di ciò che 

Foucault chiama il “pensiero” o il “discorso-pensiero”, emerge in una sua 

recensione del libro di Cassirer La philosophie des Lumières (1966), allora 

tradotto in francese. Come spesso accade, la recensione diventa quasi un 

pretesto per esporre proprie riflessioni. Foucault riporta una serie di temi che 

sembrano in realtà riguardare più la sua opera, in uno sforzo di 

autoriflessione, che quella del filosofo tedesco:  

 
Cassirer procède selon une sorte d’abstraction fondatrice […] Et ce 

qui se déploie alors devant lui, c’est toute une nappe indissociable de 

discours et de pensée, de concepts et de mots, d’énoncés et 

d’affirmations qu’il entreprend d’analyser dans sa configuration 

propre4. 

 

Ancor più dello stesso Cassirer, sembra infatti essere Foucault che parte 

                                                 
3 M. Foucault, Dits et écrits (1954-1988), a cura di D. Defert e F. Ewald, 4 voll, Gallimard, 

Paris 1994, vol. I, n. 55, cit., p.665 [d’ora in poi DE]. 
4 Id., Une histoire restée muette, in “La Quinzaine littéraire”, n°8, 1er-15 juillet 1966, pp. 3- 

4 (sur Ernst Cassirer, La Philosophie des Lumières, trad. P. Quillet, Paris, Fayard, “L’Histoire 

sans frontières”, 1966), ora in DE, I, n°46, pp. 573-577, qui p. 575. 



 

 

150 

da un’”astrazione fondatrice” per cancellare i motivi individuali e tutte le 

figure contingenti di un’epoca. Appare, così, uno spazio in cui il pensiero sarà 

lasciato “pensare da solo”, “pour mieux en suivre les nervures et faire 

apparaître les embranchements, les divisions, les croisements, les 

contradictions qui en dessinent les figures visibles”5.  

Da questa sorta di epoché, che ha isolato il pensiero da tutte le altre 

storie (quella degli individui, come quella della società), non rimane che uno 

spazio autonomo del “théorique”: spazio a cui l’Archeologia dà voce. 

L’impresa archeologica vuole dare un terreno stabile e originale a ciò che 

l’autore definisce come il campo di una storia del pensiero. Ma qual è il 

pensiero di cui parla Foucault e, soprattutto, quale forma dovrebbe avere una 

storia del pensiero? In un famoso articolo su Le Parole e le cose Georges 

Canguilhem scrive che si tratta di una storia nella quale “gli eventi colpiscono 

i concetti e non gli uomini”6. Tuttavia questi concetti non sono gli stessi, 

tradizionali, della filosofia e, a ragione di ciò, la storia della filosofia non gode 

di nessuna priorità nell’interpretazione di un pensiero il cui luogo di elezione 

non risponde a una riflessione teorica di secondo grado sull’esistente, ma in 

un’”obbligazione anonima” e generalizzata che l’archeologo deve poter 

riconoscere ovunque: in un romanzo, nella giurisprudenza, nella filosofia, 

persino in un sistema amministrativo come la prigione. “On devrait tout lire, 

tout étudier. Autrement dit, il faut avoir à sa disposition l’archive générale 

d’une époque a un moment donné”, afferma Foucault nel corso di una sua 

intervista7. Dinanzi a ciò, si pone un altro quesito, di ordine pratico: come 

riuscire, de facto, a fare una storia di tale “pensée-discours” che deborda dai 

confini della filosofia medesima? Il filosofo di Poitiers trova la risposta in un 

campo da cui la filosofia sembra non aver tratto abbastanza: quello della 

storia. È certo che in questi anni egli moltiplica le sue letture di storia e si 

potrebbe dire che cerca a tutti gli effetti di aprire un dialogo con gli storici. 

Foucault non esita a evocare, a fianco delle referenze strutturaliste, i lavori 

della Scuola delle Annales e, in modo particolare, la storia cosiddetta seriale – 

basata sulle comparazioni quantitative di serie di dati in economia e 

                                                 
5 Ivi, p. 548. Per un ulteriore approfondimento si confronti L. Paltrinieri, L’archive comme 

objet, cit., pp.354-355. 
6  G. Canguilhem, Morte dell’uomo o estinzione del cogito? (1967), in Appendice a M. 

Foucault, Le parole e le cose, a cura di E. Panaitescu, BUR, Milano 2006, p.425. 
7 Cfr. M. Foucault, “ Michel Foucault, Les Mots et les Choses” (entretien avec R. Bellour), Les 

Lettres francaises, n. 1125, 31 mars-6 avril 1966, pp. 3-4, in DE, I, n. 34, pp. 498-504, qui p. 

499; Archivio Foucault : vol. I, Follia e discorso, a cura di J. Revel, Feltrinelli, Milano 

1996¸vol. 2, Il filosofo militante, a cura di A. Dal Lago, Feltrinelli, Milano 1997; vol. 3, 

Estetica dell’esistenza, etica, politica, a cura di A. Pandolfi, Feltrinelli, Milano 1998, p. 116. 



 

 

151 

demografia – ma anche la Scuola storica di Cambridge e il formalismo 

sovietico. Gli insistenti riferimenti agli storici, tuttavia, devono 

nell’immediato arginare una facile allusione: sostenere che l’impresa 

archeologica si riduca integralmente e unicamente ad “una storia”. Oltre ad 

essere un azzardo, è un errore a cui Foucault tenta di sottrarsi. Piuttosto che 

ridurre il metodo archeologico ad una storia, si tratterebbe, al contrario, di 

voler applicare alla storia del pensiero il modello messo a punto dagli storici, 

basato sulla relazione tra eventi, composti in serie, sui fenomeni di frattura e 

sull’incidenza delle interruzioni, piuttosto che su una necessità causale 

sottostante. L’autore avverte che a poco a poco nel lavoro degli storici si è 

realizzato uno spostamento dell'attenzione: dalla ricerca delle vaste unità che 

si descrivevano come “epoche” o “secoli” verso i “fenomeni di rottura”. Il 

grande problema che si apre in ogni analisi non è più quello di rintracciare 

una tradizione compatta, un unico disegno sotteso alla molteplicità degli 

eventi, “ma quello della frattura e del limite, non più quello del fondamento 

che si perpetua, ma quello delle trasformazioni che valgono come fondazione 

e rinnovamento delle fondazioni”8 . In tal modo, Foucault ritiene di porsi 

all’interno di un generale processo di ri-definizione dei compiti della ricerca 

storica, che caratterizzerebbero sia la storia delle idee e delle scienze a lui 

contemporanee (nella figura di autori come Bachelard, Canguilhem, Guéroult 

e Serres) sia la storia tout court, e, in particolare, l’École des Annales (cui 

appartenevano, tra i tanti, Le Goff, Braudel, Febvre e Bloch). 

Tale definizione concerne nello specifico la posizione che lo studioso 

assume nei confronti del documento storico: si abbandona l’idea – en vogue 

nella storiografia tradizionale – che la pratica storiografia sia un’estensione 

della facoltà umana della memoria, una sorta di “vox memoriae populi”. La 

storia non deve più proporsi di interpretare il documento storico, ricostruendo 

ex-negativo, in un processo di inveramento, l’immagine allungata e sfocata di 

se stessa – cioè di ciò che hanno fatto e detto gli uomini – essa, al contrario, 

deve essere “l’impiego e la messa in opera di una materialità documentaria 

(libri, testi, narrazioni, registri, atti, edifici, istituzioni, ecc). […] la storia è un 

certo modo che una società ha di dare statuto ed elaborazione a una massa 

documentaria da cui non si separa”9. Altrimenti detto, alla storia tradizionale 

che si impone di dar voce alle tracce tenui e silenziose del passato, di decifrare 

il non-detto per poi ricostruirne il volto, si sostituisce un’attenzione tutta 

nuova: la storia trasforma i documenti in monumenti e, laddove si decifrino 

                                                 
8 AS, p. 5-6. 
9 Ivi, pp.10-11. 



 

 

152 

delle tracce lasciate dagli uomini del passato, essa provvede a isolarle, a 

raggrupparle, a costruire insiemi, negando a loro l’immagine di un volto 

unico. In questo modo, il compito dello storico non sarà più quello di un lavoro 

ermeneutico fatto sul documento, bensì di un’elaborazione su quest’ultimo 

fatta dall’interno: lo organizza, lo ordina, lo distribuisce, lo suddivide e, 

definendo delle unità, descrive relazioni. Si concentra, appunto, su regolarità 

e strutture. Deriva da qui l’espressione portante “archeologia del sapere”: 

 
C’era un tempo in cui l’archeologia, come disciplina dei monumenti 

muti, delle tracce inerti, degli oggetti senza contesto e delle cose 

abbandonate dal passato, tendeva alla storia e acquistava significato 

soltanto mediante la restituzione di un discorso storico; si potrebbe dire, 

giocando un poco con le parole, che attualmente la storia tenda 

all’archeologia, alla descrizione intrinseca del monumento10. 

 

Discorsi, regole di formazione e pratiche discorsive eccedono quindi gli 

individui, li attraversano, li sovrastano nel tempo e nello spazio. Oltre questa 

eccedenza l’indagine archeologica trova il suo luogo di elezione: essa decide 

di sospendere, o quantomeno di mettere in secondo piano, ogni riferimento 

costante alla funzione fondatrice del soggetto manifestato dalla persistenza di 

tutte quelle nozioni – mentalità, spirito dell’epoca, tradizione, influenza, 

autore, opera – che si presentano come unità originarie di ogni pensiero, in 

quanto sono già il risultato di un’operazione interpretativa, ovvero sintesi 

precostituite al fine di offrire un’unità di senso del discorso storico 11 . 

L’Archeologia – come approccio storico che vuole, fin dai suoi primi passi, 

liberare il pensiero dalla soggezione antropologica – ricusa ciò in cui la storia 

della cultura si rifugia: essa si pone al di qua delle unità empiriche date, per 

studiare il discorso nella purezza degli avvenimenti discorsivi, in uno spazio 

del discorso in generale. Affinché questo si dia, l’archeologo deve accogliere 

come fatto, come un’evidenza empirica, che le soglie, le fratture, le mutazioni 

e i tagli esistono. 

 

1.2 Tre principi della descrizione archeologica 

Tre sono i principi che riassumono il funzionamento dell’archeologia: 

il problema della discontinuità storica, la critica al causalismo storico, la 

questione della filosofia come diagnosi dell’attualità. Il rifiuto della 

continuità storica, sulla quale si erano concentrati gli attacchi di Sartre, si 

                                                 
10 AS, p. 11. 
11 Cfr. DE, I, n. 59, p. 701; AS, pp. 29-34. 



 

 

153 

inserisce in una critica della storia umanista, segretamente riferita all’attività 

sintetica del soggetto: “Fare dell’analisi storica il discorso della continuità e 

fare della coscienza umana il soggetto originario di ogni divenire e di ogni 

pratica, costituiscono i due aspetti dello stesso pensiero”12 . La continuità, 

come garante e custode di un posto privilegiato per la coscienza, è, sotto 

questo punto di vista, un effetto di una pratica discorsiva che resta da 

analizzare. Lungi dal fare del rapporto continuità/discontinuità un binomio di 

opposizione, Foucault fa della discontinuità storica un concetto operatorio e, 

adottandola come principio metodologico, ne fa un’ipotesi sistematica: 

postularla, laddove fino ad allora veniva supposto un continuum lineare ed 

evolutivo, permette di isolare dei nuovi strati di eventi che, a loro volta, 

necessitano di un’altra periodizzazione. Altrimenti detto, l’Archeologia 

dovrebbe poter mostrare, più che le discontinuità nel continuo evenemenziale, 

il gioco delle trasformazioni delle formazioni discorsive, su diversi piani e 

senza alcuna pretesa teleologica, nella purezza di uno spazio in cui si 

manifestano gli avvenimenti discorsivi. Contrariamente alla storia delle idee, 

che ha la garanzia di preservare uno spirito evoluzionistico e diacronico della 

storia, la descrizione archeologica immobilizza le successioni temporali, 

“come se non ci fosse del tempo se non nel vuoto istante della frattura, in 

quella faglia bianca e paradossalmente intemporale nella quale una 

formazione si sostituisce improvvisamente a un’altra” 13 . Il tempo viene 

evitato e con esso sparisce la possibilità di una descrizione storica; il discorso 

viene sottratto alla legge del divenire e si fissa in un’intemporalità 

discontinua. Non rimangono che precarie schegge di eternità. 

A questo livello di analisi, l’archeologia non si propone di trattare come 

simultaneo quello che si presenta come successivo, né di immobilizzare il 

tempo per sostituire al suo flusso una figura immobile; essa mette tra parentesi 

l’assoluto del tempo per parlare e lavorare su tagli, fratture, faglie e aperture, 

in quanto portatori di forme completamente nuove di positività e di 

improvvise ridistribuzioni. La ragione d’essere dell’Archeologia risiede in un 

apparente paradosso: essa non moltiplica le differenze ma si rifiuta di ridurle, 

così da rovesciare i comuni valori. Essa si sforza di prendere sul serio le 

differenze: di sbrogliare la loro matassa, di determinare come si ripartiscono, 

come si implichino, si determinino, si subordinino reciprocamente; in breve si 

tratta di descrivere queste differenze, non senza stabilire tra di esse un sistema. 

Questa differenziazione non si rapporta né a un modello teologico ed 

                                                 
12 AS, p. 20. 
13 Ivi, p. 219. 



 

 

154 

evoluzionista (con la sua trascendenza, con tutto il complesso delle sue 

originalità e delle sue invenzioni) né a un modello psicologico della presa di 

coscienza; la descrizione archeologica sostituisce al riferimento 

indifferenziato del cambiamento – che funge al tempo stesso come criterio 

generale di tutti gli avvenimenti e principio astratto della loro successione – 

l’analisi delle trasformazioni. Piuttosto che invocare la viva forza del 

cambiamento (come se fosse un principio regolatore), piuttosto che cercare le 

cause (come se tutto dovesse essere sottoposto a un principio di causalità), 

l’archeologia cerca di “stabilire quel sistema delle trasformazioni in cui 

consiste il “cambiamento”” 14; esamina questa nozione vuota e astratta per 

darle lo statuto analizzabile della trasformazione. 

La descrizione archeologica non mira, nei suoi risultati, a negare che una 

continuità esista ma piuttosto non considera questa stessa continuità come una 

petitio principi, come un dato primario e definitivo che occorre postulare per 

spiegare che tutto si subordina a una successione temporale. 

Questa autosufficienza della descrizione archeologica conduce alla 

critica del concetto di causa in storia e alla decomposizione del flusso 

evenemenziale in un sistema di trasformazioni possibili di regole che reggono 

il discorso. Tuttavia, la critica più volte reiterata al causalismo storico da parte 

di Foucault medesimo non mira all’abbandono completo della nozione di 

causa nella disciplina storica, ma alla messa a punto di un metodo 

comparativo per analizzare le trasformazioni e le relazioni tra i diversi domini 

del pensiero. Non si tratta di rifiutare aprioristicamente il metodo causalista 

ma, al contrario, di adottarlo per “voir autrement” le relazioni e le 

trasformazioni tra differenti domini di pensiero, scevri da uno sguardo mirante 

a rintracciarne la causa. L’Archeologia del sapere abbassa lo sguardo e lo 

allunga in orizzontale: 

 
i rapporti tra la linguistica e le opere letterarie, tra la musica e le 

matematiche, il discorso degli storici e quello degli economisti non 

sono semplicemente dell’ordine del prestito, dell’imitazione o 

dell’analogia involontaria, e neppure dell’isomorfismo strutturale; 

queste opere, questi approcci si formano gli uni in relazione agli altri, 

esistono gli uni per gli altri15. 

 

L’orizzonte a cui si rivolge l’archeologia non è una scienza, una 

mentalità, una cultura o una razionalità; è un groviglio di interpositività di cui 

                                                 
14 Ivi, p. 227. 
15 DE, I, n°48, p. 594; AF, I, pp. 162-3. 



 

 

155 

non si possono fissare di colpo i confini. L’analisi archeologica individualizza 

e descrive delle formazioni discorsive e, in quanto tale, deve confrontarle, 

contrapporle le une alle altre nella simultaneità con cui si presentano, 

distinguerle e metterle in rapporto. L’archeologia è, nei suoi intenti, 

un’indagine comparativa che non è destinata a ridurre la diversità dei discorsi 

e a delineare l’unità che li deve totalizzare, ma è volta a suddividere la loro 

diversità in figure differenti. Il confronto archeologico non ha un effetto 

unificatore, ma moltiplicatore. 

In forza di una delucidazione applicativa di tale analisi si può prendere 

come riferimento un esempio riportato dallo stesso Foucault16: la medicina 

clinica. È indubbio che l’instaurazione di quest’ultima sia contemporanea a 

un elevato numero di avvenimenti politici, fenomeni economici e 

cambiamenti istituzionali. Intuitivamente, si suppone con facilità che esistano 

dei legami tra questi fatti e la medicina ospedaliera ma occorre analizzarli. 

Ora, un’analisi causale – e non archeologica – consiste nel cercare in quale 

misura i mutamenti politici o economici abbiano potuto determinare la 

coscienza degli uomini di scienza, l’orizzonte e la direzione del loro 

intrecciarsi, il loro sistema valoriale, la percezione delle cose, lo stile della 

loro razionalità. L’archeologia, invece, pone la sua analisi su un altro livello, 

in quanto la ricerca causalista si presenta già di per sé come un metodo 

normativo, poiché le relazioni che essa rintraccia sono già frutto di 

un’elaborazione. Altrimenti detto, la causa dei fenomeni deve essere 

rintracciata solo dopo aver definito le positività in cui le relazioni compaiono 

e le regole in base alle quali si sono formate queste positività. In questo modo, 

dunque, se l’archeologia accosta il discorso medico a un certo numero di 

pratiche, lo fa per mostrare non come la pratica politica abbia determinato il 

senso e la forma del discorso medico, ma per scoprire come e a che titolo 

questa faccia parte delle sue condizioni di emergenza, d’inserimento e di 

funzionamento. Prediligendo questo focus di ricerca, Foucault si interessa 

non tanto al “perché” ma al “come” la nascita o la trasformazione di un 

dominio discorsivo sia stata possibile in relazione a modelli teorici comuni a 

più discorsi in un certo momento storico. Ciò che gli interessa, come si è visto, 

non è tanto l’apparizione del senso nel linguaggio quanto il modo di 

funzionamento dei discorsi in una certa cultura. 

Postulare discontinuità, criticare il causalismo, mettere in luce le 

relazioni di trasformazione tra i campi discorsivi e il non discorsivo: tutte 

queste operazioni devono servire, in fondo, ad analizzare differenti tipi di 

                                                 
16 Cfr. Ivi, pp. 214-16. 



 

 

156 

trasformazione del discorso; questa scelta operativa garantisce una 

costruzione storica in cui la filosofia scopre la sua vocazione: diagnosticare il 

presente e la congiuntura culturale in cui una certa società si trova. 

Nel 1967, durante il soggiorno in Tunisia, Foucault scrive un testo 

inedito, Le discours philosophique 17 , il cui intento, en gros, è quello di 

mostrare la congiunzione tra la filosofia e la storia della filosofia. Anticipando 

il luogo di elezione dell’Archeologia, la filosofia viene assunta come una 

formazione discorsiva, che non nasce né da domini di oggetti precisi, né da 

una “lingua particolare”, ma si caratterizza come una maniera di parlare di cui 

l’archeologia deve analizzare le condizioni di possibilità, in quanto 

trasformazioni particolari di una determinata cultura. Nello spazio aperto 

dall’ “Übermensch” in Le parole e le cose, Foucault lega ancora una volta, 

in modo diretto, il nome di Nietzsche alla configurazione della filosofia 

occidentale: confondendosi sempre di più con la letteratura o le scienze 

umane a livello della sua pratica, la filosofia se ne distanzia, tuttavia, proprio 

per la sua riflessione sul rapporto tra verità e presente, mirante a mostrare la 

mutazione dell’attuale. Questa stessa possibilità di prendere la filosofia come 

l’oggetto di una “diagnostic” rientra in una “nouvelle mutation” di cui 

Nietzsche ne è appunto il precursore: esso “représente l’ouverture de la crise 

dans laquelle la philosophie contemporaine se perd, s’éloigne d’elle-mȇme et 

se retrouve ensuite condamnée à réfléchir à cette dépossession de soi qui 

caractérise son présent”18. Fautore di una condanna che getta la filosofia in 

una dispersione, Nietzsche è doppiamente assassino: l’annuncio della morte 

di Dio fa scomparire anche l’uomo e mette in crisi il luogo rassicurante del 

“moi”: al cogito cartesiano, gesto supremo di una soggettività destinata a 

dissolversi nel suo proprio discorso, si sostituisce l’Ecce Homo nietzschiano, 

che introduce la filosofia nell’ “ici et maintenant”, in un’identità intermittente 

che scompare e rinasce a ogni atto del discorso. L’analisi archeologica di 

questo discorso consisterà, dunque, a scoprire “comment il est capable 

d’indiquer de lui-mȇme l’aujourd’hui où il se trouve situé”19; altrimenti detto, 

mostrare come è possibile prendere in considerazione le condizioni di accesso 

alla verità che sono donate nel momento presente. L’archeologia, dunque, non 

si situa sullo stesso livello del discorso filosofico ma essa cerca piuttosto di 

comprendere come questo discorso particolare è un’autorizzazione di accesso 

a una verità che si trova in esso e che trova la propria giustificazione hic et 

                                                 
17 Il testo si trova negli archivi della BNF nella forma di un manoscritto autografato di 212 

fogli recto/verso, redatto come un libro e composto da 15 capitoli (Boîte LVIII, chemise 1). 
18 Ivi, p. 370. 
19 Le discours philosophique, capitolo III (Cfr. Ibidem). 



 

 

157 

nunc e non altrove. Se la storia, infatti, ha un privilegio nell’ottica 

foucaultiana è precisamente per il suo “lavoro di scavo”: essa permette di 

astrarsi dal proprio presente, di fare epoché sulla cultura in cui si è immersi 

per esaminare dall’esterno il sistema di certezze e di discorso a cui 

immediatamente si attinge, per gettare un nuovo sguardo sulla cultura e, 

prendendo la giusta distanza, farne una critica. In questo senso, l’attività 

storica è “un’etnologia interna alla nostra cultura e della nostra razionalità”20: 

essa legittima un certo tipo di estraniazione che permette di relativizzare le 

opinioni che sembrano inevitabili. 
 

2. Il decentramento archeologico 

Non ci sono in Foucault periodi pre- e post-archeologici o genealogici 

e, fedelmente all’operato del filosofo, sarebbe improduttivo compiere una 

classificazione per periodi; tuttavia è indubbio che il modo di concepire questi 

approcci è mutato durante lo sviluppo del suo lavoro, così come è mutata 

l’importanza accordata a ciascuno di essi. Foucault medesimo ha ammesso 

che dagli interventi degli anni ’70 in poi si è verificata, nella sua riflessione, 

una certa soluzione di continuità che coincide con una più corretta ed esplicita 

tematizzazione del problema del potere relazionato al sapere. L’enunciabile 

lascia il posto al visibile; l’interesse foucaultiano si sposta gradualmente 

dall’analisi delle formazioni del sapere a quelle del potere. Nell’Archeologia 

si evince, seppur in maniera velata, una certa attenzione alla sfera pratica 

tuttavia, per i presupposti teorici, tale attenzione resta marginale e non 

discussa. In modo del tutto evidente, soltanto a partire dagli eventi del maggio 

del ’68, l’interesse di Foucault per il discorso inizia a diminuire o piuttosto 

oltrepassa i limiti del sapere. 

2.1 L’enunciabile e il visibile: l’istanza del sapere 
L’Archeologia del sapere trae le sue conclusioni metodologiche ed 

esprime la sua teoria generalizzata da due elementi di stratificazione: le 

formazioni discorsive e non-discorsive o, più precisamente, ciò che, 

attenendosi a un lessico deleuziano 21 , si può definire l’enunciabile e il 

visibile. È indubbio che il testo dà un maggior rilievo all’enunciato: le 

formazioni non-discorsive vengono poste in uno spazio complementare a un 

campo di enunciati, tuttavia esse sono designate in termini negativi – 

introdotte ma non trattate, in quanto fuoriescono dai limiti del “sapere”. Ciò 

                                                 
20 DE, I, n.48, p. 598. 
21 G. Deleuze, Foucault, a cura di P. A. Rovatti e F. Sossi, Cronopio, Napoli 2009, pp. 69 ss. 



 

 

158 

che emerge è, dunque, una particolare attenzione al primato dell’enunciabile 

sul visibile ma – poiché primato non è sinonimo di riduzione – il visibile, 

sebbene subordinato all’enunciabile, non si riduce mai a quest’ultimo. C’è di 

più: è nello scarto tra il “dire” e il “vedere”, è a partire dalla loro tensione 

irriducibile che si situa l’archivio: l’enunciato ha un primato solo in quanto il 

visibile ha le sue proprie leggi, una sua autonomia che lo mette in rapporto 

con il suo proprio dominante, senza essere mai dominato. I luoghi di visibilità 

non hanno lo stesso ritmo, gli stessi luoghi, la stessa storia dei campi di 

enunciati e, viceversa, vi è nell’enunciabile un’irriducibilità storica rispetto al 

visibile. In questo modo, dunque, si è autorizzati a dire che l’archivio 

foucaultiano è pensato come un archivio audio-visivo: il sapere di un’epoca 

è contrassegnato da una danza di parole e di immagini; la seduzione della 

voce e delle immagini è ciò che, a un duplice ritmo, fa scoprire a Foucault 

una filosofia fatta di sguardi e di parole. Il piacere che Foucault prova, sembra 

ricordare il canto delle sirene di Ulisse: il suono inafferrabile e proibito della 

voce che attira, la quale, appena la si guarda, scompare nell’ombra. In questa 

stratificazione di sensi si situa il sapere: esso si definisce attraverso le 

combinazioni tra il visibile e l’enunciabile, che non rinviano necessariamente 

al passato ma che, al contrario, sono proprie a ogni strato, a ogni formazione 

storica. “Il sapere è un concatenamento pratico, un “dispositivo” di enunciati 

e di visibilità. Non c’è nulla al di sotto del sapere”22. Questo significa che il 

sapere esiste solo in funzione di “soglie” attraversate e attraversabili, le quali 

sono contrassegnate da lacune, sfaldature e orientamenti a partire dallo strato 

considerato. In quanto tale, esso né si identifica con una singola soglia, né è 

separabile dalla soglia in cui è preso: è l’unità di uno strato in cui ci sono solo 

pratiche discorsive di enunciati e pratiche non-discorsive di visibilità. 

Per designare i due poli del sapere non basta ridurli a una semplice 

descrizione di parole e cose; l’archeologia dimostra con efficacia che la forma 

di espressione a cui essa rimanda non deve confondersi con nessuna unità 

linguistica – cara ai tradizionali archivisti – come parola, frase, proposizione 

o significante, ma che, al contrario, va ricercata nella dimensione originale 

dell’enunciato. Occorre scavare le parole, fenderle ed aprirle per far emergere 

questa nuova forma espressiva che, ricordando Deleuze, sembra assomigliare 

più a una melodia musicale vicina a Webern – in quanto funzione che 

interseca diagonalmente le diverse unità – piuttosto che alla rigidità silenziosa 

di un sistema significante. E poiché, l’enunciabile istituisce una relazione con 

                                                 
22 Ivi, cit., p. 73. 

 



 

 

159 

il visibile, è necessario che anche quest’ultimo rompa le cose e le scavi per 

emergere: esso non si dà né come significato né come espressione di un 

significante; esso sfugge a una espressione visiva o più generalmente sensibile 

delle cose; le visibilità sono forme di luminosità che lasciano sussistere le 

cose come bagliori e come scintille. E se l’enunciato sembra essere vicino alla 

musica, il visibile, da parte sua, sembra ricordare l’astrattismo di Kandinsky, 

in cui la luce, danzando sulla tela, crea le proprie forme e i propri movimenti. 

Il compito dell’archeologia si rivela in questa duplice estrazione, che non 

attinge a nessuna metafisica ma scava fin dentro le parole per estrarre gli 

enunciati e fin dentro le cose e gli oggetti per estrarre le visibilità. In uno 

spazio in cui l’enunciato è “non nascosto e non visibile” il procedimento 

estrattivo garantisce il giusto grado di elevazione da adottare, basta solo saper 

leggere, per quanto sia difficile. Il più importante principio storico per 

Foucault sta proprio nel fatto che in ogni epoca viene sempre detto tutto; ogni 

epoca dice tutto ciò che può dire in funzione delle sue condizioni. Occorre 

allora abbandonare l’idea che esistano degli enunciati nascosti e che la legge 

di ciò che si dice stia dietro il sipario; dietro il sipario non c’è nulla da vedere 

e ciò che l’archeologo descrive è il sipario stesso, il basamento da cui ha inizio 

una danza di parole. L’enunciato, dunque, si rivela nascosto ad un occhio 

miope, ad uno sguardo debole: esso rimane nascosto se non ci si eleva fino 

alle sue condizioni di estrazione ma, de facto, esso è là e dice ogni cosa, non 

appena si raggiungano le condizioni necessarie. Di qui, allora, l’interesse 

foucaultiano per un teatro degli enunciati o, piuttosto, per una scultura degli 

enunciabili, la quale attinge ai “monumenti” e non ai “documenti” della 

storia. La condizione stessa dell’enunciato sta in ciò che rifiuta: l’enunciato 

prende posto in un mormorio anonimo in cui si formano dei luoghi per dei 

soggetti possibili, per dei locutori e per dei destinatari – i quali sono sempre 

variabili dell’enunciato e dipendono dalla funzione che quest’ultimo esercita 

su di essi. L’enunciabile è preso nella dimensione che lo dà e in cui è dato, che 

non si confonde con nessuna delle direzioni a cui esso segretamente rinvia: 

esso si colloca al livello del “on dit”, esso è il “c’è del linguaggio”. E ciò che 

garantisce a Foucault di appellarsi a un’esistenza concreta e di non disperdersi 

in una generalità di direzioni è che, seppur di un linguaggio anonimo si parla, 

esso è anche singolare; varia ad ogni formazione storica ma non può mai venir 

separato dal modo in cui si presenta ad ogni epoca. Detto altrimenti, il corpus 

di parole e di testi, di frasi e di proposizioni che è emesso in una determinata 

epoca – di cui l’archeologia cerca di far emergere le regolarità enunciative – 

è sempre determinato e finito perché la condizione che lo permette è a sua 

volta storica: l’a priori è storico. Se è vero che una formazione discorsiva è un 



 

 

160 

intreccio tra l’enunciabile e il visibile, allora ciò che si è detto per l’enunciato 

si deve dire anche per la visibilità: essa, analogamente, richiede un 

procedimento estrattivo che non lascia segreti, poiché, qualora ci fossero, si 

tradirebbero da soli. Le visibilità, sebbene non siano mai nascoste, non sono 

immediatamente visibili. Esse, per essere viste, non richiedono un particolare 

modo di vedere da parte di un soggetto, il quale – come per l’enunciato – è 

una funzione derivata della visibilità. Occorre elevarsi alla condizione che 

apre le cose, le fonde e le rende visibili; se ci si ferma agli oggetti, alle cose 

o alle qualità sensibili si permane in una paradossale situazione di invisibilità. 

Il procedimento estrattivo suggerisce di andare al di là di una semplice 

correlazione di cose e combinazioni di qualità per riscoprire una forma di luce 

che, distribuendo i chiaroscuri, le trasparenze e le opacità, regola i luoghi di 

visibilità. Le visibilità sono forme di luce, regimi di luce che regolano lo spazio 

del sapere. Esiste un livello di visibilità che non si riduce né agli atti di un 

soggetto che vede, né ai dati di un senso visivo ma si colloca in una 

dimensione che, conformemente con quanto detto per l’enunciato, si potrebbe 

definire nei termini di un “essere-luce”. Esso è una condizione strutturalmente 

indivisibile, un a priori in grado di rendere visibili o percettibili le visibilità e 

che, al contempo, essendo storico, è inseparabile dal modo in cui cade su una 

formazione, su un corpus. Da questo genere di considerazioni si può trarre la 

conclusione che ogni formazione storica vede e fa vedere tutto ciò che può, in 

funzione delle sue condizioni di visibilità, così come essa dice tutto ciò che 

può in funzione delle sue condizioni di enunciato. Gli enunciati e le visibilità 

sono elementi puri, condizioni a priori sotto le quali, in un determinato 

momento, si formulano tutte le idee e si manifestano tutti i comportamenti23. 

Il rapporto – o piuttosto il non-rapporto – tra il parlare e il vedere, tra il 

visibile e l’enunciabile rappresenta il punto più alto a cui l’Archeologia 

attinge ma anche ciò che, segretamente, la conduce all’abbandono. E l’inizio 

della fine sembra essere annunciata già nel momento stesso in cui Foucault 

                                                 
23  Deleuze definisce la ricerca delle condizioni adottata da Foucault come una sorta di 

neokantismo. Posta la differenza di piani che separano i due criticismi – le condizioni, per 

Kant, sono quelle di un’esperienza possibile, mentre, al contrario, gli enunciati foucaultiani 

presuppongono sempre un corpus determinato e quindi un’esperienza reale – è possibile 

constatare la presenza di un’eco kantiana nei caratteri che si possono associare agli enunciati 

e alle visibilità: le visibilità formano con le loro condizioni una ricettività e, al contempo, gli 

enunciati, con le proprie condizioni, una spontaneità. Questo si ritrova già in Kant, nel quale 

la spontaneità dell’Io penso si esercita su esseri recettivi, i quali – secondo il “paradosso del 

senso interno” – se la rappresentano come un’altra. In Foucault la logica sottostante è la stessa 

ma ciò che varia sono i soggetti: la spontaneità dell’intelletto (Cogito) lascia il posto al 

linguaggio; la ricettività dell’intuizione lascia il posto a quella della luce (cfr. Ivi, pp. 84 ss.). 



 

 

161 

pone una delle sue tesi essenziali: esiste una differenza di natura tra la forma 

di contenuto e la forma d’espressione, cioè tra ciò che si enuncia e ciò che si 

vede. L’archeologia rivendica il ruolo determinante degli enunciati come 

formazioni discorsive; essi hanno un primato rispetto alle visibilità che, 

tuttavia, non sono meno irriducibili – poiché rinviano a una forma del 

determinabile che non si lascia ridurre a quella della determinazione. 

Individuando, grazie a Deleuze, una certa affinità con Maurice Blanchot, si 

può dire che anche in Foucault “parlare, non è vedere” e viceversa: i due piani 

sono specifici e irriducibili tra loro; non c’è isomorfismo, non c’è conformità 

tra i due, per quanto ci sia presupposizione reciproca e primato dell’enunciato. 

Piuttosto che un rapporto, vi è un “non-rapporto” 24 . La congiunzione è 

impossibile a un doppio titolo: l’enunciato ha un proprio oggetto correlativo 

e come tale non è una proposizione che designa uno stato di cose o un oggetto 

visibile – come vorrebbe la logica; il visibile non è un senso muto o un 

significato potenziale che aspetta di attualizzarsi nel linguaggio – come, 

invece, vorrebbe la fenomenologia. L’archivio, essendo audiovisivo, è 

disgiunto. Ma questa disgiunzione implica quasi dialetticamente una continua 

ri-giunzione: se l’archivio è audiovisivo deve esserci uno strato che li lega, 

deve esserci una soglia che li oltrepassa e li congiunge; un legame che 

contemporaneamente è interstizio e cerniera. Certo, non c’è un 

concatenamento che vada dal visibile all’enunciato o, specularmente, 

dall’enunciato al visibile: tra i due resta sempre un taglio irrazionale, una 

cesura, tuttavia, nel taglio che li separa vi è un continuo ri-concatenamento, 

come una cicatrice che tenta di rimarginarsi. L’archeologia richiede uno 

sforzo di espressione che sfugge continuamente a se stesso, nel tentativo 

invano di dire ciò che si vede, sapendo che ciò che si vede non sta mai in ciò 

che si dice e viceversa, di vedere ciò che si dice, sapendo che non esiste 

linguaggio per farlo. Finché ci si ferma alle parole e alle cose, si può credere 

che si parli di ciò che si vede e che si veda ciò di cui si parla; le due cose si 

concatenano e questo funziona perché ci si limita a un esercizio empirico. 

L’archeologia invece pretende di aprire le parole e le cose, di fonderle e quando 

scopre gli enunciati e le visibilità innalza la vista e la parola a un esercizio 

superiore, cosicché ognuna perviene al proprio livello che la separa dall’altra: 

un visibile che può solo essere visto, un enunciato che può solo essere parlato. 

                                                 
24 Nel testo su Magritte, Foucault riprende l’espressione di Blanchot “il non-rapporto” per 

descrivere la relazione tra la figura e il testo: “Né alla lavagna né sopra di essa, il disegno 

della pipa e il testo che dovrebbe nominarla non trovano dove incontrarsi, esso è un non-

rapporto” (cfr. M. Foucault, Questo non è una pipa, SE, Milano 1997, p. 51). 



 

 

162 

Il limite è ciò che le separa e le rapporta tra di loro: parola cieca e visione 

muta25. Dal momento che non c’è isomorfismo, l’unica maniera attraverso cui 

le due forme interagiscono è quella della battaglia, fatta sul “filo del rasoio”: 

l’eterogeneità delle due forme implica che ci sia una condizione e un 

condizionato – la luce e le visibilità; il linguaggio e gli enunciati – ma, poiché 

la condizione non contiene mai il condizionato, essa lo pone in uno spazio di 

disseminazione e, senza mai possederlo, si pone essa stessa come una forma di 

esteriorità. In questo modo le visibilità si insinuano tra l’enunciato e la sua 

condizione e, al contempo, gli enunciati si insinuano tra il visibile e la sua 

condizione. E, sebbene parlare e vedere non siano la stessa cosa, sebbene non 

si parli di ciò che si vede e non si veda ciò di cui si parli, l’enunciato e il 

visibile compongono lo strato e, passando da una soglia all’altra, si 

trasformano nello stesso tempo. Stringendosi fra loro come dei lottatori, essi 

costituiscono ogni volta la “verità”. Le fazioni che prendono parte alla 

battaglia sono impari: l’enunciato ha sempre un primato rispetto al visibile, 

in virtù della spontaneità della sua condizione, da cui riceve una forma 

determinante. Al contrario, il visibile, in virtù della ricettività della sua 

condizione, ha solo la forma determinabile. Ed ecco che allora il disegno 

sembra rivelarsi più chiaro: non si tratta solo di aprire le parole e le cose per 

indurre enunciati e condurre visibilità ma l’archeologia mostra che nel 

basamento, nel sipario vi è sempre una proliferazione di enunciati che 

esercitano un’infinita determinazione sul visibile. Non ci si deve, dunque, 

stupire se nell’Archeologia del sapere il visibile venga designato, al limite, 

solo negativamente, e che, invece, il discorsivo assuma positività anche in 

virtù delle relazioni discorsive che assume con ciò che non è. In questo modo 

Foucault apre la via verso l’analisi delle relazioni di sapere e potere. 

2.2 Il punto di fuga dell’Archeologia: verso una genealogia 

Un primo e breve accenno alla questione della genealogia e dei suoi 

rapporti con l’archeologia emerge nella lezione inaugurale che Foucault tiene 

nel 1970 al Collège de France, riportata poi nel celebre pamphlet L’ordine del 

discorso. Al carattere involuto di certe affermazioni si subordina la volontà 

                                                 
25 Cfr. G. Deleuze, Foucault, cit., p. 90-1. È interessante notare la brillantezza dell’intuizione 

di Deleuze, il quale accosta la disgiunzione foucaultiana tra il vedere e il parlare al cinema 

contemporaneo: la parola cieca e la visione mutata ricorda a Deleuze i film di Straub, di 

Syberberg, di Duras, in cui le voci cadono da una parte, come una storia che non ha luogo, e 

il visibile dall’altra, come un luogo vuoto che non ha più storia. 

 



 

 

163 

dell’autore – a quell’epoca ancora sufficientemente marcata – di utilizzare la 

teoria archeologica integrandola con la genealogia. 

 
Così devono alternarsi, prendere appoggio le une sulle altre e 

completarsi le descrizioni critiche e le descrizioni genealogiche. La 

parte critica dell’analisi si applica ai sistemi di avvolgimento del 

discorso; essa tenta di reperire, di individuare questi principi di 

orientamento, di esclusione, di rarità del discorso. La parte genealogica 

dell’analisi si rivolge invece alle serie della formazione effettiva del 

discorso: essa cerca di coglierlo nel suo potere di affermazione, ed 

intendo in tal modo non un potere che si opporrebbe a quello di negare, 
ma il potere di costruire dei campi di oggetti, a proposito dei quali si 

potranno affermare o negare delle proposizioni vere o false26. 

 

Il battistrada del metodo filosofico combina un’analisi critica e 

archeologica, che studia la rarefazione del discorso a partire dalle procedure 

di coercizione e di obbligazione cui i discorsi sono sottoposti, con un’analisi 

genealogica, che si concentra piuttosto sulle condizioni di possibilità e sulla 

formazione effettiva del discorso da parte delle pratiche non-discorsive. 

Foucault pone le due analisi su uno stesso ordine in cui si alternano, si 

sostengono e si completano; ne consegue, dunque, che nella genealogia non 

è riassunto tutto l’arsenale metodologico di Foucault. Eppure, non sarà troppa 

l’importanza che verrà data a questo saggio se si considera la progressione del 

lavoro che ad esso fece seguito; in particolar modo a partire da un testo 

pubblicato nel 1971 dal titolo Nietzsche, la genealogia, la storia – in cui si 

compie una sempre più decisa inversione di posizione del metodo genealogico 

rispetto a quello archeologico. 

All’alba degli anni settanta e nel periodo stesso in cui tiene la lezione 

inaugurale al Collège de France, Foucault rivendica in modo sempre più 

esplicito e ribadito il suo debito culturale nei confronti del filosofo tedesco; 

questa volta, tuttavia, i temi non riguardano più l’essere del linguaggio e la 

morte dell’uomo, bensì quelli del potere e della genealogia. Il concetto 

nietzschiano di genealogia viene usato in questa fase – apparentemente in 

sostituzione di quello di archeologia – per caratterizzare nel modo più 

generale l’approccio foucaultiano alla storia – al punto da affermare, in 

un’intervista del 1975, che al suo lavoro si potrebbe dare il nome pretenzioso 

di una “genealogia della morale”. La genealogia è innanzitutto una pratica 

                                                 
26 M. Foucault, L’ordine del discorso, cit., pp. 32-3. 



 

 

164 

che si oppone al metodo storico tradizionale, in quanto il suo scopo è di 

“reperire la singolarità degli eventi, fuori da ogni finalità monotona”27 . Il 

genealogista rompe con la metafisica: esso tratta i discorsi e gli eventi 

considerandoli nella loro positività, rimanendo alla superficie, in reazione a 

ogni forma di interiorità e di profondità – in primis, quella della coscienza di 

un soggetto legislatore. Per il genealogista non si danno essenze fisse, leggi 

soggiacenti, finalità metafisiche; esso cerca di mostrare la discontinuità a 

dispetto di ogni metodologia teleologica e progressista. La genealogia, 

evitando la ricerca della profondità, fa apparire gli eventi in superficie, i 

dettagli più infimi, i mutamenti più impercettibili e i contorni più sottili. La 

pratica della genealogia, dunque, come “arte delle superfici” osserva le cose da 

lontano, per scoprire che i problemi tradizionalmente considerati più profondi 

e più oscuri sono in realtà i più superficiali. Ciò, ovviamente, non significa che 

essi siano banali o privi di importanza ma, semplicemente, che il loro 

significato si rivela con un “colpo d’occhio” in delle pratiche che sono 

paradossalmente non nascoste e non evidenti. La verità più profonda che il 

genealogista deve rivelare è “il segreto che [le cose] sono prive di essenza, o 

che la loro essenza [è stata] costruita pezzo per pezzo a partire da figure che le 

erano estranee”28. 

La ricostruzione genealogica vorrebbe essere garanzia del fatto che la 

storia riprodotta mediante questi accorgimenti teorici non restituirà mai il 

volto dell’uomo, inteso come soggetto costituente. Per il genealogista non c’è 

nessun soggetto individuale o collettivo che guida il movimento storico; il 

compito esplicito è ugualmente quello di affrancare la storia del pensiero alla 

soggezione trascendentale. Questa idea non sorprende affatto e contribuisce 

a delucidare come in Foucault, con un chiaro riferimento ai testi nietzschiani, 

la riflessione sul potere sia strettamente collegata a un esplicito intento di 

pensare la storia in senso genealogico e, cioè, attraverso le categorie 

filosofiche della singolarità e della contingenza. Nell’Archeologia, la nozione 

di radura esprime lo spazio nel quale si esplicano le forze che operano in una 

qualsiasi situazione storica: questo campo è primario, in quanto è in esso – e 

secondo la regolarità che gli è propria – che compaiono dei soggetti e degli 

oggetti. All’epoca dell’Archeologia, Foucault considera lo spazio come 

governato da un sistema di regole che appaiono in modo discontinuo e senza 

nessun’altra intelligibilità; successivamente questo spazio viene inteso come 

il risultato di pratiche stabilite e come il campo in cui esse operano. La radura 

                                                 
27 Id., Nietzsche, la genealogia, la storia in Microfisica del potere, a cura di A. Fontana, P. 

Pasquino, Einaudi, Torino 1977, p. 145. 
28 Ivi, cit., p. 148. 



 

 

165 

è una soglia, un confine in cui prendono posto non soltanto gli atti linguistici 

ma anche una serie di manovre sociali che hanno un’importanza fondamentale 

per coloro che vi sono coinvolti. Il compito del genealogista sarà, dunque, 

proprio quello di studiare l’apparizione dei conflitti che definiscono e 

determinano questo spazio, senza badare a ciò che è in esso o alle relazioni 

che le diverse entità istituiscono con altre dello stesso tipo. La profondità 

dell’intuizione del genealogista – che mira a considerare il mondo così come 

esso appare, senza andare alla ricerca di una realtà mascherata e più vera – 

necessita di una concezione della storia che si oppone agli inni del progresso 

o alle finalità intermedi; a ciò che Foucault chiama la “storia degli storici”29. 

Il genealogista scrive la “storia effettiva”, ciò che Nietzsche delinea nei 

termini di wirkliche Historie30. Egli si oppone alla prospettiva sovrastorica 

che cerca di totalizzare lo scorrere degli eventi contingenti, di tracciarne lo 

sviluppo interno e di offrire la rassicurante prospettiva di un fine verso cui la 

storia sarebbe proiettata. La storia effettiva, contro ogni continuismo e contro 

ogni teleologia, abbassa lo sguardo e lo circoscrive, con l’intento di porre ogni 

cosa all’interno di un movimento storico che, essendo tale, è incontrollabile. 

Secondo gran parte della critica la differenza tra l’archeologia e la 

genealogia è la stessa che corre fra il crepuscolo e l’alba: si è portati ad 

interpretare in termini dicotomici la frattura teorica foucaultiana tra anni ’60 

e anni ’70: nella prima fase, rimanendo confinato nell’ambito angusto e 

circoscritto dell’archeologia e delle formazioni discorsive, il filosofo di 

Poitiers si sarebbe concentrato solo sul problema del sapere; nella seconda 

fase, invece, la scoperta della complessità del rapporto tra sapere e potere 

avrebbe dischiuso il livello d’indagine proprio della genealogia. Alla luce di 

questa interpretazione, per la diversità dell’oggetto discusso, entrambe, 

dunque, si dovrebbero caratterizzare come due fasi distinte della produzione 

foucaultiana. Eppure, se si segue una pista diversa, si fa presto a evidenziare 

che, in realtà, una simile generalizzazione non quadra perfettamente con il 

concreto andamento del lavoro di Foucault. Senza dubbio, è certo che in Le 

parole e le cose – il testo archeologico per eccellenza – non si trova nessuna 

minima attenzione a tutto quanto attiene all’ambito delle pratiche sociali e 

delle istituzioni; essa si dedica esclusivamente alla ricerca delle regolarità 

discorsive, senza alimentare una qualche allusione alla sfera del potere. 

Tuttavia, lo stesso non può dirsi per altri due grandi studi di quel periodo: La 

storia della follia nell’età classica e La nascita della clinica. Non ci si aspetta 

                                                 
29 Ivi, p. 156. 
30 Cfr. Ivi, pp. 146-50. 

 



 

 

166 

di certo una riflessione articolata ed esplicita del rapporto tra la sfera del 

sapere e quella del potere, tuttavia è evidente che tra le righe e non a chiare 

lettere Foucault si sta riferendo proprio ad esso: se così non fosse non si 

potrebbe, in effetti, spiegare secondo quale criterio egli legga la nascita della 

psichiatria in relazione a quella del manicomio o, ancora, quella della 

medicina clinica in relazione al sorgere dell’istituzione ospedaliera moderna. 

Una più esplicita, seppur ancora marginale, riflessione si ha proprio nel testo 

del 1969, in cui, se per un verso, è vero che la riflessione non esce dalla sfera 

del sapere e delle regolarità discorsive, per un altro verso, è altrettanto vero 

che le pratiche discorsive sono concepite come il prodotto di relazioni che 

«si stabiliscono tra istituzioni, processi economici e sociali, forme di 

comportamento, sistemi di norme, tecniche, tipi di classificazione, modi di 

caratterizzazione», le quali «determinano il fascio di rapporti che il discorso 

deve effettuare per poter parlare di questi e di quegli oggetti, per poterli 

trattare, nominare, analizzare, classificare, spiegare”31. Occorrerà, dunque, 

concordare con Deleuze32 ed affermare che nell’Archeologia – e, in una certa 

misura, già prima – Foucault abbozza in nuce la concezione di una “filosofia 

politica”, ovvero, attenendosi ai termini usati fino ad ora, di un’analitica dei 

rapporti tra sapere e potere – che sarà poi a tutti gli effetti abbracciata a partire 

dagli anni Settanta. Questo genere di considerazioni vorrebbe invitare a 

riflettere sul rapporto tra archeologia e genealogia e sull’influenza che 

ininterrottamente e silentemente l’una ha sull’altra. Stando a quanto detto, la 

maniera ipoteticamente più corretta di concepire lo statuto dei due approcci 

metodologici è quella che le vede come “dimensioni necessariamente 

simultanee della stessa analisi” – una modalità che, in verità, era già stata 

esposta da Foucault in L’ordine del discorso. In questa prospettiva, i due 

approcci metodologici si distinguerebbero non per l’oggetto della loro analisi 

ma, piuttosto, per la modalità che adottano: l’archeologia sarebbe quel 

metodo che permette alla storia del pensiero di costituirsi come ricerca delle 

pratiche discorsive – vale a dire su quella particolare dimensione della prassi 

umana in cui il sapere e il potere si scambiano vicendevolmente – al 

contempo, la genealogia sarebbe quel particolare gesto filosofico che 

permette di indirizzare i materiali prodotti dall’archeologia alla 

valorizzazione della contingenza, della singolarità e della discontinuità del 

discorso storico. Detto altrimenti, si potrebbe dire che la genealogia è la 

ripresa, la radicalizzazione e – in parte – la trasgressione di un’archeologia 

                                                 
31 AS, p. 59-60. 
32 Cfr. G. Deleuze, Foucault, cit., p. 32 ss. 



 

 

167 

mai definitivamente abbandonata. Il metodo genealogico permette a Foucault 

di rimediare a quell’ “eccessivo distacco” in cui lo sguardo archeologico 

inevitabilmente incorre: il compito dell’archeologo consiste nel descrivere in 

termini teorici le regole che sostengono le pratiche discorsive – più 

specificatamente l’intento di Foucault è quello di studiare le teorie delle 

scienze umane, intese come discorso-oggetto. Al fine di sottrarsi a una deriva 

soggettivistica o oggettivistica, l’archeologo opera senza farsi condizionare 

né dalle teorie né dalle pratiche da esso studiate, a titolo di spettatore 

distaccato che osserva i silenziosi mutamenti del discorso. Il metodo 

genealogico emerge nel momento in cui Foucault medesimo avverte e 

tematizza il fatto di essere implicato nelle pratiche sociali che prende in 

esame e dalle quali si sente in larga misura prodotto. Ma se la genealogia 

rende disponibile un nuovo livello di intelligibilità delle pratiche di cui la sola 

teoria non può render conto, l’archeologia, da parte sua, è ciò che 

sotterraneamente la guida, la sorregge e l’abbandona. A discapito di quanto 

Foucault medesimo ha fatto – un po’ a torto, un po’ a ragione – lo sforzo 

concettuale dell’Archeologia del sapere non può essere frettolosamente 

archiviato come un “fallimento”: in primo luogo essa è la prima teorizzazione 

della storicizzazione integrale dei concetti e dei discorsi, secondo il modello 

che sarà, dunque, proprio della genealogia. In secondo luogo, vi si ritrova una 

riflessione assolutamente centrale su due temi che non cesseranno di essere il 

fulcro centrale delle indagini foucaultiane: il sapere e il discorso. 

L’Archeologia apre quell’insieme di nuovi problemi e tematiche che 

attraversano gli scritti degli anni Settanta (la sessualità come un insieme di 

concetti, oggetti, comportamenti investiti in una pratica discorsiva); essa offre 

lo sfondo; inaugura uno spazio, a partire da due elementi di stratificazione 

che essa individua: l’enunciabile e il visibile, le formazioni discorsive e le 

formazioni non-discorsive. Il suo privilegio non sta in ciò che annuncia ma 

nel luogo in cui lo annuncia: gli enunciati – gli oggetti linguistici attraverso 

cui, secondo Foucault, è necessario ordinare l’archivio di una cultura – 

ridisegnano il catasto della terra philosophica attraverso delle soglie che 

condizionano il sapere, il quale, esistendo in funzione di esse, è 

contrassegnato da lamine e sfaldature. Ed ecco che allora il discorso di 

un’epoca appare come un’istanza inviluppata da un insieme di processi, 

storicità e lotte a cui l’archeologo non può essere indifferente. La possibilità 

di “politicizzare l’archeologia” appare soltanto alla fine del libro: l’analisi del 

sapere politico mira ad analizzare il comportamento della società, di un 

gruppo o di una classe a partire dalla pratica discorsiva che non ha a che 

vedere né con le teorie politiche né con l’emergenza di una coscienza 



 

 

168 

collettiva di un’epoca ma direttamente con le lotte, le decisioni strategiche e 

le pratiche nei termini di oggetti di enunciazione, analizzabili sul piano del 

sapere. In questo modo, Foucault apre la via verso un’analisi delle relazioni di 

sapere e potere che costituiscono gli oggetti attraverso le pratiche discorsive. 

L’archeologia del sapere/potere e la genealogia potrebbero, dunque, 

essere considerate come due momenti permanenti in cui la pratica storico-

filosofica di Foucault si è articolata ininterrottamente, dai primi scritti degli 

anni ’60 a quelle degli anni ’80; due momenti che, tuttavia, rispecchiano 

livelli diversi e successivi di elaborazione teorica: la riflessione archeologica 

ad una metodologia della storia della cultura, l’analisi genealogica ad una 

filosofia della storia della cultura. In questo gioco di presenze e assenze l’una 

emerge come trasfigurazione dell’altra: il concetto di genealogia è una 

delucidazione di alcuni aspetti inaugurati nelle ricerche precedenti e riprende 

alcune nozioni contenute nel testo metodologico del 1969 – in particolare i 

concetti di rarità, discontinuità, cumulo; analogamente, il concetto di 

archeologia continua a fare da sfondo alle ricerche genealogiche foucaultiane 

degli anni ’70 e oltre. Al critico serio che si pone l’aut aut tra il Foucault 

archeologo e il Foucault genealogico si ricorderanno le parole dello stesso 

Foucault: “Non domandatemi chi sono e non chiedetemi di restare lo stesso: è 

una morale da stato civile; regna sui nostri documenti. Ci lasci almeno liberi 

quando si tratta di scrivere”33. 

                                                 
33 AS, p. 25. 

 


