
 
DOI Code: 10.1285/i18285368aXXXIXn110p123 

 

 

 

GEOPOLITICA E BIOPOLITICA: FOUCAULT E 

L’IMPORTANZA DELLE RELAZIONI INTERNAZIONALI NELLO 

SVILUPPO DELLE FORME GOVERNAMENTALI (1976-1979) 

GIUSEPPE DE RUVO* 
 

 

 

 
Abstract  

Il presente articolo intende mostrare come la geopolitica abbia svolto un importante ruolo 

nello studio delle governamentalità svolto da Michel Foucault a partire dal 1976. In 

particolare, si analizzerà l’impatto biopolitico delle paci della Westfalia e della sconfitta della 

Germania nella Seconda Guerra Mondiale, con la conseguente necessità di rifondare uno 

stato tedesco. L’articolo intende dunque mostrare come Foucault avesse ben chiare le 

dinamiche internazionali, le quali – anche se non da sole – giocano un ruolo importante nella 

ridefinizione dei nessi sapere-potere. In conclusione, l’articolo mostra come una tale 

consapevolezza sia oggi importante, nella misura in cui viviamo in un’epoca segnata dalla 

nascita di nuove forme governamentali e caratterizzata da profondi cambiamenti geopolitici. 

 

 

Keywords: Biopolitica, Foucault, Geopolitica, Neoliberalismo, Sicurezza. 

 

 

1. Introduzione: Foucault e la geopolitica 

Agli inizi del 1976, apparve sulla rivista francese di geopolitica 

Hérodote una lunga intervista, intitolata Questions à Michel Foucault sur la 

géographie. Lo svolgimento dell’intervista è estremamente particolare. In 

prima battuta, Foucault appare seccato davanti alle domande degli 

intervistatori, i quali paiono volerlo convincere ad inserire la geografia 

all’interno del suo itinerario archeologico. Il filosofo francese risponde che, 

certamente, il sapere geografico è importante, ma che la sua archeologia non 

ha carattere onnicomprensivo; inoltre, Foucault fa presente ai suoi 

intervistatori che, se dovesse fare una lista di tutte quelle scienze interessanti 

e utili per il suo progetto di cui non ha trattato, la lista sarebbe semplicemente  

 

 
*Dottore in Filosofia, Università Vita-Salute San Raffaele. 



 

 

124 

infinita1. Gli interlocutori, però, lo incalzano, facendogli presente come egli 

si riferisca spesso a storici, come Febvre e Braudel, che intrattengono uno 

stretto rapporto con la geografia2. Foucault non cede, arrivando anche a dire 

che non parla di geografia semplicemente perché non la conosce a 

sufficienza3. Insomma, l’intervista pare non avere sbocchi.  

La situazione si sblocca quando gli intervistatori di Hérodote, dopo aver 

passato in rassegna le «metafore geografiche»4 usate da Foucault, cambiano 

il piano del discorso, centrandolo non più sulla geografia in quanto scienza 

positiva, ma sui rapporti tra spazio e potere. In particolare, in un passaggio 

decisivo, gli intervistatori fanno notare come alcune nozioni 

spaziali/geografiche siano in realtà intimamente connesse con quello che 

viene definito “discorso strategico”: «la regione dei geografi non è altro che 

la regione militare (da regere, comandare), e provincia non è altro che il 

territorio vinto (da vincere). Il campo rinvia al campo di battaglia…» 5 . 

Insomma, gli interlocutori di Foucault chiariscono come il discorso che, a loro 

avviso, Foucault dovrebbe inserire nel suo progetto non sia quello della mera 

geografia fisica o della geografia in quanto scienza positiva. Al contrario, il 

discorso da tematizzare è un discorso strategico sullo spazio, che permette di 

decrittare e ricostruire spostamenti di sapere e di potere. In una parola, è un 

discorso geopolitico, nel senso in cui lo intende Yves Lacoste, fondatore di 

Hérodote, secondo il quale la geopolitica è un discorso (non una scienza6) 

che ha a che fare con il modo in cui il potere transita in un dato territorio in 

un dato momento, chiamando in causa anche quei saperi e dispositivi che 

permettono tale circolazione7. Il discorso strategico-geopolitico, per quanto 

veda gli Stati come soggetti, non si ferma dunque alle relazioni tra questi, ma 

ne interroga le popolazioni, nella misura in cui queste costituiscono il fattore 

                                                 
 
1 Michel Foucault, Dits et écrits II. 1976-1988, Gallimard, Paris, 2001 (Domande a Michel 

Foucault sulla geografia, in Id., Microfisica del Potere, trad. it. di G. Procacci, Einaudi, 

Torino 1977, p. 147). 
2 Ivi, p. 149: «si può benissimo non parlare di qualcosa perché non la si conosce». 
3 Ivi, p. 150. 
4 Ivi, p. 152. 
5 Ivi, pp. 152-153. 
6 Cfr., L. Caracciolo, La responsabilità italiana, in “Limes. Rivista italiana di geopolitica”, 

n. 1, 1993, p. 9: «più che una scienza, la geopolitica è un sapere nel senso di Foucault». 
7 Y. Lacoste, Che cos’è la geopolitica?, in “Limes. Rivista italiana di geopolitica”, n. 4, 1993 

e n. 1-2-3, 1944. 



 

 

125 

umano sotteso a qualsiasi ambizione e prassi geopolitica (torneremo su questi 

temi nel prossimo paragrafo).  

Una volta reimpostato in questo modo il discorso, Foucault cambia 

completamente atteggiamento nei confronti dei suoi interlocutori, e arriva 

quasi a scusarsi: «credevo che voi rivendicaste il posto della geografia come 

quei professori che protestano quando si propone loro una riforma 

dell’insegnamento»8. Foucault riconosce infatti come il discorso che abbiamo 

definito strategico-geopolitico, che interroga il transitare del potere in 

determinati spazi, sia centrale per le sue ricerche e per le sue genealogie dei 

saperi. Egli afferma: 

 

Più vado avanti, più mi sembra che la formazione dei discorsi e 

la genealogia del sapere debbano essere analizzate a partire non 

dai tipi di coscienza, le modalità di percezione o le forme 

d’ideologia, ma dalle tattiche e dalle strategie di potere. Tattiche 

e strategie che si dispiegano attraverso insediamenti, 

distribuzioni, tagli, controlli di territorio, organizzazioni di 

settori che potrebbero costituire una sorta di geopolitica9. 

 

Insomma, Foucault vuole inserire la geopolitica nella sua analisi delle 

formazioni discorsive perché ne riconosce la centralità nello stabilirsi di un 

plesso sapere-potere.  

Questa intervista appare sul primo numero (gennaio-marzo) di 

Hérodote del 1976. Presumibilmente, dunque, è stata realizzata nei mesi 

precedenti. Mesi nei quali Foucault stava preparando il corso al Collège de 

France del 1976, che prenderà il nome di Bisogna difendere la società. Nella 

conclusione dell’intervista, infatti, Foucault afferma: «c’è un tema che vorrei 

studiare nei prossimi anni: l’esercito come matrice di organizzazione e di 

sapere – di qui la necessità di studiare la fortezza, la “campagna, il 

“movimento”, la colonia, il territorio»10 . Tutte queste tematiche saranno 

riprese da Foucault nel corso del 1976, ma non isolatamente: esse saranno 

infatti sussunte sotto il dispositivo “guerra”, vero protagonista di Bisogna 

difendere la società. 

Cosa spinge Foucault a mettere questo tema strategico-geopolitico al 

centro delle sue genealogie? In primo luogo una certa insoddisfazione verso 

                                                 
8 M. Foucault, Domande a Michel Foucault sulla geografia, cit., p. 160. 
9 Ivi, pp. 160-161. Corsivi miei. 
10Ivi, p. 161. 



 

 

126 

i risultati raggiunti dalle ricerche condotte negli anni precedenti, che vengono 

definite come delle «ricerche frammentarie che non solo non venivano portate 

a termine, ma che non avevano nemmeno un seguito»11. Foucault ritiene che, 

per quanto utili, le sue operazioni critiche “locali” «non riuscivano mai a 

formare un insieme coerente e continuo»12. Ciò, ovviamente, non significa 

che Foucault voglia offrire una teoria onnicomprensiva e totalizzante, ma 

segnala come l’attenzione del filosofo francese si sposti dall’analisi e dalle 

genealogie dei poteri all’analisi e alla genealogia del potere, che comunque 

non viene inteso come una sostanza, ma come una rete immanente di relazioni 

che attraversa la società nel suo complesso. Come nota Zanini, infatti, vi è 

«insoddisfazione nei confronti della “friabilità” delle critiche “discontinue, 

particolari e locali”» 13 perché esse non riescono a dar conto di un potere che 

non si limita ad ambiti locali, bensì si dispiega attraverso «strategie globali 

che attraversano e che utilizzano delle tattiche locali di dominazione»14 . 

Insomma, la critica genealogica non può più astrarre dalla globalità delle 

strategie di potere per limitarsi all’analisi delle tattiche locali di dominazione. 

Il punto è dunque duplice: da un lato, Foucault si focalizza sul potere in 

quanto strategia globale; dall’altro, però, il potere deve essere 

desostanzializzato. Anzi, proprio perché è ovunque  

 
Il potere […] non è qualcosa che si divide tra coloro che l’hanno e lo 

detengono come proprietà esclusiva e coloro che non l’hanno e lo 

subiscono. Il potere, credo, dev’essere analizzato come qualcosa che 

circola, o piuttosto come qualcosa che funziona solo, per così dire, a 

catena. Non è mai localizzato qui o là, non è mai nelle mani di qualcuno 

[…]. Il potere funziona, si esercita attraverso un’organizzazione 

reticolare. E nelle sue maglie gli individui non solo circolano, ma sono 

sempre posti nella condizione sia di subirlo che di esercitarlo. […] il 

potere non si applica agli individui, ma transita attraverso gli 

individui15. 

L’analisi del potere presuppone (paradossalmente) una 

desostanzializzazione del concetto stesso di potere: proprio in quanto 

dinamica relazionale e non entità sostanziale esso può essere “globale”. Di 

conseguenza, la genealogia del potere (ma, in generale, dei nessi sapere-

                                                 
11 Id., Il faut défendre la société, Gallimard, Paris, 2011 (Bisogna difendere la società, trad. 

it. di M. Bertani e A. Fontana, Feltrinelli, Milano, 2020, p. 13). Da ora, BDS. 
12 Ibidem. 
13 Adelino Zanini, L’ordine del discorso economico, Ombre Corte, Verona 2010, p. 44. 
14 M. Foucault, BDS, cit., p. 45. 
15 Ivi, p. 33.  



 

 

127 

potere) deve slegarsi da una concezione trascendente, verticale e 

contrattualistica dello stesso, per abbracciare una logica immanente, 

orizzontale e governamentale. Foucault è estremamente chiaro:  

 
dobbiamo sbarazzarci del modello del Leviatano, cioè del modello di 

quell’uomo artificiale, al contempo automa, costruito e anche unitario, 

che avvolgerebbe tutti gli individui reali, di cui i cittadini sarebbero il 

corpo, ma di cui la sovranità sarebbe l’anima. Bisogna studiare il potere 

al di fuori del modello del Leviatano, al di fuori del campo delimitato 

dalla sovranità giuridica e dall’istituzione dello stato 16. 

 

Il potere, dunque, non coincide con un Leviatano dotato di sovranità, 

non è in esso localizzabile. Al contrario, esso si genera, transita e opera 

nell’immanenza della società, alle spalle dello stato che può, al massimo e 

come vedremo, sfruttare tale movimento17. È il passaggio dalla logica della 

sovranità, e dal plesso legalità/legittimità, alla logica della governamentalità, 

in virtù della quale «si tratta di analizzare la fabbricazione dei soggetti 

piuttosto che la genesi del sovrano»18. 

Ora, come abbiamo accennato, il dispositivo fondamentale utilizzato da 

Foucault per iniziare tale operazione è quello di “guerra”: i rapporti di potere 

(non il potere sovrano) «hanno per essenziale come punto d’ancoraggio un 

certo rapporto di forza stabilito in un determinato momento, storicamente 

precisabile, nella guerra e dalla guerra»19. La guerra, intesa in senso molto 

ampio, si configura dunque come un dispositivo teorico utile per dar conto 

della genesi dei meccanismi di potere, «storicizzando i rapporti di sovranità e 

interpretandoli come rapporti di dominazione esercitati non più tanto (o solo) 

sui corpi, quanto sulla popolazione»20. Non abbiamo più sovrani e cittadini 

                                                 
16 Ivi, p. 37. 
17 In questo senso, l’opera di Foucault può essere intesa come un tentativo di decostruzione 

del mito della “forma stato”, che – con la dottrina della sovranità e della legalità – ha in realtà 

nascosto le effettive pratiche governamentali. Cfr., G. Deleuze, Foucault, Les Editions de 

Minuit, Paris, 2004 (Foucault, trad. it. di F. Domenicali, Orthotes, Napoli, 2018, p. 44): «le 

repubbliche e le monarchie hanno in comune il fatto di aver innalzato l’entità della Legge a 

principio implicito del potere, al fine di darsi una rappresentazione giuridica omogenea: il 

“modello giuridico” ha ricoperto la carta strategica». Sul rapporto tra Foucault e 

decostruzione, cfr. V. Perego, Foucault e Derrida. Tra fenomenologia e trascendentale, 

Orthotes, Napoli 2018. 
18 Ivi, p. 45. 
19 Ivi, p. 23. 
20 A. Zanini, L’ordine del discorso economico, cit., p. 50. 



 

 

128 

legati da un contratto, ma meccanismi di governamentalità che si impongono 

sulla “popolazione”, ovvero sugli abitanti di un determinato territorio che 

risente delle dinamiche belliche che lo hanno investito e che potranno 

investirlo: «la guerra non è mai scongiurata perché, innanzitutto, ha 

presieduto alla nascita degli stati: il diritto, la pace e le leggi sono nati nel 

sangue delle battaglie»21. È in questo senso che incontriamo il ribaltamento 

della tesi di Von Clausewitz, secondo il quale la guerra non è che la 

prosecuzione della politica con altri mezzi. Per Foucault vale l’opposto: «la 

politica è la guerra continuata con altri mezzi»22, perché la prima non è altro 

che «il mantenimento del disequilibrio delle forze manifestatosi nella 

guerra»23. Quest’ultima è dunque considerata il «principio eventuale di analisi 

dei rapporti di potere»24, nel senso che essa si configura come quell’evento a 

partire dal quale si dispiegano i meccanismi governamentali che transitano 

in una data popolazione che risiede in un dato territorio.  

Ora, se questo è il ragionamento di Foucault, è evidente e pacifico che 

le analisi condotte nel corso del 1976 vadano in questa direzione. Gli studi 

sul razzismo di stato, su Hobbes, sul concetto di nazione e sulla violenza 

permettono di comprendere in che senso la guerra informi di sé il politico, 

riproducendo dinamiche belliche all’interno di una società che, dietro 

l’apparenza della pace, va costantemente difesa: «la repressione non è più 

quel che era l’oppressione rispetto al contratto, cioè un abuso, ma, al 

contrario, il semplice effetto e continuazione di un rapporto di dominazione. 

La repressione non sarebbe altro che la messa in opera, all’interno di questa 

pseudo-pace, di un rapporto di forza perpetuo»25. 

Quel che intendiamo mostrare in questo articolo è come, in realtà, il 

tema della guerra e la centralità del discorso strategico-geopolitico 

permangano anche nei corsi degli anni successivi, ovvero in Sicurezza, 

Territorio, Popolazione e in Nascita della biopolitica. Anzi, nostra intenzione 

è mostrare come Foucault, nel trattare dei meccanismi di sicurezza e delle 

forme di governamentalità liberali e neoliberali, sia perfettamente 

consapevole di come, alle spalle di questi processi, vi siano degli 

sconvolgimenti geopolitici di primaria importanza, che hanno contribuito a 

ridistribuire i rapporti di potere e di sapere. Inoltre, riteniamo che mostrare 

quanto – per Foucault – le dinamiche geopolitiche fossero centrali per lo 

                                                 
21 M. Foucault, BDS, cit., p. 49. 
22 Ivi, p. 47. 
23 Ivi, p. 23. 
24 Ivi, p. 28. 
25 Ivi, p. 25. 



 

 

129 

stabilirsi di nessi sapere-potere possa anche permetterci di guardare in 

maniera differente al nostro tempo, segnato dallo sviluppo di nuove forme 

governamentali e da una crescente tensione geopolitica. Di questo, però, 

tratteremo brevemente solo nell’ultimo paragrafo.  

Adesso, invece, ci accingiamo ad analizzare quel periodo storico in cui, 

secondo Foucault, si è prodotto un fenomeno importante: «l’apparizione – si 

dovrebbe dire l’invenzione – di una nuova meccanica di potere che ha delle 

procedure sue proprie, degli strumenti del tutto nuovi, degli apparati molto 

diversi»26. 

Stiamo parlando, ovviamente, dei meccanismi di sicurezza, che si sono 

imposti tra XVII e XVIII secolo, la cui genesi – come vedremo – è 

incomprensibile senza riferirsi alla congiuntura geopolitica allora vigente. 

 

2. Sicurezza, universalità e polizia: lo spettro di Westfalia  

Se il problema fondamentale di Foucault è il passaggio dalla logica 

della sovranità a quella della governamentalità, dunque da una concezione 

verticale a una concezione orizzontale del potere, lo studio dei meccanismi di 

sicurezza porta il filosofo francese ad approfondire ulteriormente 

l’immanentizzazione delle strategie di potere. Per quanto, infatti, nei 

meccanismi disciplinari il potere fosse già inteso come relazione 

governamentale, nel processo di assoggettamento rimaneva una dimensione 

trascendente: quella della norma 27 . Questa, infatti, era esterna rispetto 

all’anormale, il quale – disciplinandosi – si adeguava ad essa. Con i 

meccanismi di sicurezza, analizzati in Sicurezza, Territorio, Popolazione, la 

prospettiva cambia. Essi, infatti, piuttosto che vietare o spingere un soggetto 

ad adattarsi ad una norma esteriore, favoriscono e lasciano sviluppare il 

«gioco della realtà con se stessa»28 , sviluppando una capacità regolativa 

immanente che sia in grado di agire «stando dentro l’elemento della realtà»29. 

Non c’è più una norma opposta a un’anormalità: vi è un immanente rapporto 

di forze all’interno del quale «la politica deve giocare»30. Quel che si genera 

                                                 
26 Ivi, p. 38. 
27 Cfr., Id., Sècuritè, Territoire, Population, Gallimard, Paris, 2004 (Sicurezza, Territorio, 

Popolazione, trad. it. di P. Napoli, Feltrinelli, Milano, 2017, pp. 50-51): «La normalizzazione 

disciplinare consiste nell’introdurre un modello ottimale costruito in funzione di un certo 

risultato in modo da rendere le persone, i loro gesti e atti conformi a tale modello: normale è 

chi è capace di conformarsi a questa norma, anormale chi non ci riesce». Da ora, STP. 
28 Ivi, p. 47. 
29 Ibidem. 
30 Ibidem. 



 

 

130 

è un campo di forze totalmente immanente, all’interno del quale «ogni forza 

ha un potere di produrre affezioni su (altre) e di essere affetta (da altre 

ancora)»31.  

Ora, in che modo la politica “deve giocare” all’interno di questo 

immanente campo di forze? Come si è già accennato, in questo dispositivo 

governamentale si ha a che fare con la popolazione, intesa «come un insieme 

di processi da gestire in ciò che essi hanno di naturale e sulla base della loro 

naturalità»32. La popolazione sprigiona delle forze che devono essere gestite. 

Non secondo la logica della sovranità o della legge, ma secondo meccanismi 

di sicurezza che permettano di trasformarla e governarla. Su questo, Foucault 

è molto chiaro: la popolazione non può essere cambiata «per decreto»33 

(logica della sovranità). Tuttavia, attraverso alcuni meccanismi e dispositivi 

securitari «guidati dall’analisi e dal calcolo»34 questa diventa «continuamente 

accessibile»35. Il problema fondamentale è qui quello del desiderio, ovvero 

quella forza «in base a cui ogni individuo agisce. Desiderio contro il quale 

non si può nulla»36. A differenza delle discipline, i meccanismi securitari non 

possono nulla contro il desiderio del singolo. Esso è letteralmente 

impenetrabile. E tuttavia, quando questi desideri, anche irrazionali, vengono 

lasciati liberi, ovvero viene favorito lo svilupparsi del “gioco della realtà con 

se stessa”, ecco che si apre la possibilità del governo della popolazione: 

 
C’è un momento in cui la naturalità di questo desiderio incide sulla 

popolazione e si lascia penetrare dalla tecnica di governo: abbandonato 

infatti al suo stesso gioco, entro certi limiti e in virtù di alcune 

correlazioni […], questo desiderio produrrà l’interesse generale della 

popolazione […]. Produzione dell’interesse collettivo mediante il gioco 

del desiderio: ecco ciò che contraddistingue la naturalità della 

popolazione e la possibile artificialità dei mezzi per gestirla37. 

 

Sul singolo desiderio, nulla può essere detto. Ma, quando questo 

desiderio entra in un campo di forze, ovvero entra in relazione con altri 

desideri, esso produce una serie di movimenti, di spostamenti, di regolarità 

                                                 
31 G. Deleuze, Foucault, cit., p. 88.  
32 M. Foucault, STP, cit., p. 61. 
33 Ivi, p. 62. 
34 Ibidem. 
35 Ibidem. 
36 Ivi, p. 63. 
37 Ivi, pp. 63-64. 



 

 

131 

che, con adeguati “mezzi artificiali”, possono essere colte: «la popolazione è 

un insieme di elementi al cui interno sono osservabili costanti e regolarità 

finanche nei casi fortuiti»38. In questo senso, è chiaro perché Foucault affermi 

che il problema dei meccanismi di sicurezza non è dire “no”, quanto «sapere 

come dire sì a questo desiderio»39.  

È a questo punto che emerge il problema del sapere: come si è detto, 

infatti, il desiderio va lasciato libero perché il singolo sfugge, mentre a livello 

della popolazione, con “analisi e calcoli”, è possibile governare, cogliendo 

regolarità e generalità. Come raccogliere, però, tutti questi dati necessari a 

sapere la popolazione? Tale questione ci porta ad analizzare il dispositivo 

“polizia”. Nel XVII secolo, precisa subito Foucault, la parola “polizia” ha un 

significato estremamente diverso da quello che gli attribuiamo oggi. Con tale 

parola si designa infatti «l’insieme dei mezzi che servono a far crescere la 

forza dello stato, garantendo il buon ordine dello stato stesso» 40 . Se in 

precedenza si era detto che la popolazione è accessibile con le giuste tecniche 

e i giusti calcoli, la polizia si configura proprio come «il calcolo e la tecnica 

che permetteranno di stabilire una relazione mobile, ma comunque stabile e 

controllabile tra l’ordine interno dello stato e la crescita delle sue forze»41. La 

polizia, dunque, è quel dispositivo che ha il compito di promuovere e 

garantire il ben-essere42, assicurandosi che il libero gioco dei desideri della 

popolazione promuova lo splendore dello stato: «la polizia è […] l’arte dello 

splendore dello stato in quanto ordine visibile e forza eclatante»43. La polizia, 

insomma, deve assicurare che il gioco dei desideri lasciati liberi, da un lato, 

non sia dannoso per lo stato e, dall’altro, che produca effettivamente quei 

benefici che devono essere prodotti: «il buon impiego delle forze dello stato, 

ecco l’oggetto della polizia»44. 

Come opera, tuttavia, la polizia? Già in Sorvegliare e Punire, Foucault 

scriveva che «il potere poliziesco deve vertere “su tutto”: tuttavia non è la 

totalità dello stato né del regno come corpo visibile e invisibile del monarca: 

è la polvere degli avvenimenti, delle azioni, delle condotte, delle opinioni – 

“tutto ciò che accade”; l’oggetto della polizia sono quelle “cose di ogni 

                                                 
38 Ivi, p. 65. 
39 Ivi, p. 64. 
40 Ivi, p. 226. 
41 Ibidem. 
42 A. Zanini, L’ordine del discorso economico, cit., p. 85. 
43 M. Foucault, STP, cit., p. 226. 
44 Ibidem. 



 

 

132 

istante”››45. La polizia ha un «oggetto quasi infinito»46 perché – per garantire 

che il gioco della realtà con se stessa produca benefici – ogni stato deve 

quantomeno conoscere «la popolazione, l’esercito, le risorse naturali, la 

produzione, il commercio, la circolazione monetaria»47 . Questa necessità 

porta alla nascita di una particolare scienza. Siamo di fronte al sapere dello 

stato su se stesso e, dunque, questa scienza non potrà che essere la statistica, 

«resa necessaria, ma anche possibile dalla polizia, dal momento che questa è 

l’insieme dei procedimenti predisposti per far crescere le forze, per 

combinarle, per svilupparle»48. Siamo, per usare la fortunata espressione di 

Bruno Rizzi, dinnanzi ad una burocratizzazione del mondo49, ovvero in una 

dimensione in cui «ciò che non è classificato viene reso invisibile»50: ogni 

membro della popolazione, proprio in quanto membro della popolazione, 

«sarà iscritto, in maniera definitiva, su un registro, assieme alla professione e 

allo stile di vita che ha scelto. Chi non intendesse iscriversi in una delle 

rubriche […] non dovrebbe avere accesso al rango di cittadino, e anzi 

dovrebbe essere considerato come la feccia del popolo, malfattore e senza 

onore»51. Ora, da quanto si è detto, dovrebbe apparire chiaro come la polizia 

abbia a che fare con qualsiasi attività sociale degli esseri umani, ovvero con 

quella libertà che è semplicemente il rovescio della medaglia dei meccanismi 

di sicurezza, che viene preservata e fatta giocare con se stessa al fine di 

aumentare la forza dello stato, garantendo in tal modo il benessere sia di 

questo che dei membri della popolazione.  

La polizia è, dunque, il termine medio tra stato e popolazione. Essa  

 
è l’insieme delle tecniche, degli interventi e dei mezzi che assicurano 

che il vivere, il fare di più che semplicemente vivere, cioè il coesistere 

[…], saranno realmente convertibili in forze dello stato. Con la polizia, 

quindi, si disegna un cerchio che parte dallo stato, come potere di 

intervento razionale, e ritorna allo stato, come insieme di forze in 

                                                 
45  Id., Surveiller et punir, Gallimard, Paris, 2007 (Sorvegliare e punire. Nascita della 

prigione, trad. it. di A. Tarchetti, Einaudi, Torino 2014 p. 233). 
46 Id., Naissance de la biopolitique, Gallimard, Paris, 2004 (Nascita della biopolitica, trad. 

it. di A. Fontana, Feltrinelli, Milano 2018, p. 18). Da ora NDB. 
47 Id., STP, cit., p. 227. 
48 Ivi, p. 228. 
49 B. Rizzi, La burocratizzazione del mondo, Edizioni Colibrì, Monza 2015. 
50 G. Bowker, Memory practices in the science, MIT Press, Cambridge 2014, p. 12. 
51 M. Foucault, STP, cit., p. 231. 



 

 

133 

crescita o da far crescere, passando per la vita degli individui, che ora, 

in quanto semplice vita, diventa preziosa per lo stato52. 

 

C’è tuttavia un punto da specificare: precedentemente, abbiamo fatto 

più volte riferimento alla nozione di campo di forze, riferendoci in particolare 

alla dialettica dei desideri che, lasciati liberi, si incontrano producendo effetti 

benefici. Nell’analisi della polizia, però, Foucault ha fatto più volte 

riferimento ad un’altra forza, che deve essere garantita e promossa dal campo 

di forze dei desideri: la forza dello stato. Anzi, parrebbe che l’obiettivo 

fondamentale della polizia sia esattamente lo «sviluppo delle forze dello 

stato» 53 . Perché, dunque, la nozione di forza dello stato assume tale 

importanza? Con questa domanda, siamo di nuovo proiettati nel campo della 

guerra e del discorso strategico-geopolitico.  

Abbiamo detto che i meccanismi di sicurezza si impongono nel XVII 

secolo, e ciò non avviene casualmente. Potrebbe infatti essere indicata una 

data ben precisa, a partire dalla quale gli stati europei sono stati “obbligati” a 

implementare tali meccanismi e a sviluppare un apparato di polizia come 

quello sopra descritto: il 1648. È l’anno delle paci della Westfalia, le quali – 

secondo Foucault, ma non solo 54  – segnano uno spartiacque nella storia 

europea: 

 
La fine dell’impero romano va collocata esattamente nel 1648, ovvero 

il giorno in cui si è riconosciuto che l’impero non rappresenta più la 

vocazione ultima degli stati […]. Nella stessa epoca, sempre con il 

trattato di Westfalia, viene constatato il fatto che, da un lato, la frattura 

della Chiesa, con la Riforma, è acquisita, istituzionalizzata e 

riconosciuta; dall’altro, che gli stati nella loro politica, nelle loro scelte 

e alleanze, non devono più raggrupparsi secondo l’appartenenza 

religiosa55 

 

Westfalia segna la politica europea perché sancisce la fine degli 

universalismi che tentavano di dominarla: impero e papato. A partire dal 

1648, dunque, lo spazio europeo si configura come uno spazio molteplice e 

pieno di particolarità (gli stati) che non riconoscono un’entità superiore 

                                                 
52 Ivi, p. 237. 
53 Ivi, p. 235. 
54 A conferma della profonda conoscenza della geopolitica da parte di Foucault, si fa notare 

che l’interpretazione di questa fase storica fornita da Henry Kissinger è sostanzialmente la 

stessa. Cfr., H. Kissinger, World Order, Penguin, New York 2014, pp. 23-41 
55 M. Foucault, STP, cit., p. 210. 



 

 

134 

(religiosa o civile) né nel presente né alla fine dei tempi. Privo di una forza in 

grado di dirimere le contese fra gli stati, lo spazio europeo si trasforma in 

luogo di concorrenza all’interno del quale essi competono su tutto. Il 

problema fondamentale diventa quindi riuscire a trovare un modo per 

garantire la stabilità del continente senza far ricorso ad un’entità trascendente 

o esterna al sistema degli stati: è esattamente lo stesso problema dei 

meccanismi di sicurezza, posto però – per così dire – a livello geopolitico. 

Emerge infatti la necessità di individuare e implementare un sistema di 

sicurezza in grado di mantenere «un certo equilibrio tra i diversi stati 

dell’Europa» 56 . Siamo dinnanzi all’”invenzione” della bilancia europea, 

ovvero di quel sistema diplomatico necessario per mantenere la pace nel 

continente. In cosa consiste questo sistema? Foucault lo riassume in questi 

termini: «limitazione assoluta delle forza dei più forti, pareggiamento dei più 

forti, possibilità di combinarsi dei più deboli contro i più forti: ecco le tre 

forme concepite e immaginate per costruire l’equilibrio europeo»57.  

Un problema, tuttavia, salta subito all’occhio: come fare a capire la 

forza di uno stato? Come può un governante essere a conoscenza delle forze 

a sua disposizione, per essere certo di non essere superato dagli altri? In 

effetti, Foucault è perfettamente consapevole che questa “pace” è tutto tranne 

che stabile e duratura58, e che può essere rotta dall’azione di un singolo stato. 

Ora, per evitare che ciò avvenga è necessaria quella che, oggi, chiameremmo 

“deterrenza”: tutti gli stati devono avere delle capacità militari tali da 

scoraggiare gli altri a intraprendere una guerra. Si torna, però, al punto di 

partenza: come può un governante sapere se il suo stato possiede una forza in 

grado di agire da elemento deterrente? In realtà, la risposta a questa domanda 

l’abbiamo già data in precedenza: attraverso la polizia, che si occupa 

esattamente di questo, ovvero di calcolare, misurare e indirizzare la forza 

dello stato, conoscendone i limiti e le applicazioni, sapendo come intervenire 

sulla popolazione per garantire la crescita di tale forza. Infatti, scrive 

Foucault, 

 
La bilancia e l’equilibrio in Europa possono essere effettivamente 

mantenuti solo se ogni stato ha una buona polizia che gli permette di far 

crescere le proprie forze […]. Per non dover assistere a un 

rovesciamento dei rapporti di forza a proprio sfavore, ogni stato deve 

                                                 
56 Ivi, p. 215 
57 Ivi, p. 217. 
58 Ivi, p. 218 



 

 

135 

pertanto dotarsi di una buona polizia […]. Affinché l’equilibrio sia 

veramente mantenuto in Europa, ogni stato deve poter conoscere le 

proprie forze, conoscere e apprezzare quelle degli altri, in modo da 

stabilire una comparazione che permetterà di rispettare e mantenere 

l’equilibrio59. 

 

Quel che appare evidente da questo passaggio è che lo sviluppo della 

polizia come macchina governamentale – in grado dunque di far funzionare 

il cerchio biopolitico tra stato e popolazione di cui abbiamo parlato in 

precedenza60 – è legato a doppio filo al mutare delle circostanze geopolitiche. 

A mutare è la mappa stessa dell’Europa, non più totalizzabile sotto le nozioni 

di Imperium o di Res Publica Christiana, giacché sempre di più si configura 

come una pura «carta dei rapporti di forza»61; questi vanno allora assicurati 

attraverso il balance of power, che richiede, però, oltre a intensi sforzi 

diplomatici, anche (e soprattutto) lo sviluppo della polizia: «l’istruzione di un 

corpo di diplomatici impegnati in pratiche negoziali costanti, lo sviluppo di 

un sistema puntuale di informazioni sulle forze di ciascuno stato costituiscono 

gli strumenti essenziali di un dispositivo di sicurezza permanente che sarà poi 

codificato in un sistema di regole di diritto internazionale»62.  

Insomma, anche nella situazione di pace garantita da Westfalia, si può 

intravedere come «la guerra continua a infuriare all’interno di tutti i 

meccanismi di potere»63.  

Prima di procedere, però, è necessario sottolineare un ultimo aspetto. 

Nel concludere la parte del corso dedicata alle paci della Westfalia, Foucault 

afferma: «non bisogna […] dimenticare che l’Europa, in quanto entità 

giuridico-politica e sistema di sicurezza diplomatica e politica, è il giogo che 

i paesi più potenti hanno imposto alla Germania»64. Questa constatazione è di 

cruciale importanza: nel prossimo paragrafo, infatti, mostreremo come anche 

la forma di governamentalità neoliberale possa, per certi aspetti, essere 

ricondotta al mutare di alcune congiunture geopolitiche. E, al centro del 

nostro ragionamento, ci sarà proprio la Germania. Anzi, le Germanie. 

 

                                                 
59 Ivi, p. 227. 
60 Cfr., supra, nota 52 
61 G. Deleuze, Foucault, cit., p. 51. 
62 G. Commisso, Genealogia della governance, Asterios, Trieste 2016, p. 113. 
63 M. Foucault, BDS, cit., p. 49. 
64 Id., STP, cit., p. 221. 



 

 

136 

3. Antigermania: la governamentalità neoliberale e la legittimità dello stato 

tedesco 

Come lo stesso Foucault, ci troviamo a fare un salto temporale 

abbastanza importante, dal XVII-XVIII secolo al ventesimo. Il nucleo 

tematico di Nascita della biopolitica è, infatti, l’analisi della 

governamentalità neoliberale, il cui principale problema è «sapere in che 

modo sia possibile regolare l’esercizio del potere politico in base ai principi 

dell’economia di mercato»65. Se la governamentalità del liberalismo classico, 

basata sui meccanismi di sicurezza, si poneva il problema di utilizzare 

l’economia per aumentare la wealth of nations, il problema del neoliberalismo 

è più radicale: come fondare lo stato sulla base di un nuovo luogo di 

veridizione, ossia il mercato?  

Lo slittamento, che potrebbe apparire a prima vista cosa da poco, è 

affrontato da Foucault con estrema concretezza, attraverso l’analisi della 

ricostruzione della Germania dopo la Seconda Guerra Mondiale. 

Effettivamente, concentrarsi su un esempio concreto è una scelta obbligata 

per Foucault, proprio perché tale slittamento non avviene esclusivamente a 

livello ideologico, ma – come Foucault nota e come noi cercheremo di 

ricostruire – ha avuto la sua prima apparizione, e probabilmente la più 

radicale, in un paese (la Repubblica Federale Germania) uscito martoriato, 

sconfitto e delegittimato sotto ogni aspetto dalla guerra. Per comprendere 

dunque l’analisi di Foucault è necessario, brevemente, descrivere la 

congiuntura in cui si trovava la Germania alla fine del secondo conflitto 

mondiale. Ciò ci permetterà di mostrare in che senso, anche nel descrivere la 

genesi della governamentalità neoliberale, Foucault tenga in ampia 

considerazione e conosca a fondo lo scenario internazionale. 

Come è noto, la Germania esce dalla Seconda Guerra Mondiale divisa 

in sfere d’influenza, priva di soggettività geopolitica e completamente 

sommersa dai debiti di guerra. La spartizione della Germania tra USA e 

URRS, inoltre, è considerata necessaria dalle potenze vincitrici anche per 

stroncare sul nascere ogni possibile revanscismo tedesco, privando così il 

paese delle condizioni materiali necessarie anche solo per ipotizzarlo. Inoltre, 

come la pubblicistica – in particolare francese e inglese – di quegli anni 

sottolinea, il popolo tedesco viene connotato antropologicamente e descritto 

come dotato di un carattere nazionale aggressivo, vendicativo e 

                                                 
65 Id., NDB, p. 115. 



 

 

137 

intrinsecamente violento66. È la nascita della “germanofobia”, secondo cui i 

tedeschi sarebbero dotati di uno specifico carattere nazionale che, da Arminio 

a Hitler, li rende pericolosi per la sicurezza dell’Europa67.  

Tale caratterizzazione del popolo tedesco è servita anche per legittimare 

particolari interessi strategici, in particolare americani. Gli USA, dopo la 

Seconda Guerra Mondiale, avevano infatti due principali problemi: contenere 

l’Unione Sovietica ed evitare la formazione di un blocco europeo in grado di 

contendere il predominio americano sull’Atlantico68. Per farlo era necessario 

mantenere una presenza militare nel Vecchio Continente, federando gli alleati 

(con l’aggiunta dell’Italia post-fascista) e assicurandosi che la Germania non 

potesse aspirare ad alcuna egemonia continentale: era la nascita della 

NATO69, il cui compito – mirabilmente descritto dal Lord Ismay, primo 

Segretario generale dell’Alleanza – era di tenere «gli americani dentro 

[l’Europa], i russi fuori e i tedeschi sotto»70 .  

Se questi erano gli atteggiamenti e le strategie dei vincitori, in Germania 

avveniva qualcosa di particolare. Come nota Caracciolo «l’Angst vor 

Deutschland così strumentalmente agitata dopo il 1945 produce, caso forse 

unico nella storia, una potente germanofobia tedesca»71. I tedeschi dell’Ovest, 

infatti, ragionando retrospettivamente sulla loro storia, paiono far loro le tesi 

germanofobiche. Hans Magnus Henzensberg ha recentemente descritto i 

secondi anni ’40 del ‘900 tedesco come caratterizzati da una 

«sovrapproduzione di autocritica»72. Tesi brillantemente riassunta da Thomas 

Mann in una conferenza tenuta in America (alla Libreria del Congresso) nel 

1945: i tedeschi suoi contemporanei gli apparivano ormai volti 

                                                 
66 La ricostruzione di questo dibattito è offerta in L. Caracciolo, Gli usi geopolitici della 

germanofobia: fra Europa ed euro, in G.E. Rusconi-H. Woller, Italia e Germania 1954-2000. 

La costruzione dell’Europa, Il Mulino, Bologna 2005, pp. 463-479. 
67  Per una ricostruzione, H. Wolfram, Das Reich des Germanen. Zwischen Antike und 

Mittelalter, Siedler, Berlin 1990. 
68 Cfr., per tutti, H. Kissinger, Diplomacy, Simon & Schuster, New York 1994.  
69 Cfr., sulle finalità strategiche della NATO nel contesto post-bellico, T.A. Sayle, Enduring 

Alliance: a history of NATO and the postwar global order, Cornell University Press, New 

York 2019; sul rapporto tra NATO e Germania dell’Est, cfr. E. Kirchner-J. Sperling (a cura 

di), The Federal Republic of Germany and NATO, Palgrave MacMillan, London 1992. 
70  La citazione è disponibile sul sito della NATO, consultabile a questo link: 

https://www.nato.int/cps/en/natohq/declassified_137930.htm 
71 L. Caracciolo, La fine della pace, Feltrinelli, Milano, 2022, p. 70. 
72 H.M. Enzensberger, Ach, Deutschland! Eine patriotische Kleinigkeit, in «Kursbuch. Das 

Gelobte Land», n. 1, 2000, p. 4. 



 

 

138 

«all’autocritica, spinta sovente fino alla nausea e allo strazio di se stessi»73. 

Qualche anno più avanti, sarà Willy Brandt a declinare politicamente un tale 

atteggiamento: «la Comunità Europea è necessaria a proteggere la Germania 

da se stessa»74.  

Insomma, il clima che si respira in Germania nell’immediato 

dopoguerra è caratterizzato da una germanofobia introiettata, in virtù della 

quale i tedeschi si sentono sinceramente responsabili degli orrori del nazismo 

e, dunque, di tutto ciò che può, in qualche modo, essere ad esso collegato. A 

ciò, come si è detto, si affiancano gli imperativi strategici delle potenze 

vincitrici, che vedono nel ritorno di uno stato tedesco forte un rischio 

esistenziale. Ciò vale sia per gli americani che per i sovietici, ed emblematica 

è – a questo riguardo – un’esternazione di Abrasimov, ambasciatore russo in 

Germania Est, che – rivolgendosi agli americani – affermò: «voi occupatevi 

dei vostri tedeschi, che noi ci occupiamo dei nostri»75. 

Ed eccoci al problema: come rifondare uno stato in una tale congiuntura 

internazionale? Evidentemente, come nota Foucault, «non sussistono né 

diritti storici né legittimità giuridica, per fondare uno stato tedesco»76. I diritti 

storici non possono esistere per ovvi motivi: cercare di legittimare 

storicamente lo stato tedesco avrebbe significato dover inglobare all’interno 

della storia patria il nazismo, il che era inaccettabile; la legittimità giuridica 

era difficile da ottenere: «la Germania, da un lato, è divisa e, dall’altro, è 

occupata»77. La Germania, inoltre, non poteva rifondarsi tramite l’istituzione 

politica, tramite il ristabilirsi di un’auctoritas sovrana, per due ordini di 

ragioni, strettamente collegate: da un lato, come abbiamo affermato in 

precedenza, una tale operazione sarebbe stata mal vista dalle potenze 

vincitrici, che consideravano la presenza di uno stato tedesco forte una 

minaccia; dall’altro lato, come nota Foucault, anche all’interno della 

Repubblica Federale Germania vi erano voci assolutamente contrarie al 

ritorno di una forte autorità politica, che potesse indirizzare l’attività 

economica. Insomma, vi era in Germania una forte fobia di stato. Questa, da 

un lato, può essere fatta risalire alla germanofobia introiettata nel primo 

dopoguerra; dall’altro, in una maniera diversa ma altrettanto importante, la 

“fobia di stato” era portata avanti dai neoliberali della scuola di Friburgo. 

                                                 
73 T. Mann, Schriften zur Politik, Fischer, Frankfurt am Main 1978, p. 181. 
74 W. Brandt, Erinnerungen, Ullstein, Frankfurt am Main 1994, p. 14. 
75 Cit. in P. Bender, Deutsche Parallelen, Siedler, Berlin 1989, p. 63. 
76 M. Foucault, NDB, cit., p. 80. 
77 Ibidem. 



 

 

139 

Costoro, in molti allievi di Husserl, vedevano nella pianificazione economica 

da parte dello stato una mera “parte”, implicata nell’ “intero” nazismo78. A 

loro avviso, retrospettivamente, il nazismo era «una verità»79, nel senso che 

esso non poteva non generarsi data l’onnipresenza dello stato nell’economia: 

l’interventismo statale era totale, e il risultato non poteva che essere uno stato 

totalitario.  

Il nuovo stato tedesco, dunque, non poteva legittimarsi né attraverso i 

diritti storici (che avrebbero obbligato ad inserire il nazismo nella cronologia 

nazionale), né attraverso la legittimità giuridica (la Germania era divisa e 

occupata), né attraverso il ricorso ad un’auctoritas (inaccettabile per le 

potenze occupanti e per molti tedeschi che avevano introiettato la 

germanofobia), e nemmeno attraverso delle politiche di pianificazione in 

grado di sanare le ferite economiche della guerra (considerate dai neoliberali 

come l’anticamera del nazismo).  

È qui, e a causa di queste limitazioni strutturali, che avviene un qualcosa 

di decisivo. Non potendo contare su forme statali di legittimazione, per i 

motivi geopolitici, storici e culturali che abbiamo esposto, la Repubblica 

Federale Germania deve trovare legittimazione politica fuori dalla politica, 

ovvero nel campo dell’economia politica. Nella consapevolezza che una 

legittimazione storica, giuridica o sociale era impossibile, Foucault coglie con 

estrema lucidità come  

 
nella Germania contemporanea, l’economia, lo sviluppo e la crescita 

economica producono sovranità politica attraverso l’istituzione e il 

gioco istituzionale che fanno funzionare quest’economia. L’economia 

produce legittimità per lo stato, che ne è il garante. In altri termini – ed 

è un fenomeno assolutamente importante […] – l’economia è creatrice 

di diritto pubblico80. 

 

                                                 
78 Su questo, non si può fare altro che rimandare a E. Husserl, Logische Untersuchungen, 

Meiner Felix Verlag, Berlin, 2013 (trad. it. di G. Piana, Ricerche logiche, Il Saggiatore, 

Milano 2015, pp. 375-426), in particolare la terza ricerca: Sulla teoria degli interi e delle 

parti. In questi passaggi Husserl tematizza un rapporto di implicazione tra le parti e l’intero, 

e il ragionamento dei neoliberali di Friburgo pare essere muovere da questi presupposto. Si 

veda, comunque, R. Klump, On the phenomenological roots of German Ordnungstheorie, in 

P. Commun (a cura di), L’ordolibéralisme allemande: aux sources de l’economie sociale de 

marché, UCP, Cergy 2003, pp. 169-192.   
79 M. Foucault, NDB, cit., p. 101. 
80 Ivi, p. 81 



 

 

140 

Questo evento decisivo, ovvero l’apparire del «primo esempio, nella 

storia, di stato economico, radicalmente economico» 81 , si cala in una 

congiuntura geopolitica, quella che abbiamo descritto in precedenza, che 

Foucault conosceva bene e che teneva bene a mente. Infatti, come scrive il 

filosofo francese, la nascita dello stato “radicalmente economico” era 

necessaria per non destare preoccupazione nei vicini europei, «garantendo 

che l’embrione istituzionale che si stava formando non presentava in alcun 

modo gli stessi rischi di stato forte o di stato totalitario conosciuti negli anni 

precedenti»82. Insomma, Foucault è perfettamente consapevole di come tale 

operazione fosse «uno stratagemma nei confronti degli americani e degli 

europei»83, perché «la storia aveva detto no allo stato tedesco, ma d’ora in poi 

sarà l’economia a consentirgli di affermarsi»84. Tale stratagemma tedesco, 

maturato a causa della congiuntura descritta in precedenza, tiene a battesimo 

la governamentalità neoliberale, ovvero una forma di governo che non si 

limita a considerare l’economia come una “branca” della politica, giacché 

essa si configura il luogo di veridizione della politica e dell’azione del 

politico: «l’economia produce dei segni, che sono segni politici, i quali 

permettono di far funzionare le strutture, produce dei meccanismi e delle 

giustificazioni di potere. Il libero mercato, il mercato economicamente libero, 

lega politicamente e manifesta dei legami politici» 85 . Questa forma 

governamentale, che non ha perso la sua attualità 86 , però, non è 

semplicemente nata nelle teste degli economisti della scuola di Friburgo. Al 

contrario, come nota Foucault, essa si è imposta con la massima urgenza in 

uno stato «che la storia, la disfatta o la decisione dei vincitori, come preferite, 

avevano messo fuori legge»87. Anche nel ripercorrere la genesi del dispositivo 

di governo neoliberale – in virtù del quale la politica trova il suo ruolo di 

veridizione nell’economia, che funge da vera misura del consenso88 – appare 

quindi evidente l’importanza attribuita da Foucault alle congiunture 

                                                 
81 Ivi, p. 83. 
82 Ivi, p. 81. 
83 Ibidem. 
84 Ivi, p. 83. 
85 Ibidem. 
86 Si veda, per un’attualizzazione delle tesi foucaultiane, C. Laval-P. Dardot, La nouvelle 

raison du monde, La Découverte, Paris 2010 (La nuova ragione del mondo. Critica della 

razionalità neoliberista, trad. it. di R. Antoniucci e M. Lapenna, Derive Approdi, Roma 

2013).  
87 M. Foucault, NDB, cit., p. 83. 
88 Ivi, p. 82.  



 

 

141 

geopolitiche. Insomma, se – come abbiamo mostrato in precedenza – le forme 

governamentali «hanno per essenziale come punto d’ancoraggio un certo 

rapporto di forza stabilito in un determinato momento, storicamente 

precisabile, nella guerra e dalla guerra»89, non vi è dubbio che il punto di 

ancoraggio della governamentalità neoliberale possa essere rintracciato negli 

equilibri post-seconda guerra mondiale, ovvero in quella congiuntura 

geopolitica in cui la Germania si è trovata a dover risolvere il seguente 

problema: «dato uno stato che non esiste, in che modo farlo esistere a partire 

da quello spazio non statale che è quello di una libertà economica?»90 

Le genesi della governamentalità neoliberale, dunque, si innesta in una 

fase geopolitica ben precisa, senza la quale le idee ordoliberali difficilmente 

sarebbero andate al potere 91 . Il plesso sapere-potere sotteso alla 

governamentalità algoritmica, come quello sotteso ai meccanismi di sicurezza 

sviluppatisi nel XVII secolo, hanno dunque avuto bisogno anche di strutturali 

cambiamenti geopolitici per imporsi. Ciò, ovviamente, non significa 

sostenere che – per Foucault – i mutamenti geopolitici causino sic et 

simpliciter una mutazione nei regimi governamentali. Tuttavia, essi non 

possono essere ignorati. 

 

4. Conclusione: geopolitica e biopolitica oggi 

Nei paragrafi precedenti abbiamo cercato di mostrare come, 

nell’itinerario di Foucault, le considerazioni geopolitiche abbiano svolto un 

ruolo importante nel mutamento dei plessi sapere-potere e nella genesi delle 

forme governamentali. Ovviamente, ciò non significa considerare le relazioni 

internazionali come primo motore dell’evoluzione delle prassi di governo: 

una tale prospettiva andrebbe evidentemente in contrasto con l’impostazione 

di Foucault, secondo cui ogni analisi sempre «presuppone il dispiegamento di 

una rete causale complessa e densa, che tuttavia non risponderebbe 

all’esigenza di saturazione imposta da un principio primo unitario»92. Quel 

che ci interessava era semplicemente mostrare come le dinamiche 

geopolitiche entrassero più volte nelle “reti causali complesse” disegnate da 

Foucault, il quale aveva una conoscenza molto puntuale e lucida della storia 

delle relazioni internazionali, conoscenza che ha permesso al filosofo 

                                                 
89 Id., BDS, cit., p. 23. 
90 Id., NDB, cit., p. 84. 
91 Su questo, A. Zanini, Ordoliberalismo, Il Mulino, Bologna 2021. 
92 M. Foucault, Qu’est-ce que la critique?, Vrin, Paris 2015 (Illuminismo e critica, trad. it. di 

P. Napoli, Donzelli, Roma 1997, p. 58). 



 

 

142 

francese di decrittare spostamenti di potere e di sapere anche attraverso queste 

lenti. Siamo dunque perfettamente consapevoli che i mutamenti geopolitici 

non siano gli unici dispositivi in virtù dei quali si producono dei mutamenti 

nelle strutture governamentali. Tuttavia, abbiamo voluto sottolineare la loro 

importanza per due motivi: da un lato perché la letteratura si è poco 

concentrata sul rapporto tra Foucault e la geopolitica93, rapporto che a noi 

sembra invece estremamente stretto e costante (a partire dal 1976); dall’altro, 

riteniamo che sottolineare l’importanza delle relazioni internazionali per la 

genesi delle forme di governamentalità sia utile anche per dar conto di alcuni 

fenomeni che avvengono nel nostro presente, ai quali possiamo solo 

accennare.  

Un tale problema meriterebbe infatti uno studio a parte, anche perché – 

a seguito del conflitto russo-ucraino – sono veramente molte le questioni 

internazionali che potrebbero chiamare in causa problemi strettamente 

biopolitici: si pensi soltanto al tema dell’energia o all’approvigionamento di 

materie prime alimentari come il grano. Ovviamente, è ancora troppo presto 

per tentare analisi di questo tipo. Tuttavia, esiste una questione geopolitica 

che sta già, in combinazione con altri slittamenti all’interno del nesso sapere-

potere, generando una nuova forma governamentale: il conflitto tecnologico 

sino-americano, in particolare la “partita” dei dati.  

Molti studi, nati proprio in ambito foucaultiano, hanno mostrato come 

sia oramai sempre più sviluppata una nuova forma di governo, nota come 

“governamentalità algoritmica”94. Nata all’interno di un habitat neoliberale95 

e pensata come strategia per “aggiornare” il capitalismo stesso 96 , tale 

governamentalità è caratterizzata dalle predizioni algoritmiche compiute 

dalle piattaforme digitali, in grado di generare un “doppio statistico” del 

                                                 
93  Il pensiero di Foucault è stato utilizzato soprattutto per lo sviluppo della critical 

geopolitics, e i testi che mettono in relazione il suo pensiero con le relazioni internazionali 

hanno carattere applicativo, e non tematizzano invece l’importanza della geopolitica 

all’interno del pensiero di Foucault. Si veda N. J. Kiersey (a cura di), Foucault and 

International Relations: New Critical Engagements, Routledge, London/New York 2013; P. 

Bonditti (a cura di), Foucault and the Modern International: Silences and Legacies for the 

Study of World Politics, Palgrave MacMillan, London 2018. 
94 T. Berns-A. Rouvroy, Gouvernamentalité algorithmique et perspectives d’émancipation, 

in “Réseaux”, n. 1/2013, pp. 163-196. 
95  Cfr., S. Zuboff, The age of Surveillance Capitalism, Polity Press, London 2018 (Il 

Capitalismo della sorveglianza, trad. it. di P. Bassotti, LUISS University Press, Roma 2019, 

pp. 47-50). 
96 N. Srnicek, Platform Capitalism, Polity Press, London 2019. 



 

 

143 

soggetto-utente estremamente preciso, alla cui normatività quest’ultimo si 

adegua per ridurre la complessità della vita ordinaria97, che sempre di più si 

svolge onlife98. Senza dubbio, come si è detto, tale forma governamentale 

nasce all’interno della ragione neoliberale, andando a radicalizzare una serie 

di dispositivi – primi tra tutti quello dell’homo oeconomicus e del self 

branding – che già Foucault aveva indicato in Nascita della biopolitica99.  

Il punto è che l’acuirsi delle tensioni tra Cina e Stati Uniti e la vera e 

propria corsa all’innovazione digitale che si è sviluppata negli ultimi anni100 

hanno portato gli stati a intervenire pesantemente in queste dinamiche, sulla 

base della nozione di “sicurezza nazionale”. Dato che i dati dei cittadini, 

catturati dalle piattaforme digitali, sono fondamentali per lo sviluppo 

dell’Intelligenza Artificiale che può essere utilizzata anche in campo bellico, 

il rapporto tra stato e mercato nel capitalismo digitale subisce uno slittamento: 

se, nel neoliberalismo, lo stato doveva a tutti i costi garantire il mercato, il 

quale si configurava come luogo di veridizione dell’operato dello stato stesso, 

l’attuale congiuntura geopolitica vede l’affermarsi di “capitalismi politici”101, 

ovvero di forme organizzative in cui i confini tra pubblico e privato diventano 

sempre più sfumati. I “beni economici” – in questo caso i dati – tornano ad 

essere necessari non solo, come nel neoliberalismo, per garantire e 

legittimare lo stato, ma – come nei meccanismi di sicurezza – per aumentarne 

la potenza, nella misura in cui i dati, come sottolineano i report strategici 

americani 102 , sono fondamentali per sviluppare intelligenze artificiali di 

                                                 
97 T. Berns, A. Rouvroy, op. cit., p. 173. 
98 L. Floridi, The fourth revolution. How the infosphere is reshaping human reality, Oxford 

University Press, Oxford 2017. 
99 Cfr., M. Foucault, NDB, pp. 188-193, 217-228. Sulle applicazioni digitali di questi temi, si 

veda – sulla ridefinizione del sé come homo oeconomicus - O. Serban, A Process Identity. 

The Aesthetics of the Technoself: Governing Networking Societies in “Balkan Journal of 

Philosophy”, n. 2, 2016, pp. 165-174; sul self branding, in particolare tra i giovanissimi e con 

particolare attenzione a come questa prassi impatti anche sulla vita offline, si veda il recente 

V. Marino, Sei Vecchio. I mondi digitali della generazione Z, Nottetempo, Milano 2023, pp. 

101-138. 
100 Cfr., F. Balestrieri-A. Balestrieri, Guerra Digitale, LUISS University Press, Roma 2019. 
101 Su questa categoria, cfr., A. Aresu, Le potenze del capitalismo politico. Stati Uniti e Cina, 

La Nave di Teseo, Milano, 2020. 
102 Si vedano, in particolare, i due report curati da Eric Schmidt, ex fondatore di Google e ad 

oggi presidente del China Strategy Group, del Bureau of Industry and Security e della 

National Security Commission on Artificial Intelligence (NSCAI): China Strategy Group, 

Asymmetric Competition: a strategy for China & Technology, Fall, 2020; NSCAI, Final 

Report, Winter, 2021. 



 

 

144 

successo, necessarie per mantenere quel primato mondiale che, secondo gli 

americani stessi, appare sempre più minacciato dai cinesi, i quali hanno il 

“vantaggio” di possedere uno stato davvero panottico, all’interno del quale 

l’attività di raccolta dati è incessante103.  

Una tale rimodulazione del rapporto pubblico-privato lascia il cittadino 

solo davanti a prassi di sorveglianza inaudite: gli stati hanno bisogno dei suoi 

dati per motivi di sicurezza nazionale, mentre le aziende tecnologiche hanno 

fatto della raccolta dati il loro principale business model. E, inoltre, 

l’avvicinamento tra stato e mercato in queste dinamiche – in virtù delle quali 

essi si legittimano a vicenda, garantendosi rispettivamente potenza e profitto 

– genera delle soggettività che, prive di un contropotere in grado di limitare 

le prassi di governamentalità algoritmica, si troveranno – e già si trovano104 – 

a vedere nel “doppio algoritmico” il luogo di veridizione di loro stesse105.  

Ovviamente, tale slittamento non dipende unicamente dalla tensione 

sino-americana, ma è anche sollecitato da altri cambiamenti all’interno del 

nesso sapere-potere. È del tutto evidente, infatti, che agiscano in questa 

congiuntura anche fattori legati a determinate pratiche di sapere, come il 

riduzionismo matematizzante dell’ontologia digitale – per cui l’essere è, nella 

sua totalità, riducibile a stringhe d’informazioni computabili 

algoritmicamente106 – e lo sviluppo di strumenti comportamentali digitali per 

spingere le persone a comportarsi in una determinata maniera107. Tuttavia, 

come per i meccanismi di sicurezza e la governamentalità neoliberale, 

sarebbe un errore non tener presente anche le dinamiche internazionali sottese 

alle nuove forme governamentali. Del resto, scavare a fondo nei nessi sapere-

potere che guidano le nostre vite, cercando di ricostruirli nella maniera più 

completa e rigorosa possibile, è esattamente ciò che ci permette di esercitare 

la critica. Ovvero, nelle parole di Foucault, di chiederci: «come non essere 

                                                 
103 Non possiamo entrare nello specifico del caso cinese, si veda per tutti J. Chin-L. Lin, 

Surveillance State. Inside China’s quest to launch a new era of social control, St. Martins 

Press, New York 2022. 
104 D. Lupton, The quantified self: a sociology of self tracking, Polity Press, London, 2016. 
105  Si veda, per un approccio genealogico, C. Koopman, How we became our data. A 

genealogy of the informational person, Chicago University Press, Chicago 2019. 
106 Cfr. G. Longo-A. Vaccaro, BitBang. La nascita della filosofia digitale, Apogeo, Bologna 

2013. 
107 Si veda, F. Pozzi, Digital Nudge, Ledizioni, Milano, 2022; K. Yeung, Hypernudge: Big 

Data as a mode of regulation by design, in “Information, Communication & Society”, n. 1, 

2017, pp. 118-136.  



 

 

145 

governati in questo modo, in nome di questi principi, in vista di tali obiettivi 

e attraverso tali procedimenti?»108  

 

 

                                                 
108 M. Foucault, Illuminismo e critica, cit., p. 37. 



 


