LA VERITA CHE TI TRASFORMA.
SULL’IDEA DI PSICAGOGIA IN MICHEL FOUCAULT
GIUSEPPE D’ACUNTO*

Abstract

Il contributo presente prende in considerazione 1’ultima fase della riflessione di Foucault,
dove la verita viene intesa non come qualcosa che comporta un guadagno in termini di
conoscenza, ma come cio che provvede a plasmare “psicagogicamente” 1’anima nell’atto in
cui quest’ultima cerca di aprirsi un accesso a essa. In tal senso, a essere studiata & quella
determinata attivita verbale, in cui il parlante ha uno specifico rapporto con la verita, detta
parrésia 0 «parlar-chiaro», uno dei cui massimi rappresentanti nell’antichita & Socrate, presso
il quale la parrésia stessa si presenta come congiunta con la filosofia, intesa come “cura di
sé” e “arte della vita”. Con il cinismo poi la parrésia, abbandonando quasi del tutto il campo
verbale, diventa essa stessa un modo di vita, cosi che dal dir-vero si passa al vivere-vero.

Keywords: Pedagogia/psicagogia, Parrésia, Cura di sé, Veridizione, Cinismo.

1.Parresia filosofica come psicagogia

Come si sa, I’'idea della filosofia come modo di vivere € stata
ampiamente valorizzata, ai giorni nostri, soprattutto da due autori francesi:
Pierre Hadot e Michel Foucault. Il primo I’ha compendiata nel concetto di
«esercizi spirituali», il secondo in quello di «tecnologie del sé». Ricordiamo
velocemente le definizioni che I'uno e I’altro ci hanno dato dei due concetti
appena menzionati.

Hadot: «La parola “spirituale” permette, a nostro avviso, di far capire
come tali esercizi siano opera non solo del pensiero, ma di tutto lo psichismo
dell’individuo e, soprattutto, rivela le vere dimensioni di questi esercizi:
grazie ad essi, I’individuo si eleva alla vita dello Spirito oggettivo, ossia si
colloca nella prospettiva del Tutto»'.

*Professore di Filosofia Morale, Universita Europea di Roma.

'P. Hadot, Esercizi spirituali e filosofia antica, a cura di A. I. Davidson, tr. it. di A. M. Marietti
e A. Taglia, Einaudi, Torino 20052, p. 30. Di Hadot, cft., naturalmente, anche La filosofia

DOI Code: 10.1285/i18285368aXXX1Xn110p105



Foucault: «tecnologie del sé€ [sono quelle] che permettono agli individui
di eseguire, coi propri mezzi o con 1’aiuto degli altri, un certo numero di
operazioni sul proprio corpo e sulla propria anima — dai pensieri, al
comportamento, al modo di essere — e di realizzare in tal modo una
trasformazione di se stessi allo scopo di raggiungere uno stato caratterizzato
da felicita, purezza, saggezza, perfezione o immortalita»?.

Ancora Foucault: «L’espressione tecnologia del s€ [...] [si riferisce a
quelle] pratiche [che] riguardano procedure riflettute, elaborate,
sistematizzate, che si insegnano agli individui in modo che, per la gestione
della loro vita, il controllo e la trasformazione di sé attraverso di sé, possano
pervenire a un certo modo di esserex’.

Come Hadot, anche Foucault fa poi uso del concetto di spiritualita,
calibrandolo proprio sull’idea di una «trasformazione di se stessi». «Per
“spiritualita” intendo [...] quello che si riferisce precisamente all’accesso del
soggetto a un certo modo di essere e alle trasformazioni che il soggetto deve

come modo di vivere. Conversazioni con J. Carlier e A. I. Davidson, tr. it. di A. C. Peduzzi e
L. Cremonesi, Einaudi, Torino 2008.

2 Michel Foucault, Tecnologie del sé, in L. H. Martin, H. Gutman e P. Hutton (a cura di),
Tecnologie del sé, tr. it. di S. Marchignoli, Bollati Boringhieri, Torino 1992, pp. 11-47: p. 13.
Questo passo ricorre, quasi analogo, anche in M. Foucault, Soggettivita e verita, in 1d.,
Sull’ origine dell’ermeneutica del sé. Due conferenze al Dartmouth College, a cura di
«Materiali foucaultiani», Cronopio, Napoli 2012, pp. 31-60, laddove leggiamo che le
tecniche o le «tecnologie del sé» sono quelle che «permettono agli individui di effettuare, con
i propri mezzi [o con I’aiuto degli altri], un certo numero di operazioni sui propri corpi, sulle
proprie anime, sui propri pensieri, sulla propria condotta; e questo in modo da trasformare se
stessi, modificare se stessi, e raggiungere un certo stato di perfezione, di felicita, di purezza,
di potere soprannaturale e cosi via» (p. 39).

3 1d., Soggettivita e verita. Corso al Collége de France (1980-1981), ed. stabilita da F. Gros
sotto la direzione di F. Ewald e A. Fontana, ed. it. a cura di P. A. Rovatti, tr. it. di D. Borca e
C. Troilo, Feltrinelli, Milano 2017, p. 47. Su Hadot e Foucault interpreti della filosofia antica,
da loro intesa come un esercizio pratico di trasformazione, cfr.. M. Montanari, Hadot e
Foucault nello specchio dei Greci. La filosofia antica come esercizio di trasformazione,
Mimesis, Milano-Udine 2009; Id., La filosofia antica come esercizio spirituale e cura di sé
nelle interpretazioni di Pierre Hadot e Michel Foucault, in «Studi urbinati», 2010, vol.
LXXX, pp. 343-353; M. Simonazzi, La formazione del soggetto nell’antichita. La lettura di
Michel Foucault e Pierre Hadot, Aracne, Roma 2007; S. Righetti, Letture su Michel
Foucault. Forme della “verita”: follia, linguaggio, potere, cura di sé (cap. V: «Michel
Foucault e Pierre Hadot: due letture della cura di sé nella filosofia antica»), Liguori, Napoli
2011, pp. 106-125. Infine, per le critiche che, circa il modo di intendere la “cura di s¢”, Hadot
ha mosso a Foucault, cfr. P. Hadot, Esercizi spirituali e filosofia antica, cit., pp. 169-176 e
La filosofia come modo di vivere, cit., pp. 182-183.

106



operare su se stesso per accedere a questo modo di esseren?. «‘[S]piritualita”
[¢] la ricerca, la pratica e I’esperienza per mezzo delle quali il soggetto opera
su se stesso le trasformazioni necessarie per avere accesso alla verita»°.

Ora, parlando di «trasformazione di se stessi», cid che Foucault ha in
mente investe, in particolare, un punto: la distinzione, da lui stesso
prospettata, fra pedagogia e psicagogia. Mentre egli definisce, infatti, come
«“‘pedagogica” la trasmissione di una verita che ha la funzione di dotare un
soggetto qualunque di attitudini, di capacita, di saperi, e cosi via, che in
precedenza non possedeva, e che al termine di tale rapporto pedagogico dovra
invece possederey, definisce, invece, come « ‘psicagogica” la trasmissione di
una verita che [...] ha piuttosto la funzione di modificare il modo d’essere del
soggetto al quale ci si rivolge»®. Psicagogico, in Foucault, & sinonimo cosi, in
tutto e per tutto, di spirituale, in quanto postulato della spiritualita ¢ che la
verita non sia concessa al soggetto in virtu di un semplice atto di conoscenza,
ma che il soggetto stesso, nel farsi carico di essa, «si modifichi, si trasformi,
cambi posizione, divenga cio¢, in una certa misura e fino a un certo punto,

altro da sé»’.

4 M. Foucault, Soggettivita e verita. Corso al College de France (1980-1981), cit., pp. 286-
287.

51d., L’ermeneutica del soggetto. Corso al Collége de France (1981-1982), a cura di F. Gros,
tr. it. di M. Bertani, Feltrinelli, Milano 2003, p. 17. Sulla spiritualita, in Foucault, come cio
che, esigendo una trasformazione del soggetto, si configura, percio, come una «askesis della
verita», cfr. A. I. Davidson, Michel Foucault e la tradizione degli esercizi spirituali, in M.
Galzigna (a cura di), Foucault, oggi, Feltrinelli, Milano 2008, pp. 163-179: p. 171. A
proposito di quest’ultima formula, va detto che Foucault intende «ascetismo» in senso
letterale, ossia «nel senso pre-cristiano di qualsiasi esercizio pratico» (M. Jay, Parresia
visuale? Foucault e la verita dello sguardo, in M. Cometa e S. Vaccaro [a cura di], Lo
sguardo di Foucault, Meltemi, Roma 2007, pp. 19-38: p. 28): come sinonimo non di una
«morale della rinuncia», ma di un «esercizio di sé su sé, attraverso cui si cerca di elaborare
se stessi, di trasformarsi e di accedere a un certo modo di essere» (M. Foucault, L etica della
cura di sé come pratica della liberta, in Archivio Foucault. Interventi, colloqui, interviste 3.
1978-1985. Estetica dell’esistenza, etica, politica, a cura di A. Pandolfi, tr. it. di S. Loriga,
Feltrinelli, Milano 1998, pp. 273-294: p. 274).

& M. Foucault, L’ermeneutica del soggetto, cit., p. 365.

"Ivi, p. 17. Sulla «prova modificatrice di sé nel gioco della verita», come cio che costituisce
«il corpo vivo della filosofia» in quanto “ascesi” o «esercizio di sé, nel pensiero», cfr. M.
Foucault, L’uso dei piaceri. Storia della sessualita 2, tr. it. di L. Guarino, Feltrinelli, Milano
1994, p. 14. Come scrive E. Radaelli, L’incanto del dispositivo. Foucault dalla microfisica
alla semiotica del potere, ETS, Pisa 2011, si tratta, dunque, di «formare il soggetto altrimenti,
[...] attraverso i temi delle “tecniche del s¢” e dell’*etica del sé¢”, che mirano appunto a un
altro modo di costruire la soggettivita» (p. 62).

107



Ne discende che verita si da solo a una condizione: che si verifichi una
conversione del soggetto, che in essa venga messo in gioco tutto il suo essere,
che il suo accesso alla verita produca degli effetti di ritorno di quest’ultima
sul soggetto stesso, il quale, venendo “salvato” e trasfigurato, consegue cosi
uno stato di beatitudine e di tranquillita dell’anima. «[Durante tutta
I’antichita,] il problema filosofico relativo a “come avere accesso alla verita”
e quello relativo alla pratica della spiritualita (ovvero a quelle trasformazioni
necessarie nell’essere stesso del soggetto per consentire 1’accesso alla verita)
non sono mai stati separati»®.

Circa i rapporti fra psicagogia e pedagogia, Foucault rileva, inoltre, che,
mentre, nell’antichita greco-romana, I’una risulta ancora molto prossima
all’altra, in quanto il peso essenziale della verita, la necessita di dire il vero,
le regole cui esso deve sottostare affinché possa produrre gli effetti desiderati
poggiano, essenzialmente, «dalla parte del maestro, dalla parte di chi dirige»,
nella spiritualita cristiana accade, invece, che la psicagogia si sgancia dalla
pedagogia, in quanto ora si ¢ consapevoli che «la verita non proviene da chi
guida I’anima, ma ci viene piuttosto accordata secondo un’altra modalita
(Rivelazione, Testo, Libro eccetera)». Il peso essenziale della verita passa cosi
a gravare da chi guida e dirige I’anima a colui la cui anima deve essere
guidata, in quanto tutto cio puo aver luogo solo a un patto: che quest’anima,
sottoposta a un’operazione psicagogica, enunci su se stessa un discorso vero.
«[1l cristianesimo chiede all’anima che viene guidata] di dire una verita, e una
verita che solo essa potra dire poiché ¢ la sola a detenerla, e che rappresenta
se non il solo, certo almeno uno degli elementi fondamentali dell’operazione
grazie alla quale il suo modo d’essere verra modificato»’.

Questo rapporto fra ’anima e la verita, dove la seconda non tanto
comporta un guadagno in termini di conoscenza, quanto provvede piuttosto a
plasmare la prima, ci riconduce direttamente al lavoro che ha caratterizzato
I’ultima fase della riflessione di Foucault. Ne ¢ prova il ciclo di lezioni

8 M. Foucault, L’ermeneutica del soggetto, cit., p. 19.

% lvi, p. 366. Per le ricadute sul piano pedagogico della distinzione in questione, cfr. A. S. de
Freitas, The pedagogical parrhesia of Foucault and the educational ethos as psicagogia, in
«Revista Brasilera de Educacdo», 2013, vol. 18, pp. 325-338. Inoltre, sull’idea di educazione,
in Foucault, come metamorfosi e trasformazione di sé, cfr. D. Moreau, Foucault e la
métamorphose éducative, in «Materiali foucaultiani», 2018, n. 13-14, pp. 93-112.

108



americane, da lui tenute nel 1983, i cui temi sono ripresi e sviluppati nel suo
ultimo corso al Collége de France, del 19841,

Partiamo dal primo dei due testi appena menzionati, il quale intende
essere uno studio di quella determinata attivita verbale, in cui il parlante ha
uno specifico rapporto con la veritd, detta parrésia o «parlar-chiaro»'?.
Ebbene, la verita che qui ¢ in gioco ¢ tale che chi parla ha la certezza di avervi
accesso solo nella misura in cui ¢ in possesso di certe qualita morali. «[Per il
parresiasta] il fatto di avere la verita ¢ garantito dal possesso di certe qualita
morali: quando qualcuno ha certe qualita morali, allora quella ¢ la prova che
egli ha accesso alla verita, e viceversa»'>. Inoltre, il possesso di questa verita
non ¢ mai indifferente, ma tale che si commisura sempre con un rischio o un
pericolo. «La parrésia [...] ¢ legata al coraggio di fronte al pericolo: essa
richiede propriamente il coraggio di dire la verita a dispetto di un qualche
pericolo»!*. «I parresiasti sono coloro che accettano, al limite, di morire per

10 Cfr. Id., Discorso e verita nella Grecia classica, ed. inglese a cura di J. Pearson, ed. it. a
cura di A. Galeotti, Donzelli, Roma 20193. In appendice a questo testo si trova la conferenza
di Grenoble, del 1982, La parrésia, pp. 125-161.

11d., Il coraggio della verita. Il governo di sé e degli altri 1. Corso al Collége de France
(1984), ed. stabilita da F. Gros sotto la direzione di F. Ewald e A. Fontana, ed. it. a cura di
M. Galzigna, Feltrinelli, Milano 2011. Su cui cfr. T. Flynn, Foucault as a Parrhesiast: His
Last Course at the Collége de France (1984), in J. Bernauer e D. Rasmussen (a cura di), The
Final Foucault, MIT Press, Cambridge 1988, pp. 102-118.

12 Sull’idea di parrésia come concetto che nasce precocemente, in Foucault, cfr. E. Balibar,
Sulle parrhesia(e) di Foucault, in «Materiali foucaultiani», 2017, n. 11-12, pp. 63-81, il quale
ne registra la prima occorrenza nel testo La verita e le forme giuridiche (1974), a cura di L.
D’Alessandro, La Citta del Sole, Napoli 1994. Sulla parresia, in Foucault, cfr., inoltre, L.
Cremonesi, La parrhésia nel pensiero filosofico di Michel Foucault, in «Teoria», 2004, n. 2,
pp. 127-149 e F. Gros, La parrhésia chez Foucault (1982-1984), in F. Gros (a cura di),
Foucault et le courage de la vérité, PUF, Paris 2002, pp. 155-166. Infine, nella conferenza
La parresia, cit., Foucault presenta il suo interesse per questo tema come la vera e propria
cifra unificante di tutto il suo lavoro. La «questione dell’obbligo di dire la verita, del
fondamento etico del dire il vero, [...] del dire la verita su se stessi» ¢, infatti, un qualcosa
che lui avrebbe incrociato molte volte, all’altezza degli snodi principali del suo pensiero:
innanzi tutto, «nella pratica medica e psichiatrica», poi «nella pratica giudiziaria, e in
particolare nella pratica penale» e, infine, «a proposito del problema della sessualita, piu
esattamente della concupiscenza e della carne all’interno del cristianesimo» (pp. 127-128).
131d., Discorso e verita nella Grecia classica, cit., p. 6.

1 vi, p. 7.

109



aver detto il vero. [...] [N]el cuore della parrésia si trova non lo statuto sociale
e istituzionale del soggetto, ma il suo coraggio»'>.

Infine, un’altra caratteristica della parrésia ¢ che qui il dire la verita ¢
considerato come un dovere. Per cui ecco il punto in cui essa implica una
connessione con la legge morale e con la liberta: «vi € parrésia solo quando
esiste liberta nell’enunciazione della veritan'®. In altre parole, essa & un
«obbligo» e, insieme, una «liberta»: «non ¢ solo [...] ’obbligo di dire
qualcosa, ma ¢ anche la liberta [...] di dire la verita»!’.

Foucault passa poi a constatare il fatto che ¢ con la figura di Socrate che
la parrésia si presenta come congiunta con la filosofia, intesa come “arte della
vita”: «il ruolo di Socrate ¢ tipicamente un ruolo parresiastico»'®. Ruolo che
spicca non solo nell’Apologia, ma anche nell’ Alcibiade maggiore, nonché nel
Lachete. Nel secondo, Socrate invita il personaggio che da il titolo al dialogo
a prendersi cura di se stesso, ben prima di prendersi cura di Atene,
governandola. «Socrate spiega [...] [ad Alcibiade] che ¢ molto presuntuoso,
da parte sua, volersi occupare della citta, guidarla e rivaleggiare con i re di
Sparta o 1 sovrani di Persia, se non ha imparato prima di tutto cio che ¢
necessario sapere per governare: deve, cio¢, occuparsi innanzi tutto di se
stesso»!®. Nel terzo, I’interlocutore di Socrate ¢ chiamato a “render conto” di
s¢, del modo in cui fin li ha condotto la sua vita, per cui si annuncia una sorta
di corrispondenza ontologica, in cui /dgos e bios stanno, fra loro, in una
«relazione armoniosa»?’.

151d., Il governo di sé e degli altri. Corso al Collége de France (1982-1983), ed. stabilita da
F. Gros sotto la direzione di F. Ewald e A. Fontana, ed. it. a cura di M. Galzigna, Feltrinelli,
Milano 2009, pp. 63 e 71. Qui, Foucault scorge proprio in questo motivo «il nocciolo della
parresia» (p. 63).

16 lvi, p. 70.

171d., Dir vero su se stessi. Conferenze all’Universita Victoria di Toronto (1982), ed. critica
a cura di H.-P. Fruchaud e D. Lorenzini, ed. it. a cura di F. Domenicali, Orthotes, Napoli-
Salerno 2020, p. 190.

18 1d., Discorso e verita nella Grecia classica, cit., p. 13.

19 1d., La cura di sé. Storia della sessualita 3, tr. it. di L. Guarino, Feltrinelli, Milano 1985,
p. 48.

20 1d., Discorso e verita nella Grecia classica, cit., p. 65. Su Socrate in quanto philologos,
ossia come colui che presta attenzione, «soprattutto, al tipo di armonia che esiste [...], in
colui che parla, tra cio che afferma (cioe tra il suo stesso discorso), e cid che egli é», cfr. ivi,
p. 149. Su questa «armonia» come il principio che ha ispirato 1’idea stessa di filosofia
dell’ultimo Foucault, cfr. R. Bodei, Il dire la verita nella genealogia del soggetto occidentale,
in M. Galzigna (a cura di), Foucault, oggi, cit., pp. 124-133: p. 127.

110



Ma, da prendere in considerazione, per quanto riguarda il profilo
parresiastico di Socrate, sono anche il Fedro e la Lettera VII di Platone.
Mentre, nel primo, Socrate imposta il problema della verita proprio nel segno
della categoria della psicagogia, ossia del modo di «condurre le anime
attraverso la mediazione dei discorsi»’!, nella seconda ci viene raccontato,
invece, come lo stesso Socrate venga invitato a partecipare a un’azione
giudiziaria illegale, promossa dal governo dei Trenta tiranni. «Socrate allora
rifiuta, dando dunque cosi, in quanto filosofo, un esempio di resistenza
filosofica al potere politico: un esempio di parrésia che rimarra a lungo un
modello di atteggiamento filosofico di fronte al potere: la resistenza
individuale del filosofo»?2.

Tornando poi al nesso fra parrésia e “cura di s¢”, nell’eta ellenistica,
esso si sviluppa a tal punto che, con 1’epicureismo, la prima viene a essere
«considerata essenzialmente come una féchne di guida spirituale per
’“educazione dell’anima”»?*. «La parrésia, cosi come essa appare nel campo
dell’attivita filosofica nella cultura greco-romana, non ¢ in prima istanza un
concetto o un argomento, ma piuttosto una pratica»”.

Circa la parréesia come pratica, tre sono, per Foucault, le tipologie di
relazioni umane in cui ha trovato esplicazione, precisando che si tratta, pero,
solo di uno «schema generale»?. Essa & un’attivita che puod svolgersi nel
contesto della vita comunitaria, nel contesto della vita pubblica o nel contesto
dei rapporti interpersonali individuali. Nel primo caso, ¢ diffusa in particolare
presso gli epicurei, dove ¢ spesso configurata come una téchne in relazione
alla politica, alla navigazione o alla medicina. Nel secondo caso, ¢ diffusa in
particolare presso la scuola cinica, dove 1 punti di riferimento principali, in
filosofia, «non sono i testi o le dottrine, ma le vite esemplari»?®. Nel terzo
caso, ¢ diffusa in particolare presso la scuola stoica, dove la dissoluzione

2L M. Foucault, Il governo di sé e degli altri, cit., p. 315.

22 |vi, p. 209. Sulla parrésia come pratica trasformativa di resistenza contro i regimi di verita
prodotti dal potere, cfr. G. M. Mascaretti, Michel Foucault on Problematization, Parrhésia
and Critique, in «Materiali foucaultiani», 2014, n. 5-6, pp. 135-154.

23 M. Foucault, Discorso nella Grecia e verita classica, cit., p. 13.

24 |vi, p. 72. Sulla parrésia come cio che, legando ’uno all’altro un maestro e un discepolo,
«mette capo non tanto a una retorica, quanto a un’erotica», cfr. S. P. Vignale, Cuidado de si
y cuidado del otro. Aportes desde Michel Foucault para pensar relaciones entre
subjectividad y educacidn, in «Contrastes. Revista Internacional de Filosofia», 2012, vol.
XVII, pp. 307-324: p. 316.

%5 M. Foucault, Discorso e verita nella Grecia classica, cit., p. 74.

2 |vi, p. 78.

111



dell’autoinganno e la risolutezza nei propositi sono i valori che rivestono la
piu alta importanza.

Passando poi al corso del 1984, interamente dedicato alla parrésia,
Foucault precisa il fatto che essa, in quanto pratica di dire-il-vero su se stessi,
non ¢ che «l’illustrazione, la realizzazione e I’esemplificazione concreta del
principio dello gnothi seauton [socratico]», il quale ¢ da ricondurre, a sua
volta, al «principio [...] della epimeleia heautou (del prendersi cura di s¢€, del
dedicarsi a se stessi)»?’. «[C’¢] una parrésia che si potrebbe definire
psicagogica, dato che si tratta di dirigere e di guidare 1’anima degli individui.
[...] [La parrésia] € una pratica che trova 1’oggetto del proprio esercizio nella
trasformazione del soggetto da parte di se stesso e del soggetto da parte
dell’altro»?®.

Proprio a partire dal principio dell’epimeleia heautou, si ¢ sviluppata
cosi quella che potrebbe chiamarsi una “cultura del s€”: si producono, ciog,
una serie di pratiche, dove il dire-il-vero su se stessi presuppone,
necessariamente, la presenza di un altro, come referente dell’obbligo di
“veridizione”*’. Questo altro, il quale, nella cultura antica, poteva essere un
filosofo o, anche, un individuo qualsiasi, nel cristianesimo, prendera poi le
vesti di un confessore o di un direttore spirituale, mentre, nell’etda moderna,
di un medico, di uno psichiatra, di uno psicologo o di uno psicoanalista.

La “cura di s¢”, inoltre, se, da un lato, funge da contesto pit ampio entro
cui si inquadra il principio del “conosci te stesso”, dall’altro, coincide con una
serie di pratiche che non vengono mai condotte in solitudine, ma assumono

271d., Il coraggio della verita, cit., p. 16. Foucault mette a tema i rapporti fra il principio della
“cura di sé” e quello del “conosci te stesso” delfico, il quale fa la comparsa, in filosofia, con
Socrate, all’inizio de L’ermeneutica del soggetto, cit., dove nota che essi, nel mondo greco,
sono spesso associati 1’uno con ’altro. «Lo gnothi seauton (“conosci te stesso”) appare
infatti, in maniera piuttosto chiara e in una serie di testi nient’affatto secondari, nel quadro
generale dell’epimeleia heautou (cura di se stessi), [...] come una sorta di applicazione
concreta, precisa e particolare, della regola generale» (pp. 6-7). In tal senso, la cura di se
stessi ¢ «il quadro, il terreno, il fondamento a partire dal quale risulta giustificato I’imperativo
del “conosci te stesso”™» (p. 10).

28 1d., Il governo di sé e degli altri, cit., pp. 188 e 336.

2 In ivi, cio prova che la parrésia ¢ una nozione che si colloca «al crocevia tra I’obbligo di
dire il vero, tra le procedure e tecniche di governamentalita e la costituzione del rapporto con
se stessi» (p. 51). Sul tema della “veridizione”, nell’ultimo Foucault, cft., inoltre, G. La
Rocca, Soggettivita e veridizione nell’ultimo Foucault, Sapienza Universita Editrice, Roma
2018.

112



sempre una dimensione comunitaria e sociale®’. Il punto & che Ia
raccomandazione, che viene dai filosofi, a occuparsi di se stessi, «non
significa che una tale sollecitudine sia riservata a chi sceglie una vita simile
alla loro; o che tale atteggiamento debba esser limitato al periodo in cui si
coltivano studi filosofici». «E un principio valido per tutti, continuamente e
per Dintero arco della vita»’!. «L’uomo deve occuparsi di se stesso [...]
durante tutta la sua vita: dalla giovinezza fino al compimento della
vecchiaia»®?. E tanto piu lo deve fare, in quanto «ogni pedagogia, quale che
sia, ¢ incapace di farsene carico». Ma se ’invito alla “cura di s€”, rivolto
all’adolescente, ¢ finalizzato a prepararlo alla vita adulta, a cosa sara
finalizzato 1’invito alla “cura di sé¢” rivolto all’'uomo maturo? «[A] preparare
[...] quel compimento dell’esistenza che coincide con quell’eta in cui la vita
stessa risultera compiuta, [...] [eta] costituita dalla vecchiaia»’>.

Foucault nota poi che ¢ grazie a una «trasformazione della parreésia
orientata e parametrata sulla polis», ossia incardinata nei problemi inerenti
alla democrazia, in una «parrésia orientata e parametrata sull’ethos [...] [che]
ha potuto costituirsi, almeno in alcuni suoi caratteri fondamentali, la filosofia
occidentale in quanto pratica del discorso vero»**. Cio significa che correlato
essenziale della parrésia diventa la psyché degli individui, nel senso che
quest’ultima puo essere curata ed educata e, tramite il discorso vero, le si puo

%0 Sulla “cura di s¢” non come «un’esigenza della solitudine ma [come] una verita pratica
sociale», cfr. F. Gros, Soggetto morale e sé etico in Foucault, in Foucault e le genealogie dei
dir-vero, a cura di «Materiali foucaultiani», Cronopio, Napoli 2014, pp. 17-31: p. 25.

31 M. Foucault, La cura di sé, cit., p. 51.

32 1d., Il governo di sé e degli altri, cit., p. 50. Circa I’estensione della “cura di s¢” all’intero
arco della vita individuale, Foucault, L’ermeneutica del soggetto, cit., ricorre al noto inizio
della Lettera a Meneceo di Epicuro («Quando si € giovani non bisogna esitare a filosofare,
né quando si € vecchi ci si deve stancare di continuare a farlo»), dove «possiamo constatare
I’identificazione tra “filosofare” e “prendersi cura della propria anima”» (p. 78). Inoltre, sulla
“cura di sé¢”, la quale, proprio in quanto accompagna l’individuo dalla giovinezza alla
vecchiaia, pud essere configurata cosi come una vera e propria «forma di vita», cfr. M.
Foucault, Dir vero su se stessi, cit., p. 49.

31d., L’ermeneutica del soggetto, cit., p. 68. Sul nuovo significato che la considerazione
della vecchiaia riceve nell’eta ellenistica, cfr. ivi, pp. 93-94. Per riassumere: mentre, nella
cultura greca tradizionale, la vecchiaia, da un lato, ¢ sinonimo di saggezza, dall’altro, lo ¢ di
fragilita e di debolezza, a partire dal momento in cui la “cura di sé” ¢ vista come un qualcosa
che va praticata per tutta la vita essa diviene, invece, «il punto di compiuta realizzazione,
ovvero la forma piu alta della cura di sé» (p. 93). Nel senso che «il vecchio potra finalmente
essere colui il quale & sovrano su se stesso, colui il quale pud bastare interamente a se stesso»
(p. 94).

34 1d., Il coraggio della verita, cit., p. 44.

113



inculcare quella disposizione etica che la rendera capace di intendere la verita
e di comportarsi in maniera conforme a essa: «questa doppia determinazione
— della psyché come correlato del dire-il-vero parresiastico e dell’ethos come
obiettivo della pratica parresiastica — implica il fatto che la parrésia |...]
prende ora corpo all’interno di un insieme di operazioni che permettono alla
veridizione di indurre nell’anima degli effetti di trasformazione»®>.

L’Apologia di Socrate di Platone, insieme con il Critone ¢ il Fedone,
viene individuata cosi come il luogo di fondazione di una parrésia non
politica, ma filosofica, ossia di un dire-il-vero coraggioso, esposto al pericolo
della morte, che sprona gli uomini a prendersi cura di se stessi: della loro
ragione (phronesis), della verita (alétheia), nonché della loro anima (psyché).
In altre parole: la filosofia diviene «detentrice del monopolio della parrésia»,
e cid proprio in quanto essa & «operazione sulle anime, [...] psicagogia»’®.

In tal senso, ¢ il tema della “cura di s¢” la cifra unificante dei tre dialoghi
platonici prima menzionati. Nell’4pologia, Socrate invita ripetutamente gli
uomini a occuparsi di se stessi. Nel Critone, il suo rifiuto a evadere dal carcere
¢ motivato dal fatto che le Leggi «vegliano sulla citta, [...] si occupano dei
cittadini, sono vigili ed esprimono sollecitudine»®’. Nel Fedone, a Critone che
chiede al Maestro le sue ultime volonta, questi risponde: «Quello che dico
sempre, [...] nulla di nuovo: cio¢ che, se vi prenderete cura di voi medesimi,
farete cosa grata a me e [...] anche a voi medesimi»*®.

Ma se I’Apologia, il Critone e il Fedone costituiscono la «trilogia della
parresia socraticay, il Lachete viene visto, invece, come un «esempio
dell’esercizio di questa parrésia»®®. Tra I’altro, quest’ultimo ¢& il dialogo
platonico in cui ricorre piu spesso il sostantivo in questione, insieme alla
forma verbale che da esso ne deriva. Foucault vede nel Lachete «uno dei
rarissimi testi, in tutta la filosofia occidentale, che mette in primo piano la
questione del coraggio, e soprattutto del coraggio della verita». Premesso che,
in gran parte della riflessione occidentale, dal pitagorismo alla filosofia
moderna, ¢ presente una «catartica della verita», ossia 1’idea secondo cui il
soggetto, per avere accesso alla veritd, deve rompere ogni legame con il
mondo sensibile, in quanto mondo dell’impuro e dell’errore, ebbene, una via

35 lvi, p. 73.

3 1d., Il governo di sé e degli altri, cit., p. 291.

371d., Il coraggio della verita, cit., p. 115.

38 Fedone (115b), in Platone, Tutti gli scritti, a cura di G. Reale, Bompiani, Milano 2000, p.
120.

3% M. Foucault, Il coraggio della verita, cit., p. 124.

114



alternativa a questa «catartica della verita» ¢ quella, appunto, del «coraggio
della verita»: «quale tipo di risoluzione, quale tipo di volonta, quale tipo non
solo di sacrificio ma anche di lotta si ¢ capaci di affrontare per arrivare alla
verita? Questa lotta per la verita € cosa diversa dalla purificazione necessaria
a raggiungere la verita»*’.

Sempre nel Lachete viene colto, inoltre, il punto di partenza di una delle
due grandi linee evolutive della filosofia occidentale: quella secondo cui
I’oggetto della “cura di sé” non tanto ¢ 1’anima, intesa come la ricognizione
dell’elemento divino in noi, il quale ci permette, appunto, di contemplare la
veritd — come leggiamo nell’altro dialogo platonico 1’Alcibiade*' —, quanto la
vita (il bios), la maniera di vivere, la pratica dell’esistenza. «Abbiamo da un
lato una filosofia che deve collocarsi sotto il segno della conoscenza
dell’anima, e che trasforma questa conoscenza in una ontologia del sé.
Abbiamo poi, dall’altro, una filosofia come prova della vita, come bios, che
¢ materia etica e oggetto di un’arte di sé»*2.

In tal modo, I’ambito in cui si esercita la parrésia di Socrate viene fatto
coincidere, da Foucault, proprio con la sfera dell’esistenza, della maniera di
esistere, del «rdpos della vitan*. Nel senso che il “render conto di se stessi”,
il “dare ragione di sé (/ogon didonai)”, viene convalidato, dal primo, alla luce
non di una conoscenza portatrice di autorita, ma di una “prova del fuoco
(bdsanos)” che divide e discrimina, nelle cose sottoposte a esame, tutto cid
che ¢ bene da ci0 che non lo €: una «prova permanente dell’anima [...] e della
sua qualita attraverso il gioco delle domande e delle risposte»**. «Il modo di
vita appare [a Socrate] come il correlato essenziale della pratica del dire-il-
vero. Dire la verita in ordine alla preoccupazione fondamentale degli uomini
significa mettere in discussione il loro modo di vita, cercare di metterlo alla
prova, definendo ci0 che in esso puo essere convalidato e riconosciuto come
buono e cid che invece va respinto e condannato»®.

Muovendo dall’idea secondo cui questo “dare ragione di s¢” deve
fornire, secondo Socrate, il profilo visibile del tratto plastico che gli uomini
intendono imprimere alla loro vita, Foucault definisce una tale impresa come

40 Ivi, pp. 127-128

4l Foucault propone una sua lettura dell’Alcibiade in L’ermeneutica del soggetto, cit., pp. 27-
36 e 45-70.

421d., Il coraggio della verita, cit., p. 130.

43 Ivi, p. 145.

41d., Il governo di sé e degli altri, cit., p. 348.

4 1d., Il coraggio della verita, cit., p. 150.

115



una stilistica o un’«estetica dell’esistenza»: una messa-in-forma della vita
come splendore, perfezione e «bellezza possibile»*®. Ora, il pensatore
francese ritiene che, nella filosofia occidentale, I’instaurazione del sé come
realta ontologicamente distinta dal corpo avrebbe affossato 1’instaurazione
del sé¢ come bios, stile di vita o modo di vivere, con la conseguenza che
I’interesse esclusivo per la dimensione spirituale dell’anima, configurandosi
come «preparazione per una salvezza ultraterrena», ha avuto I’effetto di
obliare il «rapporto immanente di liberta e di felicita che si prende con se
stessin?’.

In tal senso, Foucault ¢ arrivato a distinguere due forme radicalmente
distinte, fra loro, di ascesi: 1’ascesi greco-romana e 1’ascesi cristiana, dove,
mentre la prima ¢ «ethopoietica» e «rivolta verso la verita (truth-oriented)»,
la seconda ¢, invece, «metanoetica» e «rivolta verso la realtd (reality-
oriented)»*®. Per I’una, pill che «acquisire una formazione», conta soprattutto
«disapprendere», ossia «sbarazzarsi di tutta la cattiva formazione che si ¢
ricevuta in precedenza, di tutte le cattive abitudini, derivate dalla folla, dai
cattivi maestri, ma anche dalla famiglia, dall’entourage, dai parenti». Per
I’altra, quel che conta ¢, all’opposto, il «cambiamento dello statuto
dell’animay, nella misura in cui essa fa esperienza del passaggio «da una
realta all’altra, dalla morte alla vita»*’.

2. L’esempio del cinismo

Il tema del bios come oggetto della “cura di s€” costituisce, per
Foucault, il punto di partenza di una pratica filosofica che trova nel cinismo
il suo esempio piu rappresentativo. Per il pensatore francese, infatti, ¢ solo

46 lvi, p. 160. Da C. Croce, L’ombra di pélemos, i riflessi del bios. La prospettiva della cura
a partire da Jan Patocka e Michel Foucault, Mimesis, Milano-Udine 2014, 1’«estetica
dell’esistenza» di Foucault ¢ vista come una tecnica che «fornisce gli strumenti necessari
affinché ciascuno possa divenire un virtuoso della propria vita. Il virtuoso, infatti, e colui che
puo sganciarsi dall’obbedienza pedissequa alla regola per tentare soluzioni originali e
produrre risultati inattesi» (p. 224). Inoltre, sull’«estetica dell’esistenza» di Foucault come
motivo che ci riconduce a Nietzsche e al suo proposito di fare della vita un monumento, cfr.
S. Catucci, Potere e visibilita. Studi su Michel Foucault, Quodlibet, Macerata 2018, pp. 27-
28, nonché S. Righetti, Foucault interprete di Nietzsche. Dall’assenza dell ‘opera all’estetica,
Mucchi, Modena 2016.

47 A. Sforzini, Michel Foucault. Un pensiero del corpo, Ombre corte, Verona 2019, p. 87.

48 M. Foucault, Dir vero su se stessi, cit., pp. 95 e 105.

49 Ivi, pp. 74, 104 e 95.

116



con il cinismo che il passaggio dal logos al bios si realizza compiutamente,
nel senso che la parresia, abbandonando quasi del tutto il campo verbale,
«diventa essa stessa modo di vita — dal dir-vero si passa al vivere-veron’’.
Riferendosi al cinismo, Foucault afferma che esso «[f]a della forma
dell’esistenza una condizione essenziale del dire-il-vero. Fa della forma
dell’esistenza la pratica di riduzione che lascera spazio al dire-il-vero. Infine,
fa della forma dell’esistenza un modo di rendere visibile, nei gesti, nel corpo,
nella maniera di vestirsi, nella maniera di comportarsi e di vivere, la verita
stessa. Insomma, il cinismo fa della vita, dell’esistenza, del bios, cio che
potremmo chiamare un’aleturgia, una manifestazione della verita»>!.

In altre parole, il cinismo si presenta come una versione particolare
della parresia o del dire-il-vero, in quanto esso si avvale, come suo strumento,
proprio dell’esistenza di colui che deve praticare 1’«aleturgia», nel senso che
¢ la sua forma-di-vita stessa ci0 che si da come manifestazione e
testimonianza di verita. Anzi, di pit, come scandalo vivente di quest’ultima®2.
Ma oltre a questo, Foucault coglie un altro tratto caratteristico del cinismo: il
militantismo, ossia il fatto che esso puo essere visto come una prefigurazione
di quei movimenti e di quella pratica rivoluzionaria che tanta parte avra nella
storia del XIX secolo’>.

%0 D. Lorenzini, Etica e politica di noi stessi. Riflessioni su un uso possibile dell’ultimo
Foucault, in P. Vernaglione (a cura di), Michel Foucault. Genealogie del presente,
manifestolibri, Castel San Pietro Romano 2015, pp. 41-58: p. 53. Sul fatto che la
riabilitazione del cinismo, da parte di Foucault, € resa possibile proprio dalla sua
rivalutazione, in chiave storiografica e teoretica, della parrésia, cfr. G. La Rocca, Soggettivita
e veridizione nell’ultimo Foucault, cit., p. 7.

51 M. Foucault, Il coraggio della verita, cit., p. 170. Foucault introduce il termine «aleturgia»
in Del governo dei viventi. Corso al Collége de France (1979-1980), ed. stabilita da M.
Sellenart sotto la direzione di F. Ewald e A. Fontana, ed. it. a cura di P. A. Rovatti, tr. it. di
D. Borca, Feltrinelli, Milano 2014, p. 18 («Prima Lezione»). Nel coniarlo, egli intende far
risaltare il riferimento non solo ad aletheia (verita), ma anche a «liturgia». In M. Foucault,
Mal fare, dir vero. Funzione della confessione nella giustizia. Corso di Lovanio, 1981, ed. a
curadi F. Brion e B. E. Harcourt, tr. it. di V. Zini, Einaudi, Torino 2013, il pensatore francese
lo mette in connessione, infatti, proprio con «liturgia», al fine di indicare «una procedura
rituale per far apparire [...] cio che ¢ vero» (p. 30).

52 Sullo scandalo della verita cinico, visto come cio che mette in discussione qualsiasi regime
educativo restrittivo, cfr. A. Ansgar, The Culture of Education. Ancient Cynicism and “the
scandal of truth”, in «Materiali foucaultiani», 2018, n. 13-14, pp. 75-92.

8 Tema caro a Foucault, in quanto lui stesso, lungo tutta la sua vita, & stato un grande
interventista su questioni di attualita: politiche, sociali e filosofiche. Su questo punto, cfr. M.
Foucault, 1l filosofo militante. Archivio Foucault 2. Interventi, colloqui, interviste. 1971-
1977, a cura di A. Dal Lago, tr. it. di A. Petrillo, Feltrinelli, Milano 1997.

117



Foucault insiste sul carattere di filosofia popolare del cinismo, visto che
esso si dirigeva a un pubblico numeroso e, di conseguenza, non erudito € poco
colto. Il che spiega anche la sua poverta teorica, la sua struttura dottrinale
schematica e limitata, cosa che i cinici giustificavano in base al fatto che
I’insegnamento filosofico non deve trasmettere conoscenze, ma far si che chi
veniva formato si provvedesse di un’armatura per la vita, capace di fargli
affrontare tutti gli eventi®*. Del resto, stando a una testimonianza di Diogene
Laerzio, i cinici, escludendo la logica e la fisica dal dominio della filosofia,
consideravano la morale la sola disciplina che copriva interamente un tale
dominio. Lo stesso insegnamento adottato dai cinici non era dogmatico, ma
usava ricorrere a esempi, apologhi, aneddoti, cosi che esso ha dato vita a un
tradizionalismo molto diverso da quello di tipo dottrinale: «il cinismo [...] ha
praticato ci0 che potremmo chiamare, piu che un tradizionalismo della
dottrina, un tradizionalismo dell’esistenza. Il tradizionalismo dell’esistenza
non cerca di riattualizzare un nucleo primitivo di pensiero, ma di rimemorare
elementi ed episodi di vita — la vita di chi ¢ esistito realmente o miticamente
[...]. Elementi ed episodi che ora si tratta di imitare, di far esistere
nuovamente, [...] restitu[endo] forza a una condotta nonostante il suo
indebolimento morale»®.

In tal senso, simbolo del cinismo non ¢ tanto la figura del saggio
tradizionale dell’alta antichita, quanto I’eroe filosofico: una sorta di matrice
di stampo morale che serviva a modellare esistenze, prospettando a esse
esempi di vita®®. Eroe filosofico che prefigura cosi il santo o 1’asceta del
cristianesimo.

E molto interessante come, a partire da tutto cid, Foucault sia arrivato a
concepire 1’idea di una riforma della storia della filosofia, la quale, piuttosto
che limitarsi alla trasmissione delle dottrine di competenza di questo settore,
come ¢ avvenuto fino a oggi, si presenti come «una storia delle forme, dei
modi e degli stili di vita, una storia della vita filosofica come problema

5 Si trattava di un vero e proprio «allenamento filosofico» — leggiamo in M. Foucault,
Soggettivita e verita, cit. —, il cui obiettivo era di «armare 1’individuo di un certo numero di
precetti che gli avrebbero permesso di condurre se stesso in tutte le circostanze della vita
senza perdere la padronanza di sé, la tranquillita dello spirito, [0] la purezza del corpo e
dell’animay (p. 42).

55 1d., Il coraggio della verita, cit., p. 205.

% Sul rapporto, in Foucault, fra parrésia ed esemplarita, trattato in riferimento particolare al
cinismo, cfr. O. Irrera, Parrésia ed exemplum. La parrésia e i regimi aleturgici dell’exemplum
a partire da L’ermeneutica del soggetto di Michel Foucault, in «<N6ema», 2013, n. 4/1, pp.
11-31.

118



filosofico, ma anche come maniera di essere, € come forma al tempo stesso
etica ed eroica»’’. Naturalmente, una tale ricostruzione, muovendo
dall’antichita, procederebbe nel segno della continuita, attraverso il
medioevo, fino agli inizi dell’etd moderna. Poi si interromperebbe
bruscamente, nel momento esatto in cui la filosofia, a partire dal XIX secolo,
si costituisce come un fenomeno esclusivamente accademico. «L’eroismo
filosofico, 1’etica filosofica non si situano piu nella pratica stessa della
filosofia, diventata ormai professione d’insegnamento, ma in un’altra forma
di vita filosofica, dislocata e trasformata, ovvero nel campo politico: la vita
rivoluzionaria»®®.

E arriviamo cosi a un tema che, per Foucault, ¢ stato assolutamente
essenziale nella storia del nostro pensiero filosofico, della nostra etica, nonché
della nostra spiritualita: la vera vita, la vita la cui verita sta nella sua felicita
perfetta. Ebbene, i cinici, dandosi un’identita proprio in rapporto a questo
tema, gia presente in Platone, lo pongono radicalmente sotto forma di
scandalo. Essi, infatti, qualificandosi come “cani”, conducono una vita senza
pudore, senza vergogna e senza rispetto umano: la vita di chi fa in pubblico e
sotto gli occhi di tutti cio che solo i cani, e in genere gli animali, fanno e che
gli uomini, invece, nascondono. Ma “vita da cani” anche in altri sensi: in
quanto essa ¢ indifferente a tutto cid che puo succedere e non ¢ legata a nulla;
in quanto ¢ una vita che abbaia contro i nemici; in quanto ¢ una vita di chi,
facendo la guardia, protegge. Ecco, dunque, 1 quattro caratteri che, per i cinici,
deve avere la vera vita: essa non cela niente, ¢ indipendente, retta, nonché
sovrana e interamente padrona di sé.

La vera vita si configura cosi come una vita altra, per il fatto che ¢ in
rottura totale rispetto alle forme tradizionali di esistenza: di quelle che
conducono gli uomini, in generale, e i filosofi, in particolare>®. Ora, Foucault
pensa che la questione dell’altro mondo, sollevata da Socrate e portata avanti
da Platone, insieme con quella della vita altra siano due domande di grande
spessore filosofico e di ampia portata storica: «i due grandi temi, le due grandi
forme [...] entro cui la filosofia occidentale non ha mai cessato di

57 lvi, p. 206.
%8 Jvi, p. 207.
5911 che & la prova che, in questo ultimo corso al Collége de France di Foucault, «sono gli
atteggiamenti estremi, i gesti di rottura assoluta, pit che il rapporto dialogico, a essere al
centro dell’attenzione». Lo leggiamo in M. Iofrida — D. Melegari, Foucault, Carocci, Roma
2017, p. 284.

119



svilupparsi»®’. «Queste due linee di sviluppo — di cui la prima tende all’altro
mondo e la seconda alla vita altra, entrambe a partire dalla “cura di s¢” — sono
ovviamente divergenti, poiché 1’'una porta alla speculazione platonica,
neoplatonica e alla metafisica occidentale, mentre I’altra non porta a niente di
piu, in un certo senso, che alla rozzezza cinica. Ma tale rozzezza rilancia,
come questione insieme centrale e marginale rispetto alla pratica filosofica,
la questione della vita filosofica e della vera vita come vita altra»®!.

Circa I’interpretazione del cinismo di Foucault, alcuni studiosi hanno
notato il fatto che, mentre prima del 1984, tale interpretazione era ancora
fortemente debitrice dei lavori di Hadot®?, nell’ultimo corso al Collége de
France essa, invece, se ne emancipa completamente ¢ — come abbiamo gia
visto — giunge a vedere nel cinismo un modo del tutto originale di esercizio
della parrésia®®. Originale, perché il cinico, presentando la propria vita come
interamente sovrana su di sé, ambisce a essere riconosciuto come 1’unico e
vero detentore della funzione regale in terra. Allo stesso tempo, pero, egli si
presenta non solo come il vero re, ma anche come 1’anti-re, nella misura in
cui mostra quanto vana, precaria e illusoria sia qualsiasi monarchia politica.

In tal senso, si puo dire che, nel cinismo, si mostra sotto una nuova luce
«un grande vecchio problema, insieme politico e filosofico»: la questione del
«coraggio della verita, cosi importante per tutta la filosofia antica». Tale
«coraggio cinico della verita» consiste in questo: nel «riuscire a far si che gli
uomini condannino, respingano, disprezzino, insultino la manifestazione
stessa di cio che essi ammettono, o pretendono di ammettere, sul terreno dei
principi. [...] E questo lo scandalo cinico»®*.

80 M. Foucault, 1l coraggio della verita, cit., p. 236.

8L Ivi, p. 237.

82 Per alcuni giudizi critici di Hadot sul cinismo, cfr. Esercizi spirituali e filosofia antica, cit.,
laddove si dice, ad esempio che, per i cinici, la rottura totale con il mondo profano era
«analoga alla professione monacale nel cristianesimo», cosa per cui esso, piu che una
filosofia in senso proprio, era «una condizione di vita» (p. 63).

8 Sulla parreésia cinica, cosi come la intende Foucault, cfr. L. Cremonesi, Michel Foucault e
il mondo antico. Spunti per una critica dell’attualita, ETS, Pisa 2008, pp. 171-188.

8 M. Foucault, 1l coraggio della verita, cit., pp. 225-226. Al riguardo, F. Gros, L’etica antica
e lo scandalo della verita, in «Iride. Filosofia e discussione pubblica», 2012, n. 66, pp. 287-
298, scrive che, con i cinici, ¢ «uno stile generale d’alterita che emerge dall’applicazione
diretta e radicale dei valori di verita al bios. Innanzitutto, perché questa vita stona
scandalosamente; e poi perché nutre una parrésia che non cessa di denunciare I’ipocrisia e
la corruzione generalizzate, strappando cosi le maschere di rispettabilita che nascondono
comportamenti contrari ai principi rivendicati. Questo movimento ¢ importante: I’alterita del

120



E cosi che la domanda che il cinismo non ha mai smesso di porre alla
filosofia antica, ma anche alla filosofia cristiana e moderna, ¢ quella relativa
alla vita filosofica®. E il problema non tanto delle condizioni che permettono
di riconoscere un enunciato come vero, quanto di qual ¢ la forma di vita piu
adeguata rispetto alla pratica del dire-il-vero. Il punto ¢ che, per quanto la
filosofia occidentale sia nata proprio postulando il nesso strettissimo che corre
fra vita e pratica filosofiche, ossia che filosofare, prima che una forma di
discorso, ¢ una forma di vita, essa si ¢ evoluta dimenticandosi sempre piu di
un tale nesso. Un esito, questo, di cui Foucault coglie le cause in due distinti
motivi: nell’assorbimento del tema della vera vita da parte dell’ascetismo e
della spiritualita religiose e nell’istituzionalizzazione di tutte le pratiche del
dire-il-vero sotto il regime del discorso scientifico. «Il fatto € che la questione
della vera vita si ¢ a poco a poco cancellata nella riflessione e nella pratica
filosofica. [...] La mancata considerazione della vita filosofica ha reso
possibile il fatto che il rapporto con la verita possa ora manifestarsi ed essere
convalidato solo in termini scientificin®®.

In altre parole, nella filosofia occidentale ¢ andata progressivamente
tramontando proprio I’idea della filosofia come psicagogia, con la
conseguenza che il filosofare si ¢ configurato sempre pit come un sistema
teorico di verita sviluppato entro un dominio determinato o in rapporto
all’essere stesso. All’opposto, lungo tutta I’antichita e, in particolare, nel
cinismo, «la filosofia ha vissuto come libera interpellanza: ¢ stata libera
interpellanza della condotta umana; e questo attraverso un dire-il-vero che
accetta di correre il rischio di essere in pericolo»®’.

bios kynikds deve spezzare la dinamica di menzogna delle commedie sociali. Non si tratta
quindi di indicare identita, ma di smascherare contraddizioni» (p. 296).

8 Sul cinismo, in Foucault, come domanda del pensiero, cfr. E. Buono, Il cinismo come
domanda nel pensiero di Michel Foucault e Carlo Sini, in «<N6ema», 2013, n. 4/2, pp. 1-77.
8 M. Foucault, 1l coraggio della verita, cit., pp. 227-228.

571d., Il governo di sé e degli altri, cit., p. 329.

121






