
 
DOI Code: 10.1285/i18285368aXXXIXn110p105 

 

 

 

LA VERITÀ CHE TI TRASFORMA. 

SULL’IDEA DI PSICAGOGIA IN MICHEL FOUCAULT 

GIUSEPPE D’ACUNTO* 
 

 

 

 
Abstract  

Il contributo presente prende in considerazione l’ultima fase della riflessione di Foucault, 

dove la verità viene intesa non come qualcosa che comporta un guadagno in termini di 

conoscenza, ma come ciò che provvede a plasmare “psicagogicamente” l’anima nell’atto in 

cui quest’ultima cerca di aprirsi un accesso a essa. In tal senso, a essere studiata è quella 

determinata attività verbale, in cui il parlante ha uno specifico rapporto con la verità, detta 

parrēsia o «parlar-chiaro», uno dei cui massimi rappresentanti nell’antichità è Socrate, presso 

il quale la parrēsia stessa si presenta come congiunta con la filosofia, intesa come “cura di 

sé” e “arte della vita”. Con il cinismo poi la parrēsia, abbandonando quasi del tutto il campo 

verbale, diventa essa stessa un modo di vita, così che dal dir-vero si passa al vivere-vero. 

 

Keywords: Pedagogia/psicagogia, Parrēsia, Cura di sé, Veridizione, Cinismo. 

 

 

1.Parrēsia filosofica come psicagogia 

Come si sa, l’idea della filosofia come modo di vivere è stata 

ampiamente valorizzata, ai giorni nostri, soprattutto da due autori francesi: 

Pierre Hadot e Michel Foucault. Il primo l’ha compendiata nel concetto di 

«esercizi spirituali», il secondo in quello di «tecnologie del sé». Ricordiamo 

velocemente le definizioni che l’uno e l’altro ci hanno dato dei due concetti 

appena menzionati. 

Hadot: «La parola “spirituale” permette, a nostro avviso, di far capire 

come tali esercizi siano opera non solo del pensiero, ma di tutto lo psichismo 

dell’individuo e, soprattutto, rivela le vere dimensioni di questi esercizi: 

grazie ad essi, l’individuo si eleva alla vita dello Spirito oggettivo, ossia si 

colloca nella prospettiva del Tutto»1. 

                                                 
*Professore di Filosofia Morale, Università Europea di Roma. 

 
1 P. Hadot, Esercizi spirituali e filosofia antica, a cura di A. I. Davidson, tr. it. di A. M. Marietti 

e A. Taglia, Einaudi, Torino 20052, p. 30. Di Hadot, cfr., naturalmente, anche La filosofia 



 

 

106 

Foucault: «tecnologie del sé [sono quelle] che permettono agli individui 

di eseguire, coi propri mezzi o con l’aiuto degli altri, un certo numero di 

operazioni sul proprio corpo e sulla propria anima – dai pensieri, al 

comportamento, al modo di essere – e di realizzare in tal modo una 

trasformazione di se stessi allo scopo di raggiungere uno stato caratterizzato 

da felicità, purezza, saggezza, perfezione o immortalità»2. 

Ancora Foucault: «L’espressione tecnologia del sé […] [si riferisce a 

quelle] pratiche [che] riguardano procedure riflettute, elaborate, 

sistematizzate, che si insegnano agli individui in modo che, per la gestione 

della loro vita, il controllo e la trasformazione di sé attraverso di sé, possano 

pervenire a un certo modo di essere»3. 

Come Hadot, anche Foucault fa poi uso del concetto di spiritualità, 

calibrandolo proprio sull’idea di una «trasformazione di se stessi». «Per 

“spiritualità” intendo […] quello che si riferisce precisamente all’accesso del 

soggetto a un certo modo di essere e alle trasformazioni che il soggetto deve 

                                                 
come modo di vivere. Conversazioni con J. Carlier e A. I. Davidson, tr. it. di A. C. Peduzzi e 

L. Cremonesi, Einaudi, Torino 2008. 
2 Michel Foucault, Tecnologie del sé, in L. H. Martin, H. Gutman e P. Hutton (a cura di), 

Tecnologie del sé, tr. it. di S. Marchignoli, Bollati Boringhieri, Torino 1992, pp. 11-47: p. 13.  

Questo passo ricorre, quasi analogo, anche in M. Foucault, Soggettività e verità, in Id., 

Sull’origine dell’ermeneutica del sé. Due conferenze al Dartmouth College, a cura di 

«Materiali foucaultiani», Cronopio, Napoli 2012, pp. 31-60, laddove leggiamo che le 

tecniche o le «tecnologie del sé» sono quelle che «permettono agli individui di effettuare, con 

i propri mezzi [o con l’aiuto degli altri], un certo numero di operazioni sui propri corpi, sulle 

proprie anime, sui propri pensieri, sulla propria condotta; e questo in modo da trasformare se 

stessi, modificare se stessi, e raggiungere un certo stato di perfezione, di felicità, di purezza, 

di potere soprannaturale e così via» (p. 39). 
3 Id., Soggettività e verità. Corso al Collège de France (1980-1981), ed. stabilita da F. Gros 

sotto la direzione di F. Ewald e A. Fontana, ed. it. a cura di P. A. Rovatti, tr. it. di D. Borca e 

C. Troilo, Feltrinelli, Milano 2017, p. 47. Su Hadot e Foucault interpreti della filosofia antica, 

da loro intesa come un esercizio pratico di trasformazione, cfr.: M. Montanari, Hadot e 

Foucault nello specchio dei Greci. La filosofia antica come esercizio di trasformazione, 

Mimesis, Milano-Udine 2009; Id., La filosofia antica come esercizio spirituale e cura di sé 

nelle interpretazioni di Pierre Hadot e Michel Foucault, in «Studi urbinati», 2010, vol. 

LXXX, pp. 343-353; M. Simonazzi, La formazione del soggetto nell’antichità. La lettura di 

Michel Foucault e Pierre Hadot, Aracne, Roma 2007; S. Righetti, Letture su Michel 

Foucault. Forme della “verità”: follia, linguaggio, potere, cura di sé (cap. V: «Michel 

Foucault e Pierre Hadot: due letture della cura di sé nella filosofia antica»), Liguori, Napoli 

2011, pp. 106-125. Infine, per le critiche che, circa il modo di intendere la “cura di sé”, Hadot 

ha mosso a Foucault, cfr. P. Hadot, Esercizi spirituali e filosofia antica, cit., pp. 169-176 e 

La filosofia come modo di vivere, cit., pp. 182-183. 



 

 

107 

operare su se stesso per accedere a questo modo di essere»4. «“[S]piritualità” 

[è] la ricerca, la pratica e l’esperienza per mezzo delle quali il soggetto opera 

su se stesso le trasformazioni necessarie per avere accesso alla verità»5. 

Ora, parlando di «trasformazione di se stessi», ciò che Foucault ha in 

mente investe, in particolare, un punto: la distinzione, da lui stesso 

prospettata, fra pedagogia e psicagogia. Mentre egli definisce, infatti, come 

«“pedagogica” la trasmissione di una verità che ha la funzione di dotare un 

soggetto qualunque di attitudini, di capacità, di saperi, e così via, che in 

precedenza non possedeva, e che al termine di tale rapporto pedagogico dovrà 

invece possedere», definisce, invece, come «“psicagogica” la trasmissione di 

una verità che […] ha piuttosto la funzione di modificare il modo d’essere del 

soggetto al quale ci si rivolge»6. Psicagogico, in Foucault, è sinonimo così, in 

tutto e per tutto, di spirituale, in quanto postulato della spiritualità è che la 

verità non sia concessa al soggetto in virtù di un semplice atto di conoscenza, 

ma che il soggetto stesso, nel farsi carico di essa, «si modifichi, si trasformi, 

cambi posizione, divenga cioè, in una certa misura e fino a un certo punto, 

altro da sé»7. 

                                                 
4 M. Foucault, Soggettività e verità. Corso al Collège de France (1980-1981), cit., pp. 286-

287. 
5 Id., L’ermeneutica del soggetto. Corso al Collège de France (1981-1982), a cura di F. Gros, 

tr. it. di M. Bertani, Feltrinelli, Milano 2003, p. 17. Sulla spiritualità, in Foucault, come ciò 

che, esigendo una trasformazione del soggetto, si configura, perciò, come una «askesis della 

verità», cfr. A. I. Davidson, Michel Foucault e la tradizione degli esercizi spirituali, in M. 

Galzigna (a cura di), Foucault, oggi, Feltrinelli, Milano 2008, pp. 163-179: p. 171. A 

proposito di quest’ultima formula, va detto che Foucault intende «ascetismo» in senso 

letterale, ossia «nel senso pre-cristiano di qualsiasi esercizio pratico» (M. Jay, Parresia 

visuale? Foucault e la verità dello sguardo, in M. Cometa e S. Vaccaro [a cura di], Lo 

sguardo di Foucault, Meltemi, Roma 2007, pp. 19-38: p. 28): come sinonimo non di una 

«morale della rinuncia», ma di un «esercizio di sé su sé, attraverso cui si cerca di elaborare 

se stessi, di trasformarsi e di accedere a un certo modo di essere» (M. Foucault, L’etica della 

cura di sé come pratica della libertà, in Archivio Foucault. Interventi, colloqui, interviste 3. 

1978-1985. Estetica dell’esistenza, etica, politica, a cura di A. Pandolfi, tr. it. di S. Loriga, 

Feltrinelli, Milano 1998, pp. 273-294: p. 274).  
6 M. Foucault, L’ermeneutica del soggetto, cit., p. 365. 
7 Ivi, p. 17. Sulla «prova modificatrice di sè nel gioco della verità», come ciò che costituisce 

«il corpo vivo della filosofia» in quanto “ascesi” o «esercizio di sé, nel pensiero», cfr. M. 

Foucault, L’uso dei piaceri. Storia della sessualità 2, tr. it. di L. Guarino, Feltrinelli, Milano 

1994, p. 14. Come scrive E. Radaelli, L’incanto del dispositivo. Foucault dalla microfisica 

alla semiotica del potere, ETS, Pisa 2011, si tratta, dunque, di «formare il soggetto altrimenti, 

[…] attraverso i temi delle “tecniche del sé” e dell’“etica del sé”, che mirano appunto a un 

altro modo di costruire la soggettività» (p. 62). 



 

 

108 

Ne discende che verità si dà solo a una condizione: che si verifichi una 

conversione del soggetto, che in essa venga messo in gioco tutto il suo essere, 

che il suo accesso alla verità produca degli effetti di ritorno di quest’ultima 

sul soggetto stesso, il quale, venendo “salvato” e trasfigurato, consegue così 

uno stato di beatitudine e di tranquillità dell’anima. «[Durante tutta 

l’antichità,] il problema filosofico relativo a “come avere accesso alla verità” 

e quello relativo alla pratica della spiritualità (ovvero a quelle trasformazioni 

necessarie nell’essere stesso del soggetto per consentire l’accesso alla verità) 

non sono mai stati separati»8. 

Circa i rapporti fra psicagogia e pedagogia, Foucault rileva, inoltre, che, 

mentre, nell’antichità greco-romana, l’una risulta ancora molto prossima 

all’altra, in quanto il peso essenziale della verità, la necessità di dire il vero, 

le regole cui esso deve sottostare affinché possa produrre gli effetti desiderati 

poggiano, essenzialmente, «dalla parte del maestro, dalla parte di chi dirige», 

nella spiritualità cristiana accade, invece, che la psicagogia si sgancia dalla 

pedagogia, in quanto ora si è consapevoli che «la verità non proviene da chi 

guida l’anima, ma ci viene piuttosto accordata secondo un’altra modalità 

(Rivelazione, Testo, Libro eccetera)». Il peso essenziale della verità passa così 

a gravare da chi guida e dirige l’anima a colui la cui anima deve essere 

guidata, in quanto tutto ciò può aver luogo solo a un patto: che quest’anima, 

sottoposta a un’operazione psicagogica, enunci su se stessa un discorso vero. 

«[Il cristianesimo chiede all’anima che viene guidata] di dire una verità, e una 

verità che solo essa potrà dire poiché è la sola a detenerla, e che rappresenta 

se non il solo, certo almeno uno degli elementi fondamentali dell’operazione 

grazie alla quale il suo modo d’essere verrà modificato»9. 

Questo rapporto fra l’anima e la verità, dove la seconda non tanto 

comporta un guadagno in termini di conoscenza, quanto provvede piuttosto a 

plasmare la prima, ci riconduce direttamente al lavoro che ha caratterizzato 

l’ultima fase della riflessione di Foucault. Ne è prova il ciclo di lezioni 

                                                 
8 M. Foucault, L’ermeneutica del soggetto, cit., p. 19. 
9 Ivi, p. 366. Per le ricadute sul piano pedagogico della distinzione in questione, cfr. A. S. de 

Freitas, The pedagogical parrhesia of Foucault and the educational ethos as psicagogia, in 

«Revista Brasilera de Educação», 2013, vol. 18, pp. 325-338. Inoltre, sull’idea di educazione, 

in Foucault, come metamorfosi e trasformazione di sé, cfr. D. Moreau, Foucault e la 

métamorphose éducative, in «Materiali foucaultiani», 2018, n. 13-14, pp. 93-112. 



 

 

109 

americane, da lui tenute nel 198310, i cui temi sono ripresi e sviluppati nel suo 

ultimo corso al Collège de France, del 198411. 

Partiamo dal primo dei due testi appena menzionati, il quale intende 

essere uno studio di quella determinata attività verbale, in cui il parlante ha 

uno specifico rapporto con la verità, detta parrēsia o «parlar-chiaro»12. 

Ebbene, la verità che qui è in gioco è tale che chi parla ha la certezza di avervi 

accesso solo nella misura in cui è in possesso di certe qualità morali. «[Per il 

parresiasta] il fatto di avere la verità è garantito dal possesso di certe qualità 

morali: quando qualcuno ha certe qualità morali, allora quella è la prova che 

egli ha accesso alla verità, e viceversa»13. Inoltre, il possesso di questa verità 

non è mai indifferente, ma tale che si commisura sempre con un rischio o un 

pericolo. «La parrēsia […] è legata al coraggio di fronte al pericolo: essa 

richiede propriamente il coraggio di dire la verità a dispetto di un qualche 

pericolo»14. «I parresiasti sono coloro che accettano, al limite, di morire per 

                                                 
10 Cfr. Id., Discorso e verità nella Grecia classica, ed. inglese a cura di J. Pearson, ed. it. a 

cura di A. Galeotti, Donzelli, Roma 20193. In appendice a questo testo si trova la conferenza 

di Grenoble, del 1982, La parrēsia, pp. 125-161. 
11 Id., Il coraggio della verità. Il governo di sé e degli altri II. Corso al Collège de France 

(1984), ed. stabilita da F. Gros sotto la direzione di F. Ewald e A. Fontana, ed. it. a cura di 

M. Galzigna, Feltrinelli, Milano 2011. Su cui cfr. T. Flynn, Foucault as a Parrhesiast: His 

Last Course at the Collége de France (1984), in J. Bernauer e D. Rasmussen (a cura di), The 

Final Foucault, MIT Press, Cambridge 1988, pp. 102-118. 
12 Sull’idea di parrēsia come concetto che nasce precocemente, in Foucault, cfr. É. Balibar, 

Sulle parrhèsia(e) di Foucault, in «Materiali foucaultiani», 2017, n. 11-12, pp. 63-81, il quale 

ne registra la prima occorrenza nel testo La verità e le forme giuridiche (1974), a cura di L. 

D’Alessandro, La Città del Sole, Napoli 1994. Sulla parrēsia, in Foucault, cfr., inoltre, L. 

Cremonesi, La parrhēsia nel pensiero filosofico di Michel Foucault, in «Teoria», 2004, n. 2, 

pp. 127-149 e F. Gros, La parrhēsia chez Foucault (1982-1984), in F. Gros (a cura di), 

Foucault et le courage de la vérité, PUF, Paris 2002, pp. 155-166. Infine, nella conferenza 

La parrēsia, cit., Foucault presenta il suo interesse per questo tema come la vera e propria 

cifra unificante di tutto il suo lavoro. La «questione dell’obbligo di dire la verità, del 

fondamento etico del dire il vero, […] del dire la verità su se stessi» è, infatti, un qualcosa 

che lui avrebbe incrociato molte volte, all’altezza degli snodi principali del suo pensiero: 

innanzi tutto, «nella pratica medica e psichiatrica», poi «nella pratica giudiziaria, e in 

particolare nella pratica penale» e, infine, «a proposito del problema della sessualità, più 

esattamente della concupiscenza e della carne all’interno del cristianesimo» (pp. 127-128). 
13 Id., Discorso e verità nella Grecia classica, cit., p. 6. 
14 Ivi, p. 7.  



 

 

110 

aver detto il vero. […] [N]el cuore della parrēsia si trova non lo statuto sociale 

e istituzionale del soggetto, ma il suo coraggio»15. 

Infine, un’altra caratteristica della parrēsia è che qui il dire la verità è 

considerato come un dovere. Per cui ecco il punto in cui essa implica una 

connessione con la legge morale e con la libertà: «vi è parrēsia solo quando 

esiste libertà nell’enunciazione della verità»16. In altre parole, essa è un 

«obbligo» e, insieme, una «libertà»: «non è solo […] l’obbligo di dire 

qualcosa, ma è anche la libertà […] di dire la verità»17. 

Foucault passa poi a constatare il fatto che è con la figura di Socrate che 

la parrēsia si presenta come congiunta con la filosofia, intesa come “arte della 

vita”: «il ruolo di Socrate è tipicamente un ruolo parresiastico»18. Ruolo che 

spicca non solo nell’Apologia, ma anche nell’Alcibiade maggiore, nonché nel 

Lachete. Nel secondo, Socrate invita il personaggio che dà il titolo al dialogo 

a prendersi cura di se stesso, ben prima di prendersi cura di Atene, 

governandola. «Socrate spiega […] [ad Alcibiade] che è molto presuntuoso, 

da parte sua, volersi occupare della città, guidarla e rivaleggiare con i re di 

Sparta o i sovrani di Persia, se non ha imparato prima di tutto ciò che è 

necessario sapere per governare: deve, cioè, occuparsi innanzi tutto di se 

stesso»19. Nel terzo, l’interlocutore di Socrate è chiamato a “render conto” di 

sé, del modo in cui fin lì ha condotto la sua vita, per cui si annuncia una sorta 

di corrispondenza ontologica, in cui lógos e bíos stanno, fra loro, in una 

«relazione armoniosa»20.  

                                                 
15 Id., Il governo di sé e degli altri. Corso al Collège de France (1982-1983), ed. stabilita da 

F. Gros sotto la direzione di F. Ewald e A. Fontana, ed. it. a cura di M. Galzigna, Feltrinelli, 

Milano 2009, pp. 63 e 71. Qui, Foucault scorge proprio in questo motivo «il nocciolo della 

parrēsia» (p. 63). 
16 Ivi, p. 70. 
17 Id., Dir vero su se stessi. Conferenze all’Università Victoria di Toronto (1982), ed. critica 

a cura di H.-P. Fruchaud e D. Lorenzini, ed. it. a cura di F. Domenicali, Orthotes, Napoli-

Salerno 2020, p. 190. 
18 Id., Discorso e verità nella Grecia classica, cit., p. 13. 
19 Id., La cura di sé. Storia della sessualità 3, tr. it. di L. Guarino, Feltrinelli, Milano 1985, 

p. 48.  
20 Id., Discorso e verità nella Grecia classica, cit., p. 65. Su Socrate in quanto philologos, 

ossia come colui che presta attenzione, «soprattutto, al tipo di armonia che esiste […], in 

colui che parla, tra ciò che afferma (cioè tra il suo stesso discorso), e ciò che egli è», cfr. ivi, 

p. 149. Su questa «armonia» come il principio che ha ispirato l’idea stessa di filosofia 

dell’ultimo Foucault, cfr. R. Bodei, Il dire la verità nella genealogia del soggetto occidentale, 

in M. Galzigna (a cura di), Foucault, oggi, cit., pp. 124-133: p. 127.   



 

 

111 

Ma, da prendere in considerazione, per quanto riguarda il profilo 

parresiastico di Socrate, sono anche il Fedro e la Lettera VII di Platone. 

Mentre, nel primo, Socrate imposta il problema della verità proprio nel segno 

della categoria della psicagogia, ossia del modo di «condurre le anime 

attraverso la mediazione dei discorsi»21, nella seconda ci viene raccontato, 

invece, come lo stesso Socrate venga invitato a partecipare a un’azione 

giudiziaria illegale, promossa dal governo dei Trenta tiranni. «Socrate allora 

rifiuta, dando dunque così, in quanto filosofo, un esempio di resistenza 

filosofica al potere politico: un esempio di parrēsia che rimarrà a lungo un 

modello di atteggiamento filosofico di fronte al potere: la resistenza 

individuale del filosofo»22. 

Tornando poi al nesso fra parrēsia e “cura di sé”, nell’età ellenistica, 

esso si sviluppa a tal punto che, con l’epicureismo, la prima viene a essere 

«considerata essenzialmente come una téchne di guida spirituale per 

l’“educazione dell’anima”»23. «La parrēsia, così come essa appare nel campo 

dell’attività filosofica nella cultura greco-romana, non è in prima istanza un 

concetto o un argomento, ma piuttosto una pratica»24. 

Circa la parrēsia come pratica, tre sono, per Foucault, le tipologie di 

relazioni umane in cui ha trovato esplicazione, precisando che si tratta, però, 

solo di uno «schema generale»25. Essa è un’attività che può svolgersi nel 

contesto della vita comunitaria, nel contesto della vita pubblica o nel contesto 

dei rapporti interpersonali individuali. Nel primo caso, è diffusa in particolare 

presso gli epicurei, dove è spesso configurata come una téchne in relazione 

alla politica, alla navigazione o alla medicina. Nel secondo caso, è diffusa in 

particolare presso la scuola cinica, dove i punti di riferimento principali, in 

filosofia, «non sono i testi o le dottrine, ma le vite esemplari»26. Nel terzo 

caso, è diffusa in particolare presso la scuola stoica, dove la dissoluzione 

                                                 
21 M. Foucault, Il governo di sé e degli altri, cit., p. 315. 
22 Ivi, p. 209. Sulla parrēsia come pratica trasformativa di resistenza contro i regimi di verità 

prodotti dal potere, cfr. G. M. Mascaretti, Michel Foucault on Problematization, Parrhēsia 

and Critique, in «Materiali foucaultiani», 2014, n. 5-6, pp. 135-154. 
23 M. Foucault, Discorso nella Grecia e verità classica, cit., p. 13. 
24 Ivi, p. 72. Sulla parrēsia come ciò che, legando l’uno all’altro un maestro e un discepolo, 

«mette capo non tanto a una retorica, quanto a un’erotica», cfr. S. P. Vignale, Cuidado de sí 

y cuidado del otro. Aportes desde Michel Foucault para pensar relaciones entre 

subjectividad y educación, in «Contrastes. Revista Internacional de Filosofía», 2012, vol. 

XVII, pp. 307-324: p. 316. 
25 M. Foucault, Discorso e verità nella Grecia classica, cit., p. 74. 
26 Ivi, p. 78.  



 

 

112 

dell’autoinganno e la risolutezza nei propositi sono i valori che rivestono la 

più alta importanza. 

Passando poi al corso del 1984, interamente dedicato alla parrēsia, 

Foucault precisa il fatto che essa, in quanto pratica di dire-il-vero su se stessi, 

non è che «l’illustrazione, la realizzazione e l’esemplificazione concreta del 

principio dello gnōthi seauton [socratico]», il quale è da ricondurre, a sua 

volta, al «principio […] della epimeleia heautou (del prendersi cura di sé, del 

dedicarsi a se stessi)»27. «[C’è] una parrēsia che si potrebbe definire 

psicagogica, dato che si tratta di dirigere e di guidare l’anima degli individui. 

[…] [La parrēsia] è una pratica che trova l’oggetto del proprio esercizio nella 

trasformazione del soggetto da parte di se stesso e del soggetto da parte 

dell’altro»28. 

Proprio a partire dal principio dell’epimeleia heautou, si è sviluppata 

così quella che potrebbe chiamarsi una “cultura del sé”: si producono, cioè, 

una serie di pratiche, dove il dire-il-vero su se stessi presuppone, 

necessariamente, la presenza di un altro, come referente dell’obbligo di 

“veridizione”29. Questo altro, il quale, nella cultura antica, poteva essere un 

filosofo o, anche, un individuo qualsiasi, nel cristianesimo, prenderà poi le 

vesti di un confessore o di un direttore spirituale, mentre, nell’età moderna, 

di un medico, di uno psichiatra, di uno psicologo o di uno psicoanalista. 

La “cura di sé”, inoltre, se, da un lato, funge da contesto più ampio entro 

cui si inquadra il principio del “conosci te stesso”, dall’altro, coincide con una 

serie di pratiche che non vengono mai condotte in solitudine, ma assumono 

                                                 
27 Id., Il coraggio della verità, cit., p. 16. Foucault mette a tema i rapporti fra il principio della 

“cura di sé” e quello del “conosci te stesso” delfico, il quale fa la comparsa, in filosofia, con 

Socrate, all’inizio de L’ermeneutica del soggetto, cit., dove nota che essi, nel mondo greco, 

sono spesso associati l’uno con l’altro. «Lo gnōthi seauton (“conosci te stesso”) appare 

infatti, in maniera piuttosto chiara e in una serie di testi nient’affatto secondari, nel quadro 

generale dell’epimeleia heautou (cura di se stessi), […] come una sorta di applicazione 

concreta, precisa e particolare, della regola generale» (pp. 6-7). In tal senso, la cura di se 

stessi è «il quadro, il terreno, il fondamento a partire dal quale risulta giustificato l’imperativo 

del “conosci te stesso”» (p. 10). 
28 Id., Il governo di sé e degli altri, cit., pp. 188 e 336. 
29 In ivi, ciò prova che la parrēsia è una nozione che si colloca «al crocevia tra l’obbligo di 

dire il vero, tra le procedure e tecniche di governamentalità e la costituzione del rapporto con 

se stessi» (p. 51). Sul tema della “veridizione”, nell’ultimo Foucault, cfr., inoltre, G. La 

Rocca, Soggettività e veridizione nell’ultimo Foucault, Sapienza Università Editrice, Roma 

2018. 



 

 

113 

sempre una dimensione comunitaria e sociale30. Il punto è che la 

raccomandazione, che viene dai filosofi, a occuparsi di se stessi, «non 

significa che una tale sollecitudine sia riservata a chi sceglie una vita simile 

alla loro; o che tale atteggiamento debba esser limitato al periodo in cui si 

coltivano studi filosofici». «È un principio valido per tutti, continuamente e 

per l’intero arco della vita»31. «L’uomo deve occuparsi di se stesso […] 

durante tutta la sua vita: dalla giovinezza fino al compimento della 

vecchiaia»32. E tanto più lo deve fare, in quanto «ogni pedagogia, quale che 

sia, è incapace di farsene carico». Ma se l’invito alla “cura di sé”, rivolto 

all’adolescente, è finalizzato a prepararlo alla vita adulta, a cosa sarà 

finalizzato l’invito alla “cura di sé” rivolto all’uomo maturo? «[A] preparare 

[…] quel compimento dell’esistenza che coincide con quell’età in cui la vita 

stessa risulterà compiuta, […] [età] costituita dalla vecchiaia»33.  

Foucault nota poi che è grazie a una «trasformazione della parrēsia 

orientata e parametrata sulla polis», ossia incardinata nei problemi inerenti 

alla democrazia, in una «parrēsia orientata e parametrata sull’ethos […] [che] 

ha potuto costituirsi, almeno in alcuni suoi caratteri fondamentali, la filosofia 

occidentale in quanto pratica del discorso vero»34. Ciò significa che correlato 

essenziale della parrēsia diventa la psyché degli individui, nel senso che 

quest’ultima può essere curata ed educata e, tramite il discorso vero, le si può 

                                                 
30 Sulla “cura di sé” non come «un’esigenza della solitudine ma [come] una verità pratica 

sociale», cfr. F. Gros, Soggetto morale e sé etico in Foucault, in Foucault e le genealogie dei 

dir-vero, a cura di «Materiali foucaultiani», Cronopio, Napoli 2014, pp. 17-31: p. 25. 
31 M. Foucault, La cura di sé, cit., p. 51. 
32 Id., Il governo di sé e degli altri, cit., p. 50. Circa l’estensione della “cura di sé” all’intero 

arco della vita individuale, Foucault, L’ermeneutica del soggetto, cit., ricorre al noto inizio 

della Lettera a Meneceo di Epicuro («Quando si è giovani non bisogna esitare a filosofare, 

né quando si è vecchi ci si deve stancare di continuare a farlo»), dove «possiamo constatare 

l’identificazione tra “filosofare” e “prendersi cura della propria anima”» (p. 78). Inoltre, sulla 

“cura di sé”, la quale, proprio in quanto accompagna l’individuo dalla giovinezza alla 

vecchiaia, può essere configurata così come una vera e propria «forma di vita», cfr. M. 

Foucault, Dir vero su se stessi, cit., p. 49. 
33 Id., L’ermeneutica del soggetto, cit., p. 68. Sul nuovo significato che la considerazione 

della vecchiaia riceve nell’età ellenistica, cfr. ivi, pp. 93-94. Per riassumere: mentre, nella 

cultura greca tradizionale, la vecchiaia, da un lato, è sinonimo di saggezza, dall’altro, lo è di 

fragilità e di debolezza, a partire dal momento in cui la “cura di sé” è vista come un qualcosa 

che va praticata per tutta la vita essa diviene, invece, «il punto di compiuta realizzazione, 

ovvero la forma più alta della cura di sé» (p. 93). Nel senso che «il vecchio potrà finalmente 

essere colui il quale è sovrano su se stesso, colui il quale può bastare interamente a se stesso» 

(p. 94). 
34 Id., Il coraggio della verità, cit., p. 44. 



 

 

114 

inculcare quella disposizione etica che la renderà capace di intendere la verità 

e di comportarsi in maniera conforme a essa: «questa doppia determinazione 

– della psyché come correlato del dire-il-vero parresiastico e dell’ethos come 

obiettivo della pratica parresiastica – implica il fatto che la parrēsia […] 

prende ora corpo all’interno di un insieme di operazioni che permettono alla 

veridizione di indurre nell’anima degli effetti di trasformazione»35. 

L’Apologia di Socrate di Platone, insieme con il Critone e il Fedone, 

viene individuata così come il luogo di fondazione di una parrēsia non 

politica, ma filosofica, ossia di un dire-il-vero coraggioso, esposto al pericolo 

della morte, che sprona gli uomini a prendersi cura di se stessi: della loro 

ragione (phrónesis), della verità (alētheia), nonché della loro anima (psyché). 

In altre parole: la filosofia diviene «detentrice del monopolio della parrēsia», 

e ciò proprio in quanto essa è «operazione sulle anime, […] psicagogia»36. 

In tal senso, è il tema della “cura di sé” la cifra unificante dei tre dialoghi 

platonici prima menzionati. Nell’Apologia, Socrate invita ripetutamente gli 

uomini a occuparsi di se stessi. Nel Critone, il suo rifiuto a evadere dal carcere 

è motivato dal fatto che le Leggi «vegliano sulla città, […] si occupano dei 

cittadini, sono vigili ed esprimono sollecitudine»37. Nel Fedone, a Critone che 

chiede al Maestro le sue ultime volontà, questi risponde: «Quello che dico 

sempre, […] nulla di nuovo: cioè che, se vi prenderete cura di voi medesimi, 

farete cosa grata a me e […] anche a voi medesimi»38. 

Ma se l’Apologia, il Critone e il Fedone costituiscono la «trilogia della 

parrēsia socratica», il Lachete viene visto, invece, come un «esempio 

dell’esercizio di questa parrēsia»39. Tra l’altro, quest’ultimo è il dialogo 

platonico in cui ricorre più spesso il sostantivo in questione, insieme alla 

forma verbale che da esso ne deriva. Foucault vede nel Lachete «uno dei 

rarissimi testi, in tutta la filosofia occidentale, che mette in primo piano la 

questione del coraggio, e soprattutto del coraggio della verità». Premesso che, 

in gran parte della riflessione occidentale, dal pitagorismo alla filosofia 

moderna, è presente una «catartica della verità», ossia l’idea secondo cui il 

soggetto, per avere accesso alla verità, deve rompere ogni legame con il 

mondo sensibile, in quanto mondo dell’impuro e dell’errore, ebbene, una via 

                                                 
35 Ivi, p. 73. 
36 Id., Il governo di sé e degli altri, cit., p. 291. 
37 Id., Il coraggio della verità, cit., p. 115. 
38 Fedone (115b), in Platone, Tutti gli scritti, a cura di G. Reale, Bompiani, Milano 2000, p. 

120. 
39 M. Foucault, Il coraggio della verità, cit., p. 124. 



 

 

115 

alternativa a questa «catartica della verità» è quella, appunto, del «coraggio 

della verità»: «quale tipo di risoluzione, quale tipo di volontà, quale tipo non 

solo di sacrificio ma anche di lotta si è capaci di affrontare per arrivare alla 

verità? Questa lotta per la verità è cosa diversa dalla purificazione necessaria 

a raggiungere la verità»40.  

Sempre nel Lachete viene colto, inoltre, il punto di partenza di una delle 

due grandi linee evolutive della filosofia occidentale: quella secondo cui 

l’oggetto della “cura di sé” non tanto è l’anima, intesa come la ricognizione 

dell’elemento divino in noi, il quale ci permette, appunto, di contemplare la 

verità – come leggiamo nell’altro dialogo platonico l’Alcibiade41 –, quanto la 

vita (il bíos), la maniera di vivere, la pratica dell’esistenza. «Abbiamo da un 

lato una filosofia che deve collocarsi sotto il segno della conoscenza 

dell’anima, e che trasforma questa conoscenza in una ontologia del sé. 

Abbiamo poi, dall’altro, una filosofia come prova della vita, come bíos, che 

è materia etica e oggetto di un’arte di sé»42. 

In tal modo, l’ambito in cui si esercita la parrēsia di Socrate viene fatto 

coincidere, da Foucault, proprio con la sfera dell’esistenza, della maniera di 

esistere, del «trópos della vita»43. Nel senso che il “render conto di se stessi”, 

il “dare ragione di sé (lógon didónai)”, viene convalidato, dal primo, alla luce 

non di una conoscenza portatrice di autorità, ma di una “prova del fuoco 

(básanos)” che divide e discrimina, nelle cose sottoposte a esame, tutto ciò 

che è bene da ciò che non lo è: una «prova permanente dell’anima […] e della 

sua qualità attraverso il gioco delle domande e delle risposte»44. «Il modo di 

vita appare [a Socrate] come il correlato essenziale della pratica del dire-il-

vero. Dire la verità in ordine alla preoccupazione fondamentale degli uomini 

significa mettere in discussione il loro modo di vita, cercare di metterlo alla 

prova, definendo ciò che in esso può essere convalidato e riconosciuto come 

buono e ciò che invece va respinto e condannato»45. 

Muovendo dall’idea secondo cui questo “dare ragione di sé” deve 

fornire, secondo Socrate, il profilo visibile del tratto plastico che gli uomini 

intendono imprimere alla loro vita, Foucault definisce una tale impresa come 

                                                 
40 Ivi, pp. 127-128 
41 Foucault propone una sua lettura dell’Alcibiade in L’ermeneutica del soggetto, cit., pp. 27-

36 e 45-70. 
42 Id., Il coraggio della verità, cit., p. 130. 
43 Ivi, p. 145. 
44 Id., Il governo di sé e degli altri, cit., p. 348. 
45 Id., Il coraggio della verità, cit., p. 150. 



 

 

116 

una stilistica o un’«estetica dell’esistenza»: una messa-in-forma della vita 

come splendore, perfezione e «bellezza possibile»46. Ora, il pensatore 

francese ritiene che, nella filosofia occidentale, l’instaurazione del sé come 

realtà ontologicamente distinta dal corpo avrebbe affossato l’instaurazione 

del sé come bíos, stile di vita o modo di vivere, con la conseguenza che 

l’interesse esclusivo per la dimensione spirituale dell’anima, configurandosi 

come «preparazione per una salvezza ultraterrena», ha avuto l’effetto di 

obliare il «rapporto immanente di libertà e di felicità che si prende con se 

stessi»47. 

In tal senso, Foucault è arrivato a distinguere due forme radicalmente 

distinte, fra loro, di ascesi: l’ascesi greco-romana e l’ascesi cristiana, dove, 

mentre la prima è «ethopoietica» e «rivolta verso la verità (truth-oriented)», 

la seconda è, invece, «metanoetica» e «rivolta verso la realtà (reality-

oriented)»48. Per l’una, più che «acquisire una formazione», conta soprattutto 

«disapprendere», ossia «sbarazzarsi di tutta la cattiva formazione che si è 

ricevuta in precedenza, di tutte le cattive abitudini, derivate dalla folla, dai 

cattivi maestri, ma anche dalla famiglia, dall’entourage, dai parenti». Per 

l’altra, quel che conta è, all’opposto, il «cambiamento dello statuto 

dell’anima», nella misura in cui essa fa esperienza del passaggio «da una 

realtà all’altra, dalla morte alla vita»49. 

 

 

2. L’esempio del cinismo 

Il tema del bíos come oggetto della “cura di sé” costituisce, per 

Foucault, il punto di partenza di una pratica filosofica che trova nel cinismo 

il suo esempio più rappresentativo. Per il pensatore francese, infatti, è solo 

                                                 
46 Ivi, p. 160. Da C. Croce, L’ombra di pólemos, i riflessi del bios. La prospettiva della cura 

a partire da Jan Patočka e Michel Foucault, Mimesis, Milano-Udine 2014, l’«estetica 

dell’esistenza» di Foucault è vista come una tecnica che «fornisce gli strumenti necessari 

affinché ciascuno possa divenire un virtuoso della propria vita. Il virtuoso, infatti, è colui che 

può sganciarsi dall’obbedienza pedissequa alla regola per tentare soluzioni originali e 

produrre risultati inattesi» (p. 224). Inoltre, sull’«estetica dell’esistenza» di Foucault come 

motivo che ci riconduce a Nietzsche e al suo proposito di fare della vita un monumento, cfr. 

S. Catucci, Potere e visibilità. Studi su Michel Foucault, Quodlibet, Macerata 2018, pp. 27-

28, nonché S. Righetti, Foucault interprete di Nietzsche. Dall’assenza dell’opera all’estetica, 

Mucchi, Modena 2016. 
47 A. Sforzini, Michel Foucault. Un pensiero del corpo, Ombre corte, Verona 2019, p. 87. 
48 M. Foucault, Dir vero su se stessi, cit., pp. 95 e 105. 
49 Ivi, pp. 74, 104 e 95. 



 

 

117 

con il cinismo che il passaggio dal lógos al bíos si realizza compiutamente, 

nel senso che la parrēsia, abbandonando quasi del tutto il campo verbale, 

«diventa essa stessa modo di vita – dal dir-vero si passa al vivere-vero»50. 

Riferendosi al cinismo, Foucault afferma che esso «[f]a della forma 

dell’esistenza una condizione essenziale del dire-il-vero. Fa della forma 

dell’esistenza la pratica di riduzione che lascerà spazio al dire-il-vero. Infine, 

fa della forma dell’esistenza un modo di rendere visibile, nei gesti, nel corpo, 

nella maniera di vestirsi, nella maniera di comportarsi e di vivere, la verità 

stessa. Insomma, il cinismo fa della vita, dell’esistenza, del bíos, ciò che 

potremmo chiamare un’aleturgia, una manifestazione della verità»51. 

In altre parole, il cinismo si presenta come una versione particolare 

della parrēsia o del dire-il-vero, in quanto esso si avvale, come suo strumento, 

proprio dell’esistenza di colui che deve praticare l’«aleturgia», nel senso che 

è la sua forma-di-vita stessa ciò che si dà come manifestazione e 

testimonianza di verità. Anzi, di più, come scandalo vivente di quest’ultima52. 

Ma oltre a questo, Foucault coglie un altro tratto caratteristico del cinismo: il 

militantismo, ossia il fatto che esso può essere visto come una prefigurazione 

di quei movimenti e di quella pratica rivoluzionaria che tanta parte avrà nella 

storia del XIX secolo53. 

                                                 
50 D. Lorenzini, Etica e politica di noi stessi. Riflessioni su un uso possibile dell’ultimo 

Foucault, in P. Vernaglione (a cura di), Michel Foucault. Genealogie del presente, 

manifestolibri, Castel San Pietro Romano 2015, pp. 41-58: p. 53. Sul fatto che la 

riabilitazione del cinismo, da parte di Foucault, è resa possibile proprio dalla sua 

rivalutazione, in chiave storiografica e teoretica, della parrēsia, cfr. G. La Rocca, Soggettività 

e veridizione nell’ultimo Foucault, cit., p. 7. 
51 M. Foucault, Il coraggio della verità, cit., p. 170. Foucault introduce il termine «aleturgia» 

in Del governo dei viventi. Corso al Collège de France (1979-1980), ed. stabilita da M. 

Sellenart sotto la direzione di F. Ewald e A. Fontana, ed. it. a cura di P. A. Rovatti, tr. it. di 

D. Borca, Feltrinelli, Milano 2014, p. 18 («Prima Lezione»). Nel coniarlo, egli intende far 

risaltare il riferimento non solo ad aletheia (verità), ma anche a «liturgia». In M. Foucault, 

Mal fare, dir vero. Funzione della confessione nella giustizia. Corso di Lovanio, 1981, ed. a 

cura di F. Brion e B. E. Harcourt, tr. it. di V. Zini, Einaudi, Torino 2013, il pensatore francese 

lo mette in connessione, infatti, proprio con «liturgia», al fine di indicare «una procedura 

rituale per far apparire […] ciò che è vero» (p. 30). 
52 Sullo scandalo della verità cinico, visto come ciò che mette in discussione qualsiasi regime 

educativo restrittivo, cfr. A. Ansgar, The Culture of Education. Ancient Cynicism and “the 

scandal of truth”, in «Materiali foucaultiani», 2018, n. 13-14, pp. 75-92. 
53 Tema caro a Foucault, in quanto lui stesso, lungo tutta la sua vita, è stato un grande 

interventista su questioni di attualità: politiche, sociali e filosofiche. Su questo punto, cfr. M. 

Foucault, Il filosofo militante. Archivio Foucault 2. Interventi, colloqui, interviste. 1971-

1977, a cura di A. Dal Lago, tr. it. di A. Petrillo, Feltrinelli, Milano 1997. 



 

 

118 

Foucault insiste sul carattere di filosofia popolare del cinismo, visto che 

esso si dirigeva a un pubblico numeroso e, di conseguenza, non erudito e poco 

colto. Il che spiega anche la sua povertà teorica, la sua struttura dottrinale 

schematica e limitata, cosa che i cinici giustificavano in base al fatto che 

l’insegnamento filosofico non deve trasmettere conoscenze, ma far sì che chi 

veniva formato si provvedesse di un’armatura per la vita, capace di fargli 

affrontare tutti gli eventi54. Del resto, stando a una testimonianza di Diogene 

Laerzio, i cinici, escludendo la logica e la fisica dal dominio della filosofia, 

consideravano la morale la sola disciplina che copriva interamente un tale 

dominio. Lo stesso insegnamento adottato dai cinici non era dogmatico, ma 

usava ricorrere a esempi, apologhi, aneddoti, così che esso ha dato vita a un 

tradizionalismo molto diverso da quello di tipo dottrinale: «il cinismo […] ha 

praticato ciò che potremmo chiamare, più che un tradizionalismo della 

dottrina, un tradizionalismo dell’esistenza. Il tradizionalismo dell’esistenza 

non cerca di riattualizzare un nucleo primitivo di pensiero, ma di rimemorare 

elementi ed episodi di vita – la vita di chi è esistito realmente o miticamente 

[…]. Elementi ed episodi che ora si tratta di imitare, di far esistere 

nuovamente, […] restitu[endo] forza a una condotta nonostante il suo 

indebolimento morale»55. 

In tal senso, simbolo del cinismo non è tanto la figura del saggio 

tradizionale dell’alta antichità, quanto l’eroe filosofico: una sorta di matrice 

di stampo morale che serviva a modellare esistenze, prospettando a esse 

esempi di vita56. Eroe filosofico che prefigura così il santo o l’asceta del 

cristianesimo. 

È molto interessante come, a partire da tutto ciò, Foucault sia arrivato a 

concepire l’idea di una riforma della storia della filosofia, la quale, piuttosto 

che limitarsi alla trasmissione delle dottrine di competenza di questo settore, 

come è avvenuto fino a oggi, si presenti come «una storia delle forme, dei 

modi e degli stili di vita, una storia della vita filosofica come problema 

                                                 
54 Si trattava di un vero e proprio «allenamento filosofico» – leggiamo in M. Foucault, 

Soggettività e verità,  cit. –, il cui obiettivo era di «armare l’individuo di un certo numero di 

precetti che gli avrebbero permesso di condurre se stesso in tutte le circostanze della vita 

senza perdere la padronanza di sé, la tranquillità dello spirito, [o] la purezza del corpo e 

dell’anima» (p. 42). 
55 Id., Il coraggio della verità, cit., p. 205. 
56 Sul rapporto, in Foucault, fra parrēsia ed esemplarità, trattato in riferimento particolare al 

cinismo, cfr. O. Irrera, Parrēsia ed exemplum. La parrēsia e i regimi aleturgici dell’exemplum 

a partire da L’ermeneutica del soggetto di Michel Foucault, in «Nóema», 2013, n. 4/1, pp. 

11-31. 



 

 

119 

filosofico, ma anche come maniera di essere, e come forma al tempo stesso 

etica ed eroica»57. Naturalmente, una tale ricostruzione, muovendo 

dall’antichità, procederebbe nel segno della continuità, attraverso il 

medioevo, fino agli inizi dell’età moderna. Poi si interromperebbe 

bruscamente, nel momento esatto in cui la filosofia, a partire dal XIX secolo, 

si costituisce come un fenomeno esclusivamente accademico. «L’eroismo 

filosofico, l’etica filosofica non si situano più nella pratica stessa della 

filosofia, diventata ormai professione d’insegnamento, ma in un’altra forma 

di vita filosofica, dislocata e trasformata, ovvero nel campo politico: la vita 

rivoluzionaria»58. 

E arriviamo così a un tema che, per Foucault, è stato assolutamente 

essenziale nella storia del nostro pensiero filosofico, della nostra etica, nonché 

della nostra spiritualità: la vera vita, la vita la cui verità sta nella sua felicità 

perfetta. Ebbene, i cinici, dandosi un’identità proprio in rapporto a questo 

tema, già presente in Platone, lo pongono radicalmente sotto forma di 

scandalo. Essi, infatti, qualificandosi come “cani”, conducono una vita senza 

pudore, senza vergogna e senza rispetto umano: la vita di chi fa in pubblico e 

sotto gli occhi di tutti ciò che solo i cani, e in genere gli animali, fanno e che 

gli uomini, invece, nascondono. Ma “vita da cani” anche in altri sensi: in 

quanto essa è indifferente a tutto ciò che può succedere e non è legata a nulla; 

in quanto è una vita che abbaia contro i nemici; in quanto è una vita di chi, 

facendo la guardia, protegge. Ecco, dunque, i quattro caratteri che, per i cinici, 

deve avere la vera vita: essa non cela niente, è indipendente, retta, nonché 

sovrana e interamente padrona di sé. 

La vera vita si configura così come una vita altra, per il fatto che è in 

rottura totale rispetto alle forme tradizionali di esistenza: di quelle che 

conducono gli uomini, in generale, e i filosofi, in particolare59. Ora, Foucault 

pensa che la questione dell’altro mondo, sollevata da Socrate e portata avanti 

da Platone, insieme con quella della vita altra siano due domande di grande 

spessore filosofico e di ampia portata storica: «i due grandi temi, le due grandi 

forme […] entro cui la filosofia occidentale non ha mai cessato di 

                                                 
57 Ivi, p. 206. 
58 Ivi, p. 207. 
59 Il che è la prova che, in questo ultimo corso al Collège de France di Foucault, «sono gli 

atteggiamenti estremi, i gesti di rottura assoluta, più che il rapporto dialogico, a essere al 

centro dell’attenzione». Lo leggiamo in M. Iofrida – D. Melegari, Foucault, Carocci, Roma 

2017, p. 284. 



 

 

120 

svilupparsi»60. «Queste due linee di sviluppo – di cui la prima tende all’altro 

mondo e la seconda alla vita altra, entrambe a partire dalla “cura di sé” – sono 

ovviamente divergenti, poiché l’una porta alla speculazione platonica, 

neoplatonica e alla metafisica occidentale, mentre l’altra non porta a niente di 

più, in un certo senso, che alla rozzezza cinica. Ma tale rozzezza rilancia, 

come questione insieme centrale e marginale rispetto alla pratica filosofica, 

la questione della vita filosofica e della vera vita come vita altra»61. 

Circa l’interpretazione del cinismo di Foucault, alcuni studiosi hanno 

notato il fatto che, mentre prima del 1984, tale interpretazione era ancora 

fortemente debitrice dei lavori di Hadot62, nell’ultimo corso al Collège de 

France essa, invece, se ne emancipa completamente e – come abbiamo già 

visto – giunge a vedere nel cinismo un modo del tutto originale di esercizio 

della parrēsia63. Originale, perché il cinico, presentando la propria vita come 

interamente sovrana su di sé, ambisce a essere riconosciuto come l’unico e 

vero detentore della funzione regale in terra. Allo stesso tempo, però, egli si 

presenta non solo come il vero re, ma anche come l’anti-re, nella misura in 

cui mostra quanto vana, precaria e illusoria sia qualsiasi monarchia politica. 

In tal senso, si può dire che, nel cinismo, si mostra sotto una nuova luce 

«un grande vecchio problema, insieme politico e filosofico»: la questione del 

«coraggio della verità, così importante per tutta la filosofia antica». Tale 

«coraggio cinico della verità» consiste in questo: nel «riuscire a far sì che gli 

uomini condannino, respingano, disprezzino, insultino la manifestazione 

stessa di ciò che essi ammettono, o pretendono di ammettere, sul terreno dei 

principi. […] È questo lo scandalo cinico»64. 

                                                 
60 M. Foucault, Il coraggio della verità, cit., p. 236. 
61 Ivi, p. 237. 
62 Per alcuni giudizi critici di Hadot sul cinismo, cfr. Esercizi spirituali e filosofia antica, cit., 

laddove si dice, ad esempio che, per i cinici, la rottura totale con il mondo profano era 

«analoga alla professione monacale nel cristianesimo», cosa per cui esso, più che una 

filosofia in senso proprio, era «una condizione di vita» (p. 63). 
63 Sulla parrēsia cinica, così come la intende Foucault, cfr. L. Cremonesi, Michel Foucault e 

il mondo antico. Spunti per una critica dell’attualità, ETS, Pisa 2008, pp. 171-188. 
64 M. Foucault, Il coraggio della verità, cit., pp. 225-226. Al riguardo, F. Gros, L’etica antica 

e lo scandalo della verità, in «Iride. Filosofia e discussione pubblica», 2012, n. 66, pp. 287-

298, scrive che, con i cinici, è «uno stile generale d’alterità che emerge dall’applicazione 

diretta e radicale dei valori di verità al bíos. Innanzitutto, perché questa vita stona 

scandalosamente; e poi perché nutre una parrēsia che non cessa di denunciare l’ipocrisia e 

la corruzione generalizzate, strappando così le maschere di rispettabilità che nascondono 

comportamenti contrari ai princìpi rivendicati. Questo movimento è importante: l’alterità del 



 

 

121 

È così che la domanda che il cinismo non ha mai smesso di porre alla 

filosofia antica, ma anche alla filosofia cristiana e moderna, è quella relativa 

alla vita filosofica65. È il problema non tanto delle condizioni che permettono 

di riconoscere un enunciato come vero, quanto di qual è la forma di vita più 

adeguata rispetto alla pratica del dire-il-vero. Il punto è che, per quanto la 

filosofia occidentale sia nata proprio postulando il nesso strettissimo che corre 

fra vita e pratica filosofiche, ossia che filosofare, prima che una forma di 

discorso, è una forma di vita, essa si è evoluta dimenticandosi sempre più di 

un tale nesso. Un esito, questo, di cui Foucault coglie le cause in due distinti 

motivi: nell’assorbimento del tema della vera vita da parte dell’ascetismo e 

della spiritualità religiose e nell’istituzionalizzazione di tutte le pratiche del 

dire-il-vero sotto il regime del discorso scientifico. «Il fatto è che la questione 

della vera vita si è a poco a poco cancellata nella riflessione e nella pratica 

filosofica. […] La mancata considerazione della vita filosofica ha reso 

possibile il fatto che il rapporto con la verità possa ora manifestarsi ed essere 

convalidato solo in termini scientifici»66. 

In altre parole, nella filosofia occidentale è andata progressivamente 

tramontando proprio l’idea della filosofia come psicagogia, con la 

conseguenza che il filosofare si è configurato sempre più come un sistema 

teorico di verità sviluppato entro un dominio determinato o in rapporto 

all’essere stesso. All’opposto, lungo tutta l’antichità e, in particolare, nel 

cinismo, «la filosofia ha vissuto come libera interpellanza: è stata libera 

interpellanza della condotta umana; e questo attraverso un dire-il-vero che 

accetta di correre il rischio di essere in pericolo»67. 

 

                                                 
bíos kynikós deve spezzare la dinamica di menzogna delle commedie sociali. Non si tratta 

quindi di indicare identità, ma di smascherare contraddizioni» (p. 296). 
65 Sul cinismo, in Foucault, come domanda del pensiero, cfr. E. Buono, Il cinismo come 

domanda nel pensiero di Michel Foucault e Carlo Sini, in «Nóema», 2013, n. 4/2, pp. 1-77. 
66 M. Foucault, Il coraggio della verità, cit., pp. 227-228. 
67 Id., Il governo di sé e degli altri, cit., p. 329. 



 

 

 

 


