DISCIPLINAMENTO SOCIALE DEI CORPI E RELAZIONI DI
POTERE-SAPERE. IL CONTRIBUTO DI FOUCAULT ALLA
SOCIOLOGIA DELL’EDUCAZIONE

MARIA EMANUELA CORLIANO*

Abstract

This paper aims to highlight the contribution of Foucault’s theory to the Sociology of
education and to describe how his theoretical framework of power/knowledge and the
modern pedagogical disciplinary dispositif can explain the educational challenges of our
times.

Keywords: Foucault’s theory, Sociology of education, Discipline, Power/knowledge.

L’opera di Michel Foucault attraversa con taglio transdisciplinare
campi le cui frontiere sono ancora oggi gelosamente custodite: dalla filosofia
all’antropologia, dalla storia alla psichiatria, dalla linguistica al diritto, dalla
psicologia alla sociologia. Eppure, egli si muove agevolmente in questa
complessita senza frontiere, problematizzando cio che viene dato per scontato
e scrivendo un modo nuovo di fare la storia del presente. Questo fa di Foucault
un classico inclassificabile . E proprio la complessita del pensiero
foucaultiano, difficilmente riconducibile in maniera ordinata all’interno degli
steccati disciplinari, ha per molti anni impedito alla sociologia di cogliere gli
apporti fondamentali forniti dalla sua produzione teorica ad ambiti peculiari
dell’investigazione sociologica, quali ad esempio quello relativo al campo

*Ricercatrice di Sociologia dei processi culturali e comunicativi, Universita del Salento.

1 Come fa notare Marcelo Otero nel suo interessante Foucault sociologue. Critique de la
raison impure, Presse de 1’Université du Québec, Gatinau 2021, a p. XIII: “se si accetta
I’impresa di trasversalita radicale dei registri disciplinari ed empirici che 1’opera di Foucault
propone, ci si trova all’interno di un certo numero di problemi teorici, metodologici ed
empirici che sono propri di tutte le produzioni originali [...] si avverte I’effetto sismico che
un classico provoca in uno o pit campi del sapere che da quel momento non saranno piu gli
stessi. In effetti Foucault €& diventato, malgrado Ilui, un intellettuale classico, ma
inclassificabile, come un prezioso vaso cinese che non si sa dove sistemare, perché non si
armonizza con nessun decoro”.

DOI Code: 10.1285/i18285368aXXX1Xn110p87



educativo?®. Se ¢ vero, infatti, che I’opera foucaultiana (e percio anche il suo
contributo alla sociologia dell’educazione) ¢ inclassificabile e che Foucault
non puo essere considerato un sociologo nel senso classico del termine, e
indubbio che la sua sia una sociologia potente e innovatrice. In quali aspetti
la problematizzazione foucaultiana & propriamente sociologica? Sicuramente,
e in primo luogo, nella sua “insistente interrogazione sull’attualita del
presente”®, definita dallo stesso Foucault, fare la storia del presente. Questo
interrogativo foucaultiano sulla modernita e una modalita di relazionarsi alla
contemporaneita, a partire dai contesti in cui gli individui sono inseriti, per
comprendere le pratiche attraverso le quali essa “ci interpella, ci costituisce, ci
offre nuove possibilita”*4. Obiettivo di questo saggio & proprio quello di
delineare un ritratto di Foucault come sociologo dell’educazione, attraverso
la (ri)lettura di alcune delle sue opere piu conosciute, maanche di frammenti di
interviste o sue opinioni sulle istituzioni educative raccolte nel corso degli
anni.

Alla luce di queste premesse, I’interrogativo che guida questo saggio &
il seguente: in che modo il “pianeta Foucault” ha contribuito ad arricchire la
sociologia dell’educazione? Si tratta di delineare un percorso di analisi
sociologica dell’apporto della teoria foucaultiana all’ambito educativo,
percorso che inevitabilmente presenta un carattere di estrema parzialita,
considerata I’imponenza della produzione foucaultiana (anche) in tale campo
e la disseminazione di discorsi ed analisi relative all’educazione in quasi
ognuna delle parti di cui si compone la sua sterminata letteratura. Infatti,
sebbene Foucault non abbia dedicato un’opera esclusivamente al tema
dell’educazione, rilevante ¢ il suo contributo all’analisi del passato, del

2 Tra i pochi volumi internazionali che contengono un’analisi accurata del contributo
foucaultiano alla sociologia dell’educazione va ricordato il testo curato da Stephen Ball,
Foucault and education: Disciplines and Knowledge, Routledge, London 1990. All’interno
del testo, in particolare, in riferimento alle tematiche affrontate in questo mio lavoro, si
rimanda alla lettura del saggio di Inés Dussel, Foucault and education, pp. 27-36. Sulla
produzione dell’ultimo Foucault in tema di educazione, cfr. Roberto Serpieri, Emiliano
Grimaldi, Stephen Ball, Introduction. The final Foucault and education, “Materiali
foucaultiani”, n.13-14/2018, pp.9-27.

3 Marcelo Otero, Foucault sociologue. Critique de la raison impure, cit., p. 213. Come fa
notare Otero, Foucault si ispira a Baudelaire quando osserva, attraverso un velo di ironia,
come lo sguardo moderno € cid che ci consente di capire ci0 che di eroico vi € nel presente,
allontanandosi dai racconti della gesta storiche del passato e dalle utopie incerte ma seducenti
del futuro.

4 lvi, p. 214.

88



presente e del futuro del campo educativo e delle istituzioni scolastiche.

| tre temi fondamentali attorno ai quali ruota I’intera analisi di Foucault
sull’educazione possono essere, a fatica, sintetizzati in: un resoconto storico
0 “tecno-politico” della nascita della scuola; una spiegazione della meccanica
quotidiana della scolarizzazione come tecnologia disciplinare o “ortopedia
morale”; e infine le implicazioni per le istituzioni e le pratiche educative
contemporanee di un modello di educazione inteso come “blocco di capacita-
comunicazione-potere™.

All’interno di questo saggio, nel tentativo di restringere il campo
dell’analisi, in modo tale da poter effettuare un maggiore approfondimento
dei temi individuati, si procedera alla descrizione di tre snodi fondamentali
della produzione di Foucault sull’educazione. Dapprima verra considerata
I’educazione come assoggettamento, propria dell’avvento della societa
disciplinare descritto da Foucault in Sorvegliare a punire®. Successivamente,
I’attenzione si spostera sulla considerazione delle istituzioni educative come
blocchi di capacita-comunicazione-potere. Infine, verranno trattate la portata
della visione foucaultiana dell’universita come campo pastorale di potere-
sapere e le sfide che il suo pensiero presenta alla sociologia dell’educazione
contemporanea.

I corpi docili: ’educazione come assoggettamento

La descrizione analitica della nascita e dell’affermazione del
disciplinamento sociale dei corpi & contenuta nella terza parte di Sorvegliare
e punire, intitolata “Disciplina”, dove Foucault dedica ampio spazio

5 Cfr. Roger Deacon, Michel Foucault on education: a preliminary theoretical overview,
“South African Journal of Communication”, vol 26, n. 2/2006, pp. 177-187.

& Michel Foucault, Surveiller et punir. Naissance de la prison, Gallimard, Paris 1975.
Utilizzo per le citazioni la traduzione italiana Sorvegliare e punire. Nascita della prigione,
Einaudi, Torino 1976, p. 150. Foucault delinea cinque grandi stadi nella storia moderna della
disciplina, dal Grande Confinamento (1600-1750) fino alla meta del diciannovesimo secolo:
si tratta della progressione attraverso varie fasi di confinamento; di una transizione
dall’esclusione all’inclusione; del passaggio dalla centralita del gruppo a quella
dell’individuo; della progressiva trasformazione di pratiche dure e inflessibili verso altre piu
dolci e morbide e, infine, del cambiamento nella considerazione non pitl negativa ma positiva
delle pratiche disciplinari. Sorvegliare e punire, come fa notare Vincent Hubert, nella
presentazione di un numero monografico della rivista Le Télémaque dedicato a Michel
Foucault, puo essere considerato a tutti gli effetti un classico e merita di essere letto da tutti
coloro che vogliono comprendere cosa avviene in una classe (cfr. Vincent Hubert,
Présentation a Dossier — Michel Foucault: héritages et perspectives en éducation et
formation, “Le Télémaque, n.47/2015, pp. 31-38).

89



all’educazione, considerata parte fondante del processo di assoggettamento.
E proprio con la nascita della scuola, a partire dal XVI1I1 secolo, che si messo
in atto I’apparato volto all’addestramento dell’allievo, all’interno di una
societa della sorveglianza e della normalizzazione che utilizza la prigione e
la scuola per disciplinare i soggetti. Cosi Foucault descrive il processo di
assoggettamento operato dall’educazione:

la disciplina fabbrica cosi corpi sottomessi ed esercitati, corpi docili. La
disciplina aumenta le forze del corpo (in termini economici di utilita),
e diminuisce queste stesse forze (in termini politici di obbedienza). In
breve: dissocia il potere dal corpo; ne fa una parte, un’attitudine, una
capacita ch’essa cerca di aumentare e dall’altra inverte 1’energia, la
potenza che potrebbe risultarne, e ne fa un rapporto di stretta
soggezione’.

La costruzione di questa nuova autonomia politica si incentra su
processi che si intersecano, si imitano, “si appoggiano gli uni sugli altri, si
distinguono secondo il campo di applicazione, entrano in convergenza e
disegnano, a poco a poco, lo schema di un metodo generale”®. Dapprima
operano nei collegi, successivamente nelle scuole elementari, per poi
investire lentamente lo spazio ospedaliero e ristrutturare completamente
’organizzazione militare. La velocita della loro diffusione varia dalla rapidita
della loro circolazione tra 1’esercito e le scuole tecniche o tra i collegi e 1 licel
a modalita piu lente e discrete di propagazione, come nella militarizzazione
insidiosa delle grandi manifatture. Alla base di questi saperi disciplinari vi
sono una serie di tecniche minuziose che definiscono una metodologia di
pervasivita sui corpi, una sorta di microfisica del potere, sempre piu estese
fino a ricoprire I’intero corpo sociale. La disciplina si configura in tal modo
come “un’anatomia politica del dettaglio”, correlata da un insieme di
tecniche, da “tutto un corpus di procedimenti e di sapere, di descrizioni, di
ricette e di dati. E da queste inezie, senza dubbio, ¢ nato I'uomo

dell’umanesimo moderno™®.

1d., Sorvegliare e punire, cit., p. 150.

8 Ibidem.

% Ivi, p. 153. Sulla pervasivita del potere disciplinare sui corpi si rimanda alla lettura di
Roberta Sassatelli, Corpi in pratica: habitus, interazione e disciplina, “Rassegna italiana di
sociologia”, a. XLIIl, n.3 /2002, pp. 429-457, dove si rimarca come 1’utilizzo delle tecniche
disciplinari, all’interno di istituzioni come la scuola, la prigione, ’ospedale, svolga la
funzione ambivalente di assoggettare il corpo degli individui al controllo ma anche di attivare
nei soggetti capacita e conoscenza.

90



Il soggetto scolarizzato viene poi costituito attraverso quattro parametri
diversi: lo spazio, il tempo, la ritualizzazione e lo sguardo. Per quello che
riguarda il primo parametro, si tratta di un’arte delle ripartizioni: la disciplina
procede innanzi tutto a ripartire gli individui nello spazio: piazza gli allievi
nelle classi (il rango, presso i gesuiti) che non sono solo il luogo in cui si
apprende ma anche il luogo in cui si attua la sorveglianza, la gerarchizzazione
e si mettono in pratica punizioni e ricompense. Gli apparati disciplinari, tra i
quali figura anche la scuola, operano secondo il principio della localizzazione
elementare o quadrillage: “ad ogni individuo il suo posto; ed in ogni posto il
suo individuo™°:

si tratta di stabilire le presenze e le assenze, di sapere dove e come
ritrovare gli individui, di instaurare le comunicazioni utili,
d’interrompere le altre, di potere in ogni istante sorvegliare la condotta
di ciascuno, apprezzarla, sanzionarla, misurare le qualita o i meriti
(pagelle, voti). Procedura, dunque, per conoscere, padroneggiare,
utilizzare. La disciplina organizza uno spazio analitico'.

Tutto questo avviene sotto lo sguardo dell’insegnante, sguardo non
neutro poiché il docente opera continuamente delle categorizzazioni.

Per cio che concerne il controllo del tempo, il modello monastico dello
stabilire delle scansioni, costringere a determinate operazioni e regolare il
ciclo di ripetizione € stato esteso anche alle scuole, agli ospedali e alle
fabbriche. Le attivita a scuola vengono cosi messe in serie. Questo tipo di
organizzazione del tempo consente un investimento completo sulla durata
da parte del potere: “possibilita di un controllo dettagliato e di un intervento
puntuale (di differenziazione, correzione, castigo, eliminazione) in ogni
momento del tempo™!2. La pratica pedagogica si rivela essere una pratica
disciplinare che assoggetta 1’allievo alla ripartizione della dimensione
temporale secondo i saperi. La divisione del tempo € una divisione dei saperi
e I’allievo vi € sottomesso.

A scuola, inoltre, sanzioni ed esami assumono i contorni di veri e propri
rituali. Secondo Foucault, essi sono pienamente iscritti nella dinamica sapere-

10 M. Foucault, Sorvegliare e punire, cit., p. 154.

11 |vi, pp.155-156. Si pensi a cio che accade oggi in termini di controllo pervasivo degli alunni
per mezzo dei registri scolastici, oggi anche elettronici, di applicazioni attraverso le quali i
genitori apprendono in tempo reale se i propri figli sono entrati o meno a scuola e che voto
hanno preso ad un’interrogazione 0 ad un compito, a volte anche prima che gli studenti
interessati siano stati avvisati dai propri docenti.

2 |vi, p. 175.

91



potere. A partire dal XVIII secolo, la scuola identifica tutta una panoplia di
atti che divengono punibili; tutto cio che si discosta dalla norma diviene
suscettibile di punizione. Cio significa che il castigo, nel processo di
raddrizzamento e addestramento proprio della societa disciplinare, gioca un
ruolo correttivo e non di repressione. In altri termini, il castigo ha come
obiettivo la normalizzazione: “I’arte di punire, nel regime del potere
disciplinare, non tende né all’espiazione e neppure esattamente alla
repressione”*3, essa, appunto, normalizza. In questo modo, la scuola partecipa
alla comparsa di una nuova legge della societa moderna: il potere della norma.
Secondo Foucault, il potere disciplinare & un potere che, in luogo di sottrarre
e prevalere, ha come funzione principale proprio quella di addestrare. Inoltre,
all’interno della “sorveglianza gerarchizzata delle discipline, il potere non si
detiene come una cosa, non si trasferisce come una proprieta: funziona come
un meccanismo”4, Se la sanzione normalizza, I’esame

combina le tecniche della gerarchia che sorveglia a quelle della

sanzione che normalizza. E un controllo normalizzatore, una

sorveglianza che permette di qualificare, sorvegliare, punire. Stabilisce

sugli individui una visibilita attraverso la quale essi vengono

differenziati e sanzionati. Per questo, in tutti i dispositivi disciplinari,

’esame € altamente ritualizzato®.

Nell’esame si combinano “la cerimonia del potere e la forma
dell’esperienza, lo spiegamento della forza e lo stabilimento della verita”; in
esso la sovrapposizione dei rapporti di potere e delle relazioni di sapere
assume “tutto il suo splendore visibile™®. La scuola diviene in tal modo una
sorta di apparato di esame ininterrotto, grazie al quale avviene un “autentico
e costante scambio di saperi: garantisce il passaggio delle conoscenze dal
maestro all’allievo, ma preleva dall’allievo un sapere destinato e riservato al
maestro. La scuola diviene il luogo di elaborazione della pedagogia”?'’.
Considerati insieme, sanzioni ed esami, in quanto rituali scolastici, ci mostrano

13 1vi, p. 200.

14 1vi, p. 204.

15 1vi, p. 202. Sull’utilizzo della nozione di dispositivo in campo educativo cfr. Mariagrazia
Cairo Crocco, La réussite en education: dispositif et mode de gouvernement contemporain,
“Recherche en éducation”, 47/2022, https://doi.org/10.4000/ree.10609.

16 M. Foucault, Sorvegliare e punire, cit., p. 202.

17 lvi, p. 204. Per un approfondimento del senso pedagogico della soggettivazione in Foucault,
dei dispositivi scolastici e dell’ortopedia pedagogica si rimanda alla lettura del testo di
Francesco Cappa (a cura di), Foucault come educatore. Spazio, tempo, corpo e cura nei
dispositivi pedagogici, Franco Angeli, Milano 2009.

92



I’avvento della societa disciplinare. Ne consegue che la pratica dell’esame a
scuola & un vero e proprio rituale di potere, oltre che di sapere. In tal modo, un
certo tipo di forme di esercizio del potere si trovano legate a un certo tipo di
formazione del sapere. L’esame maschera il potere dietro una procedura in
apparenza neutra, oggettiva e la conseguenza di questo rituale € molto
importante. In effetti I’allievo si trova fissato, oggettivato, in una rete di
documenti. L’esame appare pertanto come un potere di scrittura che assegna
un rango; esso misura e quantifica con 1’obiettivo di classificare
(classificazione a partire dalla quale e possibile effettuare diverse operazioni
di gestione degli allievi: promozione, esclusione, azioni di raddrizzamento,
ecc.). L’allievo diventa in questo modo un caso. In quanto caso, egli diviene
un oggetto per la conoscenza e fornisce una presa per il potere: 1’era della
“scuola esaminatoria”, come la definisce Foucault, “segna il debutto di una
pedagogia che funziona come una scienza”*8,

L’esame, infine, e arriviamo all’ultimo dei parametri attraverso i quali
viene costruito il soggetto scolarizzato, lo sguardo, “inverte I’economia della
visibilita nell’esercizio del potere”. Se tradizionalmente il potere e cio che si
dimostra, che si ostenta, mentre coloro sui quali viene esercitato possono
restare nell’ombra, il potere disciplinare “si esercita rendendosi invisibile” e
impone “a coloro che sottomette un principio di visibilita obbligatoria. Nella
disciplina sono i soggetti a dover essere visti. L’illuminazione assicura la
presa del potere che si esercita su di loro™*°. E infatti proprio il fatto di essere
costantemente visibile agli occhi del potere che rende disciplinato un
soggetto all’interno della societa disciplinare. Allo stesso modo, nel contesto
scolastico pervaso dalla disciplina, 1’allievo ¢ continuamente sottomesso allo
sguardo del maestro. Nell’opera di Foucault la scuola diviene cosi un campo
di analisi, all’interno del quale I’allievo diventa un oggetto di pensiero, di
sapere oggettivato, e quindi oggetto di un certo tipo di potere; in altri termini,
la scuola assume i contorni di un’attivita politica che permette di conservare
o di mutare i discorsi di sapere e di potere. All’interno del contesto scolastico,
I’esame “contornato di tutte le sue tecniche documentarie fa di ogni individuo
un caso: un caso che costituisce nello stesso tempo un oggetto di una
conoscenza e una presa per un potere”?°. Ed ¢ proprio I’esame, in quanto
fissazione, nello stesso tempo rituale e scientifica, delle differenze
individuali, come “spillatura di ciascuno nella propria individualita”, a

18M. Foucault, Sorvegliare e punire, cit., p. 204.
19 1vi, p. 205.
20 Jvi, p. 209.

93



descrivere perfettamente “I’apparizione di una nuova modalita del potere in
cui ciascuno riceve come status la propria individualita»??.

L’educazione come blocco di capacita-comunicazione-potere

Diversi anni dopo Sorvegliare e punire, nel 1982, Foucault torna sul
tema dell’educazione e della scuola moderna e lo fa in Come si esercita il
potere???, postfazione al testo di Hubert Dreyfus e Paul Rabinow. All’interno
di queste preziose pagine, Foucault ancora una volta descrive la scuola come
il territorio in cui si pratica I’assoggettamento di individui e di intere
popolazioni studentesche. L’opera di Foucault & preziosa nella disamina di
tali pratiche, portate avanti dalle istituzioni educative sino alla
contemporaneita. Tali istituzioni, all’interno delle quali le relazioni di potere
e quelle legate alla distribuzione di conoscenza si supportano e si legano le
lune alle altre secondo molteplici modalita, costituiscono quello che Foucault
definisce blocchi di capacita- comunicazione- potere.

Interessato a “in che modo si esercita il potere” e a “cosa succede
quando gli individui esercitano il potere su altri”’, Foucault lo descrive innanzi
tutto come “capacita”:

prima di tutto & necessario riconoscere quello che viene esercitato sulle
cose, e che fornisce 1’abilita di modificarle, di utilizzarle, di consumarle
o di distruggerle, ossia un potere che rimanda alle attitudini direttamente
inscritte nel corpo o fornite da strumenti esterni. Diciamo che € una
questione di capacita®.

Successivamente, egli fa notare come il potere, anche quello implicato
nei processi educativi, metta in gioco le relazioni tra gli individui e i gruppi:
“il termine potere designa le relazioni tra i partner”. Inoltre, Foucault rimarca
la necessita di distinguere le relazioni di potere dai rapporti di comunicazione
che trasmettono informazioni attraverso un linguaggio, un sistema di segni o

2L |vi, p. 210.

221d., The subject and power. Afterword to Hubert Dreyfus, Paul Rabinow (eds), Michel
Foucault. Beyond Structuralism and hermeneutics, The University of Chicago Press, Chicago
1982. In questo saggio utilizzo per le citazioni la traduzione italiana Come si esercita il
potere? in Hubert Dreyfus, Paul Rabinow (a cura di), La ricerca di Michel Foucault:
Analitica della verita e storia del presente, Ponte alle Grazie, Firenze 1989, pp. 245-254.

23 |vi, p. 245. Gia in Sorvegliare e punire, cit., Foucault aveva descritto il potere come
qualcosa che produce: “produce il reale. Produce campi di oggetti e rituali di verita.
L’individuo e la conoscenza che possiamo assumerne derivano da questi rituali” (p. 212).

94



qualsiasi altro mezzo simbolico. Ne consegue che “le relazioni di potere, i
rapporti di comunicazione, le capacita obiettive non dovrebbero essere
confusi”?, Tuttavia, questo non implica che si tratti di tre ambiti separati tra
loro. Queste relazioni, infatti, tendono a sovrapporsi, si sostengono e tendono
ad essere utilizzate per raggiungere uno stesso obiettivo. In particolare,

I’applicazione delle capacita obiettive, nelle loro forme piu elementari,
implica dei rapporti di comunicazione (sia nella forma
dell’informazione preliminarmente acquisita che in quella del lavoro
condiviso); é legata anche a relazioni di potere (sia che esse consistano
in compiti obbligatori, in gesti imposti da una tradizione, sia che esse
consistano in un apprendistato in suddivisioni e ripartizioni di lavoro
piu 0 meno obbligatori). | rapporti di comunicazione implicano delle
attivita finalizzate e, in virtu della modifica del campo di informazioni
tra i partner, inducono effetti di potere®.

Pur non essendo la coordinazione tra questi tre tipi di relazioni né
uniforme né costante all’interno della societa, esistono tuttavia “dei blocchi
nei quali I’aggiustamento delle abilita, le risorse della comunicazione, e le
relazioni di potere costituiscono sistemi regolati e concertati”?%. E questo il
caso delle istituzioni educative. Un’istituzione educativa, infatti, ¢ connotata

da:

la sistemazione dei suoi spazi, i regolamenti meticolosi che ne governano
la vita interna, le diverse attivita che vi sono organizzate, le diverse
persone che vivono all’interno di esse o che Ii si incontrano, ciascuna
con la propria funzione, il suo ben definito carattere. Tutte queste cose
costituiscono un blocco di capacita-comunicazione-potere?”.

All’interno di un’istituzione educativa, le attivita che garantiscono
I’apprendimento e 1’acquisizione dei tipi di comportamento vengono portate

24 1d., Come si esercita il potere? cit., p. 246. Nello stesso testo, a p. 248, Foucault nota come
una relazione di potere debba articolarsi necessariamente su due elementi imprescindibili:
“che T’altro (colui sul quale viene esercitato il potere) sia interamente riconosciuto e
conservato fino all’estremo come soggetto che agisce; e che, di fronte ad una relazione di
potere, tutto un campo di risposte, di azioni, di reazioni, di effetti e possibili invenzioni, possa
essere aperto”.

5 |bidem.

2% |vi, p. 247.

27 |bidem.

95



avanti attraverso “un insieme di comunicazioni regolate”?® e tramite “una
serie di procedure di potere”?,

In questo contesto, Foucault definisce disciplina (in senso lato, nelle sue
parole) proprio questi blocchi “caratterizzati dalla messa in opera delle
capacita tecniche, dal gioco della comunicazione e dei rapporti di potere,
coordinati gli uni con gli altri secondo formule calcolate™°.

Diversi sono i motivi per i quali il grande studioso ritiene necessaria
un’analisi di come queste discipline si Sono storicamente costruite. In primo
luogo, perché le discipline chiariscono in che modo i sistemi di finalita
oggettiva, i sistemi di comunicazione e il potere si possano saldare tra loro.
In secondo luogo, poiché un’analisi dell’evoluzione storica delle discipline
puo rivelare le modalita diverse della loro articolazione, in cui in un caso
viene data importanza ai rapporti di potere ¢ all’obbedienza (¢ il caso delle
discipline di tipo monastico o di tipo penitenziario), in un altro alle attivita
finalizzate (é quello che accade nelle discipline di fabbrica o di ospedale), in
un altro caso ancora ai rapporti di comunicazione (come nelle discipline di
apprendistato). Fino a quella che Foucault definisce “una sorta di saturazione
dei tre tipi di relazione (come forse nella disciplina militare)3L.

In ogni caso, la societa disciplinare come si viene a configurare in
Europa dal XVIII secolo in poi non si basa sulla cieca obbedienza degli
individui, e neanche sulla sua identificazione con le caserme, le scuole o le
prigioni; il disciplinamento, piuttosto, consiste nella ricerca “di una
procedura, sempre meglio controllata, sempre piu razionale ed economica, di
aggiustamento tra le attivita produttive, le risorse della comunicazione e il
gioco delle relazioni di potere”32. All’interno di tale contesto, a distinguere le
istituzioni educative dalle prigioni, dalle caserme e dagli ospedali é solo il
fatto che le prime enfatizzano il primato della comunicazione sulle capacita e
sul potere33,

2 E tra queste Foucault ricorda “lezioni, domande e risposte, ordini, esortazioni, segni
codificati di obbedienza, segni di differenziazione del valore di ciascuna delle persone e dei
livelli di sapere” (Ibidem.).

2 Tra le quali Foucault annovera reclusione, sorveglianza, ricompensa e punizione, gerarchia
piramidale (lbidem.).

30 Ibidem.

31 |bidem.

32 |bidem.

33 Cfr. R. Deacon, Michel Foucault on education, cit., p. 183.

96



L universita (0 la parola universitaria) come “campo pastorale” di potere-
sapere

E veniamo adesso a descrivere la portata del pensiero foucaultiano per
quello che riguarda la sua analisi sociologica dei campi pastorali del potere-
sapere, tra i quali emerge il ruolo fondamentale e peculiare svolto
dall’universita. Nel suo L ‘ordine del discorso (1971)3*, Foucault sostiene che
i significati dei discorsi non derivano, come si sarebbe portati a pensare, dal
linguaggio, ma dalle pratiche istituzionalizzate del potere. Per cio che
riguarda, in particolare, il campo educativo, egli vede ogni sistema di
educazione come

un modo politico di mantenere o modificare 1’appropriazione dei
discorsi, coi saperi e i poteri che essi comportano [ ...]. Cos’¢, dopo tutto,
un sistema di insegnamento se non una ritualizzazione della parola; una
qualificazione e un’assegnazione di ruoli per i soggetti parlanti; la
costituzione di un gruppo dottrinale diffuso®.

In altri termini, ogni sistema di educazione ricorda una chiesa®: se
consideriamo, come fa Foucault, il sistema di insegnamento come un
dispositivo di assoggettamento del discorso, insieme ai parlanti prodotti e
riprodotti da questo discorso, allora I’educazione costituisce un campo
pastorale di potere-sapere. A proposito del rapporto tra educazione e
assoggettamento, poi, in un’intervista sempre del 1971, tradotta in Italia e
pubblicata successivamente con il titolo Al di 1a del bene e del male®,
Foucault rivela come sia in particolare 1’insegnamento umanistico a
permettere, attraverso la retorica di cui € pervaso, il consenso sullo Stato e
I’ordine sociale. Proprio grazie a tale retorica, infatti, il sapere che viene
trasmesso dagli insegnanti assume sempre un’apparenza e una connotazione
positiva. In realta, esso mette in atto meccanismi e pratiche non solo inclusivi
ma anche fortemente escludenti. Osservando le dinamiche e gli esiti dei

34M. Foucault, L ordre du discours, Gallimard, Paris 1971. Per le citazioni sara utilizzata la
traduzione italiana del testo, L ‘ordine del discorso, Einaudi, Torino 1974.

35 lvi, pp. 34-35.

3% Cfr. Eleonora De Conciliis, 1l potere del sapere: il sistema d’istruzione superiore
nell’(auto)critica di due “eretici consacrati”, “Cartografie sociali. Rivista di sociologia e
scienze umane”, anno 11, n. 4/2017, pp. 99-113.

37 M. Foucault, Au de la du bien et du mal, “Actuel”, n.14/1971. Verra utilizzata per le
citazioni la traduzione italiana Al di la del bene e del male, pubblicata in Alessandro Fontana,
Pasquale Pasquino (a cura di), Microfisica del potere. Interventi politici, Einaudi, Torino
1977, pp. 55-70.

97



movimenti studenteschi del maggio del 1968 in Francia, Foucault nota proprio
come questi abbiano consentito I’emersione in superficie, facendoli diventare
visibili, di alcuni di quei meccanismi, e in particolare:

esclusione di quelli che non hanno diritto al sapere, o che non hanno
diritto a un certo tipo di sapere; imposizione di una certa norma, d’una
certa griglia di sapere che si nasconde sotto 1’aspetto disinteressato,
universale, oggettivo della conoscenza; esistenza di quel che si potrebbe
chiamare “i circuiti riservati del sapere”, quelli che si formano
all’interno di un apparato di amministrazione o di governo, d’un
apparato di produzione, ed ai quali non si pud avere accesso
dall’esterno®®.

Inoltre, evidenziando come il sistema d’insegnamento sia, almeno fino al
liceo, basato sul principio di lettura- “e quindi di scelta e di esclusione- per
quel che si dice, si fa e succede attualmente”*®, Foucault rimarca la non
considerazione di quello che accade nel presente: “sotto le specie di quel che
si € chiamato di volta in volta la verita, I’uomo, la cultura, la scrittura, ecc.-
si tratta sempre di scongiurare quel che accade: 1’avvenimento”*°. Detto
altrimenti e sintetizzando: “I’avvenimento e il potere sono quel che é escluso
dal sapere qual & organizzato nella nostra societa™*!.

Per tale motivo, non bisogna illudersi su una possibile modernizzazione
dell’insegnamento € Su una sua conseguente apertura sulla contemporaneita.
Il vecchio sostrato tradizionale dell’umanesimo deve permanere, poiché é
proprio questo a garantire la conservazione dell’organizzazione sociale. E per
umanesimo Foucault intende 1’eliminazione dello stesso desiderio di potere,
I’esclusione dal potere, la possibilita di potervi accedere; esso pud essere
descritto come:

I’insieme dei discorsi attraverso i quali si € detto all’'uomo occidentale:
“anche se non eserciti il potere, puoi sempre essere sovrano. E ancor
meglio: pit rinuncerai ad esercitare il potere e meglio sarai sottomesso a
colui che ti e imposto, piu sarai sovrano”. L’umanesimo € ci0 che ha
inventato volta per volta queste sovranita assoggettate che sono I’anima
(sovrana sul corpo, sottomessa a Dio), la coscienza (sovrana nell’ordine
del giudizio, sottomessa all’ordine della veritd), ’individuo (sovrano

38 Ivi, p. 55-56.
39 Ivi, p. 57.

40 Ivi, p. 58.

4 |bidem.

98



titolare dei suoi diritti, sottomesso alle leggi della natura o alle regole
della societa), la liberta fondamentale (sovrana al suo interno,
esternamente consenziente e fatta a misura del suo destino). In poche
parole, I'umanesimo € tutto ci0 attraverso cui in Occidente si &
eliminato il desiderio del potere- vietato di volere il potere, escluso la
possibilita di prenderlo®.

All’interno di questo quadro teorico di riferimento volto a descrivere i
meccanismi di inclusione ed esclusione portati avanti dall’insegnamento,
anche le universita, come le scuole, vengono indicate come insiemi complessi
di relazioni di potere economico, politico, giudiziario ed epistemologico, che
ancora riflettono i binari inclusivi ed esclusivi delle origini. In particolare, i
campus universitari americani sono descritti da Foucault come enclave
artificiali dove gli studenti devono assorbire modi di comportamento
socialmente condivisi e porzioni di sapere prima di essere recuperati
all’interno della societd. Nella celebre intervista a John Simon, ancora una
volta nel 1971, cosi Foucault descrive la condizione dello studente all’interno
del campus:

Al contempo, mentre lo si esclude, gli si trasmette un sapere di tipo
tradizionale, fuori moda, accademico, [...] che non ha alcun rapporto
con il mondo d’oggi. Questa esclusione € rafforzata
dall’organizzazione, intorno allo studente, di meccanismi sociali fittizi,
artificiali, di natura quasi teatrale [...] di cartapesta che si costruisce
attorno allo studente; di modo che i giovani dai 18 ai 25 anni sono
neutralizzarti dalla societa e per la societa, resi affidabili, impotenti,
castrati politicamente e socialmente®.

Tuttavia, Foucault auspica che gli studenti, a differenza di quanto
accade ai pazzi e ai malati, i quali sono rispettivamente confinati e
ospedalizzati e non possono portare avanti pratiche rivoluzionarie o processi
di resistenza (e hanno percid bisogno dell’opera di demolizione critica guidata
dall’esterno dagli intellettuali), possano mettere in discussione il sistema
universitario da soli e dall’interno. Ma non sembra essere troppo convinto

42 |vi, pp. 58-59.

43 John K. Simon., A conversation with Michel Foucault, “Partisan Review”, 38/1971, pp.
192-210. Per le citazioni & stata utilizzata la traduzione italiana Conversazione con Michel
Foucault, in Alessandro Dal Lago (a cura di), Archivio Foucault. Interventi, colloqui,
interviste. 2. 1971-77. Poteri, saperi, strategie, Feltrinelli, Milano 1997, pp. 37-48, p. 39.

99



della portata innovatrice delle rivolte studentesche, visto che, dopo aver
definito il maggio 1968 come un’esperienza rivoluzionaria, Foucault
sottolinea le proprie perplessita sulla portata dei moti nell’universita, in
maniera molto simile a quelle espresse da Bourdieu in Homo academicus
(1984)#4, soprattutto per quello che riguarda 1’effettiva capacita di questi
movimenti di essere propulsori di innovazione. Si chiede anche se sia piu
opportuno e proficuo agire all’interno o all’esterno dell universita per generare
cambiamenti duraturi e degni di nota. E, tuttavia, questo restera un dilemma
anche per lui che “ha a lungo insegnato”. Cio che conta e che i disordini e le
sommosse avvenuti all’interno dell’istituzione universitaria *®, “la sua
condanna a morte- poco importa se apparente o reale- non hanno colpito la
volonta di conservazione, d’identitd o di ripetizione della societa™*®. Per
Foucault é pertanto necessario aggredire dalle fondamenta anche le altre
forme di repressione. I movimenti del Maggio 1968 si sono infatti limitati a
distruggere “I’insegnamento superiore nato nel XIX secolo, questo strano
insieme di istituzioni che trasformava una piccola parte dei giovani in élite
sociale”; ma “i grandi meccanismi segreti attraverso i quali una societa
trasmette se stessa sotto il volto del sapere” permangono: “sono sempre i,
giornali, televisione, scuole tecniche, e i licei ancor pit che le universita™.
Il potere ha (e sembra dire Foucault continuera ad avere) sempre le sembianze
del sapere.

Alla fine, nonostante le perplessita, Foucault suggerisce si una
soluzione dall’interno, ma non portata avanti dagli studenti, piuttosto da un
contropotere dell’insegnante basato sul trasmettere un sapere diverso, proprio
in quanto il docente € sia un funzionario delle istituzioni educative che un
intellettuale. E sempre a proposito dell’economia politica della verita,
nell’intervista sulla funzione dell’intellettuale contenuta in Microfisica del
potere (1977), Foucault osserva come uno dei luoghi centrali della
produzione della verita sia proprio I’universita:

4 Pierre Bourdieu, Homo academicus, Les editions de minuit, Paris 1984.

%5 Foucault descrivera I’universita come cio che incarna I’apparato istituzionale attraverso il
quale “la societa assicurava la sua riproduzione, tranquillamente e con poca spesa” (Michel
Foucault, Al di 1a del bene e del male, cit., p. 61).

46 A proposito dell’analisi delle conseguenze dei moti del maggio francese, ridimensionando
la loro portata in termini di rinnovamento radicale della societa, Foucault dichiarera:
“Parlando di morte dell’Universita: prendevo il termine nel senso piu superficiale” (lvi, p.
62).

47 |bidem.

100



C’¢ una lotta per la verita o almeno intorno alla verita, essendo inteso
che per verita non intendo dire 1’insieme delle cose vere che sono da
scoprire o da far accettare, ma I’insieme delle regole secondo le quali si
separa il vero dal falso e si assegnano al vero degli effetti specifici di
potere?®,

Non si tratta, pertanto, di “affrancare la verita da ogni sistema di potere-
sarebbe una chimera giacché la verita e essa stessa potere- ma di staccare il
potere delle verita dalle forme di egemonia (sociali, economiche, culturali),
all’interno delle quali per il momento funziona”“®, facendo in modo che
funzioni diversamente, anche nelle universita. Cio si pu0 attuare in virtu del
bifrontismo dell’insegnamento®, non solo universitario. Da un lato, vi &
infatti la produttivita del sapere pedagogico all’interno dell’istituzione
scolastica, sapere che vede 1’insegnante come un funzionario dello stato, una
cinghia di trasmissione (come avrebbe detto Durkheim), del potere-sapere;
dall’altro, egli ¢ anche un intellettuale specifico, il quale puo, attraverso una
pratica della liberta, operare una decostruzione dei dispositivi pedagogici
attraverso una pedagogia riflessiva, che consenta agli individui di pensare e
vivere una vita diversa da quella pensata dalla societa disciplinare. Se
I’insegnamento ¢ un dispositivo disciplinare che rientra a pieno titolo nelle
strategie di dominio, I’insegnamento critico non deve mirare a trasmettere
ruoli sociali- perché la critica, come ha piu volte ricordato Foucault, € I’arte di
non essere eccessivamente governati. Il potere-sapere risulta pertanto sospeso
all’interno di una dialettica tra dominio ed emancipazione®. Esistono infatti
nel sapere universitario, come fa notare efficacemente Eleonora De Conciliis,

48 Alessandro Fontana, Pasquale Pasquino, Intervista a Michel Foucault, in Alessandro
Fontana, Pasquale Pasquino (a cura di), Microfisica del potere, cit., pp. 26-27.

49 Ivi, p. 28.

%0 Per un’analisi critica del sistema di educazione superiore attraverso la comparazione della
produzione di Michel Foucault e di Pierre Bourdieu, si rimanda alla lettura dell’interessante
saggio di Eleonora De Conciliis, 1l potere del sapere: il sistema d’istruzione superiore
nell’(auto)critica di due “eretici consacrati”, Cit.

L In realta, come fa notare Jean-Francois Bert (Introduction a Michel Foucault, La
Découverte, Paris 2011, p. 51), Foucault rinuncia alla nozione di dominio, preferendogli
quella di assoggettamento, “che gli permette di descrivere i diversi processi attraverso i quali
i soggetti sono realmente costruiti durante le loro relazioni continue con i poteri. Continua ad
esistere uno spazio di manovra di cui dispone ciascun individuo socializzato. Gli individui,
ci ricorda Foucault, non hanno mai smesso di autocostruirsi, cioé di costituire in una serie
infinita e molteplice di soggettivita differenti che non avranno mai fine e non ci metteranno
mai davanti a qualcosa che sia 1’'uvomo” (traduzione di chi scrive).

101



due poteri, distinti ma anche saldamente legati tra loro: da una parte il potere
“effettuale, politicamente integrato, in forza del quale essa funziona come
dispositivo o campo di potere-sapere, col suo rituale, le sue illusioni, la sua
pressione psicologica”. Dall’altra, pit nascosto ma molto piu potente in
termini di innovazione e di emancipazione dei soggetti, vi & “un potere
ineffettuale, un contropotere, perverso e narcisistico ma anche smascherante,
critico-riflessivo, la cui posta in gioco, per dirla con Foucault, & I’eclemento
sfuggente™®2.

Queste argute osservazioni sul potere (e contropotere) del sapere
proprie del processo di insegnamento ci consentono, concludendo in maniera
inevitabilmente aperta queste riflessioni sul contributo di Foucault alla
sociologia dell’educazione, di agganciare la produzione foucaultiana
all’osservazione sociologica dei contesti educativi contemporanei. E lo
faremo a partire proprio dal potere del sapere dell’insegnante, che assume,
oggi piu che mai, la duplice valenza di riproduttore delle dinamiche
(disuguaglianze comprese) presenti nella societa, facendosi cosi strumento
efficace del dominio, ma anche di veicolo di emancipazione, di
sconsacrazione della realta, di creazione di visioni altre, e oltre, la semplice
riproduzione culturale. Cosi, ancora una volta, il contributo di Foucault puo
incontrare la denuncia della violenza simbolica operata dalla teoria
sociologica di Bourdieu. Anche quest’ultimo, infatti, come Foucault, osserva
come il cambiamento all’interno dell’universita, auspicato dai movimenti
sociali del 1968, non sia avvenuto com’era nelle intenzioni ¢ anzi, al
contrario, come proprio gli eretici contestatori del periodo abbiano finito per
integrarsi perfettamente all’interno del sistema universitario, ormai quasi
esclusivamente connotato in termini di organizzazione manageriale. Cosi
I’universita oggi ci appare, a chi la guarda dall’interno (e sempre piu anche
dall’esterno), quasi del tutto svuotata della vocazione critica, che € sempre
stata una caratteristica della ricerca libera; si occupa spesso della sola
riproduzione del capitale umano in chiave conformista “e lungi dal
consacrarli, non tollera al suo interno gli eretici- anche perché non ci sono
quasi piu eretici da consacrare” 5. Diventa cosi ancora pill urgente
riappropriarsi dell’esortazione foucaultiana a considerare I’apprendimento e
I’insegnamento come strumenti formidabili di conoscenza di sé e di
rinnovamento personale. Questi processi oggi riguardano, attraverso il

52 E. De Conciliis, 1l potere del sapere: il sistema d’istruzione superiore nell’(auto)critica di

due “eretici consacrati”, cit., p. 110.
53 Ivi, p. 112.

102



lifelong learning, e il complementare lifelong teaching, tutta la sfera sociale
e I’intera vita degli individui, consentendo come mai prima d’ora inesplorate
e molteplici possibilita di cambiamento. La portata di queste trasformazioni
sociali, a partire da quanto emerso da questo nostro modesto e parziale
tentativo di analisi del contributo fornito dalla sociologia foucaultiana ai
processi di insegnamento e alle istituzioni educative, € ovviamente da
determinarsi. Essa puo tuttavia essere perfettamente riassunta nella celebre
espressione di Seneca, citata dallo stesso Foucault: mutuo ista fiunt, et
homines dum docent discunt (c¢’¢ un vantaggio reciproco, perché gli uomini,
mentre insegnano, imparano)®*. E proprio nella valenza rivoluzionaria,
innovatrice, emancipatoria dell’insegnamento ¢ necessario continuare
fermamente a credere, e lo facciamo insieme a Michel Foucault, il quale,
durante un seminario rivolto agli studenti tenuto nel 1982 all’universita del
Vermont, pochi anni prima di morire, cosi ha parlato di sé: “lo non sono né
uno scrittore, né un filosofo, né una grande figura di intellettuale. Sono
un’insegnante™>>,

5 L’espressione & contenuta nella Lettera 7, La folla e gli spettacoli immorali, di Lucio
Anneo Seneca, in Lettere a Lucilio, trad. it. di Giuseppe Monti, Bur, Milano 2021, p. 83:
“Raccogliti in te stesso, per quanto puoi; vivi con quelli che possono renderti migliore e che
tu puoi rendere migliori. C’é un vantaggio reciproco, perché gli uomini, mentre insegnano,
imparano”. Foucault la cita all’interno di Self writing, contenuto in Paul Rabinow (ed) The
essential works of Foucault 1954-84, vol. I, Ethics, Subjectivity and Truth, Penguin,
Harmondsworth 1997, p. 215.

%5 Rux Martin, Truth, power, self. An interview with Michel Foucault. October, 25, 1982.
L’intervista ¢ stata raccolta durante un seminario dal titolo Technologies of the Self,
presentato da Foucault all’universita del Vermont nell’autunno del 1982; poi raccolto nel
volume pubblicato nel 1988 a cura di Luther Martin, Huck Gutman, Patrick Hutton,
Technologies of the Self: A Seminar with Michel Foucault; trad. it., Tecnologie del sé. Un
seminario con Michel Foucault, Bollati Boringhieri, Torino 1992. Nell’edizione originale
dell’intervista a Rux Martin, Foucault descrive il suo ruolo come un intellettuale impegnato a
rendere piu liberi gli individui: “Il mio ruolo- e questo termine € troppo enfatico- € quello di
far vedere alle persone come esse siano piu libere di cio che pensano, e di mostrare loro come
esse considerino come veri ed evidenti alcuni temi che sono stati costruiti in un determinato
momento della storia, e che quella cosiddetta evidenza pu0 essere criticata e distrutta.
Cambiare qualcosa nella mente delle persone: questo ¢ il compito dell’intellettuale” (p. 10,
traduzione di chi scrive).

103






