
 
DOI Code: 10.1285/i18285368aXXXIXn110p87 

 

 

 

DISCIPLINAMENTO SOCIALE DEI CORPI E RELAZIONI DI 

POTERE-SAPERE. IL CONTRIBUTO DI FOUCAULT ALLA 

SOCIOLOGIA DELL’EDUCAZIONE 

MARIA EMANUELA CORLIANÒ* 
 

 

 
Abstract  

This paper aims to highlight the contribution of Foucault’s theory to the Sociology of 

education and to describe how his theoretical framework of power/knowledge and the 

modern pedagogical disciplinary dispositif can explain the educational challenges of our 

times. 

 

Keywords: Foucault’s theory, Sociology of education, Discipline, Power/knowledge. 

 

 

L’opera di Michel Foucault attraversa con taglio transdisciplinare 

campi le cui frontiere sono ancora oggi gelosamente custodite: dalla filosofia 

all’antropologia, dalla storia alla psichiatria, dalla linguistica al diritto, dalla 

psicologia alla sociologia. Eppure, egli si muove agevolmente in questa 

complessità senza frontiere, problematizzando ciò che viene dato per scontato 

e scrivendo un modo nuovo di fare la storia del presente. Questo fa di Foucault 

un classico inclassificabile 1 . E proprio la complessità del pensiero 

foucaultiano, difficilmente riconducibile in maniera ordinata all’interno degli 

steccati disciplinari, ha per molti anni impedito alla sociologia di cogliere gli 

apporti fondamentali forniti dalla sua produzione teorica ad ambiti peculiari 

dell’investigazione sociologica, quali ad esempio quello relativo al campo 

                                                 
*Ricercatrice di Sociologia dei processi culturali e comunicativi, Università del Salento. 

 
1 Come fa notare Marcelo Otero nel suo interessante Foucault sociologue. Critique de la 

raison impure, Presse de l’Université du Québec, Gatinau 2021, a p. XIII: “se si accetta 

l’impresa di trasversalità radicale dei registri disciplinari ed empirici che l’opera di Foucault 

propone, ci si trova all’interno di un certo numero di problemi teorici, metodologici ed 

empirici che sono propri di tutte le produzioni originali […] si avverte l’effetto sismico che 

un classico provoca in uno o più campi del sapere che da quel momento non saranno più gli 

stessi. In effetti Foucault è diventato, malgrado lui, un intellettuale classico, ma 

inclassificabile, come un prezioso vaso cinese che non si sa dove sistemare, perché non si 

armonizza con nessun decoro”. 



 

 

88 

educativo2. Se è vero, infatti, che l’opera foucaultiana (e perciò anche il suo 

contributo alla sociologia dell’educazione) è inclassificabile e che Foucault 

non può essere considerato un sociologo nel senso classico del termine, è 

indubbio che la sua sia una sociologia potente e innovatrice. In quali aspetti 

la problematizzazione foucaultiana è propriamente sociologica? Sicuramente, 

e in primo luogo, nella sua “insistente interrogazione sull’attualità del 

presente”3, definita dallo stesso Foucault, fare la storia del presente. Questo 

interrogativo foucaultiano sulla modernità è una modalità di relazionarsi alla 

contemporaneità, a partire dai contesti in cui gli individui sono inseriti, per 

comprendere le pratiche attraverso le quali essa “ci interpella, ci costituisce, ci 

offre nuove possibilità” 4 . Obiettivo di questo saggio è proprio quello di 

delineare un ritratto di Foucault come sociologo dell’educazione, attraverso 

la (ri)lettura di alcune delle sue opere più conosciute, ma anche di frammenti di 

interviste o sue opinioni sulle istituzioni educative raccolte nel corso degli 

anni. 

Alla luce di queste premesse, l’interrogativo che guida questo saggio è 

il seguente: in che modo il “pianeta Foucault” ha contribuito ad arricchire la 

sociologia dell’educazione? Si tratta di delineare un percorso di analisi 

sociologica dell’apporto della teoria foucaultiana all’ambito educativo, 

percorso che inevitabilmente presenta un carattere di estrema parzialità, 

considerata l’imponenza della produzione foucaultiana (anche) in tale campo 

e la disseminazione di discorsi ed analisi relative all’educazione in quasi 

ognuna delle parti di cui si compone la sua sterminata letteratura. Infatti, 

sebbene Foucault non abbia dedicato un’opera esclusivamente al tema 

dell’educazione, rilevante è il suo contributo all’analisi del passato, del 

                                                 
2  Tra i pochi volumi internazionali che contengono un’analisi accurata del contributo 

foucaultiano alla sociologia dell’educazione va ricordato il testo curato da Stephen Ball, 

Foucault and education: Disciplines and Knowledge, Routledge, London 1990. All’interno 

del testo, in particolare, in riferimento alle tematiche affrontate in questo mio lavoro, si 

rimanda alla lettura del saggio di Inés Dussel, Foucault and education, pp. 27-36. Sulla 

produzione dell’ultimo Foucault in tema di educazione, cfr. Roberto Serpieri, Emiliano 

Grimaldi, Stephen Ball, Introduction. The final Foucault and education, “Materiali 

foucaultiani”, n.13-14/2018, pp.9-27. 
3 Marcelo Otero, Foucault sociologue. Critique de la raison impure, cit., p. 213. Come fa 

notare Otero, Foucault si ispira a Baudelaire quando osserva, attraverso un velo di ironia, 

come lo sguardo moderno è ciò che ci consente di capire ciò che di eroico vi è nel presente, 

allontanandosi dai racconti della gesta storiche del passato e dalle utopie incerte ma seducenti 

del futuro. 
4 Ivi, p. 214. 



 

 

89 

presente e del futuro del campo educativo e delle istituzioni scolastiche. 

I tre temi fondamentali attorno ai quali ruota l’intera analisi di Foucault 

sull’educazione possono essere, a fatica, sintetizzati in: un resoconto storico 

o “tecno-politico” della nascita della scuola; una spiegazione della meccanica 

quotidiana della scolarizzazione come tecnologia disciplinare o “ortopedia 

morale”; e infine le implicazioni per le istituzioni e le pratiche educative 

contemporanee di un modello di educazione inteso come “blocco di capacità-

comunicazione-potere”5.  

All’interno di questo saggio, nel tentativo di restringere il campo 

dell’analisi, in modo tale da poter effettuare un maggiore approfondimento 

dei temi individuati, si procederà alla descrizione di tre snodi fondamentali 

della produzione di Foucault sull’educazione. Dapprima verrà considerata 

l’educazione come assoggettamento, propria dell’avvento della società 

disciplinare descritto da Foucault in Sorvegliare a punire6. Successivamente, 

l’attenzione si sposterà sulla considerazione delle istituzioni educative come 

blocchi di capacità-comunicazione-potere. Infine, verranno trattate la portata 

della visione foucaultiana dell’università come campo pastorale di potere-

sapere e le sfide che il suo pensiero presenta alla sociologia dell’educazione 

contemporanea. 

 

I corpi docili: l’educazione come assoggettamento 

La descrizione analitica della nascita e dell’affermazione del 

disciplinamento sociale dei corpi è contenuta nella terza parte di Sorvegliare 

e punire, intitolata “Disciplina”, dove Foucault dedica ampio spazio 

                                                 
5 Cfr. Roger Deacon, Michel Foucault on education: a preliminary theoretical overview, 

“South African Journal of Communication”, vol 26, n. 2/2006, pp. 177-187. 
6  Michel Foucault, Surveiller et punir. Naissance de la prison, Gallimard, Paris 1975. 

Utilizzo per le citazioni la traduzione italiana Sorvegliare e punire. Nascita della prigione, 

Einaudi, Torino 1976, p. 150. Foucault delinea cinque grandi stadi nella storia moderna della 

disciplina, dal Grande Confinamento (1600-1750) fino alla metà del diciannovesimo secolo: 

si tratta della progressione attraverso varie fasi di confinamento; di una transizione 

dall’esclusione all’inclusione; del passaggio dalla centralità del gruppo a quella 

dell’individuo; della progressiva trasformazione di pratiche dure e inflessibili verso altre più 

dolci e morbide e, infine, del cambiamento nella considerazione non più negativa ma positiva 

delle pratiche disciplinari. Sorvegliare e punire, come fa notare Vincent Hubert, nella 

presentazione di un numero monografico della rivista Le Télémaque dedicato a Michel 

Foucault, può essere considerato a tutti gli effetti un classico e merita di essere letto da tutti 

coloro che vogliono comprendere cosa avviene in una classe (cfr. Vincent Hubert, 

Présentation à Dossier – Michel Foucault: héritages et perspectives en éducation et 

formation, “Le Télémaque, n.47/2015, pp. 31-38). 



 

 

90 

all’educazione, considerata parte fondante del processo di assoggettamento. 

È proprio con la nascita della scuola, a partire dal XVIII secolo, che si messo 

in atto l’apparato volto all’addestramento dell’allievo, all’interno di una 

società della sorveglianza e della normalizzazione che utilizza la prigione e 

la scuola per disciplinare i soggetti. Così Foucault descrive il processo di 

assoggettamento operato dall’educazione: 

 
la disciplina fabbrica così corpi sottomessi ed esercitati, corpi docili. La 

disciplina aumenta le forze del corpo (in termini economici di utilità), 

e diminuisce queste stesse forze (in termini politici di obbedienza). In 

breve: dissocia il potere dal corpo; ne fa una parte, un’attitudine, una 

capacità ch’essa cerca di aumentare e dall’altra inverte l’energia, la 

potenza che potrebbe risultarne, e ne fa un rapporto di stretta 

soggezione7. 

 

La costruzione di questa nuova autonomia politica si incentra su 

processi che si intersecano, si imitano, “si appoggiano gli uni sugli altri, si 

distinguono secondo il campo di applicazione, entrano in convergenza e 

disegnano, a poco a poco, lo schema di un metodo generale”8. Dapprima 

operano nei collegi, successivamente nelle scuole elementari, per poi 

investire lentamente lo spazio ospedaliero e ristrutturare completamente 

l’organizzazione militare. La velocità della loro diffusione varia dalla rapidità 

della loro circolazione tra l’esercito e le scuole tecniche o tra i collegi e i licei 

a modalità più lente e discrete di propagazione, come nella militarizzazione 

insidiosa delle grandi manifatture. Alla base di questi saperi disciplinari vi 

sono una serie di tecniche minuziose che definiscono una metodologia di 

pervasività sui corpi, una sorta di microfisica del potere, sempre più estese 

fino a ricoprire l’intero corpo sociale. La disciplina si configura in tal modo 

come “un’anatomia politica del dettaglio”, correlata da un insieme di 

tecniche, da “tutto un corpus di procedimenti e di sapere, di descrizioni, di 

ricette e di dati. E da queste inezie, senza dubbio, è nato l’uomo 

dell’umanesimo moderno”9. 

                                                 
7 Id., Sorvegliare e punire, cit., p. 150. 
8 Ibidem. 
9 Ivi, p. 153. Sulla pervasività del potere disciplinare sui corpi si rimanda alla lettura di 

Roberta Sassatelli, Corpi in pratica: habitus, interazione e disciplina, “Rassegna italiana di 

sociologia”, a. XLIII, n.3 /2002, pp. 429-457, dove si rimarca come l’utilizzo delle tecniche 

disciplinari, all’interno di istituzioni come la scuola, la prigione, l’ospedale, svolga la 

funzione ambivalente di assoggettare il corpo degli individui al controllo ma anche di attivare 

nei soggetti capacità e conoscenza. 



 

 

91 

Il soggetto scolarizzato viene poi costituito attraverso quattro parametri 

diversi: lo spazio, il tempo, la ritualizzazione e lo sguardo. Per quello che 

riguarda il primo parametro, si tratta di un’arte delle ripartizioni: la disciplina 

procede innanzi tutto a ripartire gli individui nello spazio: piazza gli allievi 

nelle classi (il rango, presso i gesuiti) che non sono solo il luogo in cui si 

apprende ma anche il luogo in cui si attua la sorveglianza, la gerarchizzazione 

e si mettono in pratica punizioni e ricompense. Gli apparati disciplinari, tra i 

quali figura anche la scuola, operano secondo il principio della localizzazione 

elementare o quadrillage: “ad ogni individuo il suo posto; ed in ogni posto il 

suo individuo”10: 

 
si tratta di stabilire le presenze e le assenze, di sapere dove e come 

ritrovare gli individui, di instaurare le comunicazioni utili, 

d’interrompere le altre, di potere in ogni istante sorvegliare la condotta 

di ciascuno, apprezzarla, sanzionarla, misurare le qualità o i meriti 

(pagelle, voti). Procedura, dunque, per conoscere, padroneggiare, 

utilizzare. La disciplina organizza uno spazio analitico11. 

 

Tutto questo avviene sotto lo sguardo dell’insegnante, sguardo non 

neutro poiché il docente opera continuamente delle categorizzazioni. 

Per ciò che concerne il controllo del tempo, il modello monastico dello 

stabilire delle scansioni, costringere a determinate operazioni e regolare il 

ciclo di ripetizione è stato esteso anche alle scuole, agli ospedali e alle 

fabbriche. Le attività a scuola vengono così messe in serie. Questo tipo di 

organizzazione del tempo consente un investimento completo sulla durata 

da parte del potere: “possibilità di un controllo dettagliato e di un intervento 

puntuale (di differenziazione, correzione, castigo, eliminazione) in ogni 

momento del tempo”12. La pratica pedagogica si rivela essere una pratica 

disciplinare che assoggetta l’allievo alla ripartizione della dimensione 

temporale secondo i saperi. La divisione del tempo è una divisione dei saperi 

e l’allievo vi è sottomesso. 

A scuola, inoltre, sanzioni ed esami assumono i contorni di veri e propri 

rituali. Secondo Foucault, essi sono pienamente iscritti nella dinamica sapere-

                                                 
10 M. Foucault, Sorvegliare e punire, cit., p. 154. 
11 Ivi, pp.155-156. Si pensi a ciò che accade oggi in termini di controllo pervasivo degli alunni 

per mezzo dei registri scolastici, oggi anche elettronici, di applicazioni attraverso le quali i 

genitori apprendono in tempo reale se i propri figli sono entrati o meno a scuola e che voto 

hanno preso ad un’interrogazione o ad un compito, a volte anche prima che gli studenti 

interessati siano stati avvisati dai propri docenti. 
12 Ivi, p. 175. 



 

 

92 

potere. A partire dal XVIII secolo, la scuola identifica tutta una panoplia di 

atti che divengono punibili; tutto ciò che si discosta dalla norma diviene 

suscettibile di punizione. Ciò significa che il castigo, nel processo di 

raddrizzamento e addestramento proprio della società disciplinare, gioca un 

ruolo correttivo e non di repressione. In altri termini, il castigo ha come 

obiettivo la normalizzazione: “l’arte di punire, nel regime del potere 

disciplinare, non tende né all’espiazione e neppure esattamente alla 

repressione”13, essa, appunto, normalizza. In questo modo, la scuola partecipa 

alla comparsa di una nuova legge della società moderna: il potere della norma. 

Secondo Foucault, il potere disciplinare è un potere che, in luogo di sottrarre 

e prevalere, ha come funzione principale proprio quella di addestrare. Inoltre, 

all’interno della “sorveglianza gerarchizzata delle discipline, il potere non si 

detiene come una cosa, non si trasferisce come una proprietà: funziona come 

un meccanismo”14. Se la sanzione normalizza, l’esame 

 
combina le tecniche della gerarchia che sorveglia a quelle della 

sanzione che normalizza. E un controllo normalizzatore, una 

sorveglianza che permette di qualificare, sorvegliare, punire. Stabilisce 

sugli individui una visibilità attraverso la quale essi vengono 

differenziati e sanzionati. Per questo, in tutti i dispositivi disciplinari, 

l’esame è altamente ritualizzato15. 

Nell’esame si combinano “la cerimonia del potere e la forma 

dell’esperienza, lo spiegamento della forza e lo stabilimento della verità”; in 

esso la sovrapposizione dei rapporti di potere e delle relazioni di sapere 

assume “tutto il suo splendore visibile”16. La scuola diviene in tal modo una 

sorta di apparato di esame ininterrotto, grazie al quale avviene un “autentico 

e costante scambio di saperi: garantisce il passaggio delle conoscenze dal 

maestro all’allievo, ma preleva dall’allievo un sapere destinato e riservato al 

maestro. La scuola diviene il luogo di elaborazione della pedagogia” 17 . 

Considerati insieme, sanzioni ed esami, in quanto rituali scolastici, ci mostrano 

                                                 
13 Ivi, p. 200. 
14 Ivi, p. 204. 
15 Ivi, p. 202. Sull’utilizzo della nozione di dispositivo in campo educativo cfr. Mariagrazia 

Cairo Crocco, La réussite en education: dispositif et mode de gouvernement contemporain, 

“Recherche en éducation”, 47/2022, https://doi.org/10.4000/ree.10609. 
16 M. Foucault, Sorvegliare e punire, cit., p. 202. 
17 Ivi, p. 204. Per un approfondimento del senso pedagogico della soggettivazione in Foucault, 

dei dispositivi scolastici e dell’ortopedia pedagogica si rimanda alla lettura del testo di 

Francesco Cappa (a cura di), Foucault come educatore. Spazio, tempo, corpo e cura nei 

dispositivi pedagogici, Franco Angeli, Milano 2009. 



 

 

93 

l’avvento della società disciplinare. Ne consegue che la pratica dell’esame a 

scuola è un vero e proprio rituale di potere, oltre che di sapere. In tal modo, un 

certo tipo di forme di esercizio del potere si trovano legate a un certo tipo di 

formazione del sapere. L’esame maschera il potere dietro una procedura in 

apparenza neutra, oggettiva e la conseguenza di questo rituale è molto 

importante. In effetti l’allievo si trova fissato, oggettivato, in una rete di 

documenti. L’esame appare pertanto come un potere di scrittura che assegna 

un rango; esso misura e quantifica con l’obiettivo di classificare 

(classificazione a partire dalla quale è possibile effettuare diverse operazioni 

di gestione degli allievi: promozione, esclusione, azioni di raddrizzamento, 

ecc.). L’allievo diventa in questo modo un caso. In quanto caso, egli diviene 

un oggetto per la conoscenza e fornisce una presa per il potere: l’era della 

“scuola esaminatoria”, come la definisce Foucault, “segna il debutto di una 

pedagogia che funziona come una scienza”18. 

L’esame, infine, e arriviamo all’ultimo dei parametri attraverso i quali 

viene costruito il soggetto scolarizzato, lo sguardo, “inverte l’economia della 

visibilità nell’esercizio del potere”. Se tradizionalmente il potere è ciò che si 

dimostra, che si ostenta, mentre coloro sui quali viene esercitato possono 

restare nell’ombra, il potere disciplinare “si esercita rendendosi invisibile” e 

impone “a coloro che sottomette un principio di visibilità obbligatoria. Nella 

disciplina sono i soggetti a dover essere visti. L’illuminazione assicura la 

presa del potere che si esercita su di loro”19. È infatti proprio il fatto di essere 

costantemente visibile agli occhi del potere che rende disciplinato un 

soggetto all’interno della società disciplinare. Allo stesso modo, nel contesto 

scolastico pervaso dalla disciplina, l’allievo è continuamente sottomesso allo 

sguardo del maestro. Nell’opera di Foucault la scuola diviene così un campo 

di analisi, all’interno del quale l’allievo diventa un oggetto di pensiero, di 

sapere oggettivato, e quindi oggetto di un certo tipo di potere; in altri termini, 

la scuola assume i contorni di un’attività politica che permette di conservare 

o di mutare i discorsi di sapere e di potere. All’interno del contesto scolastico, 

l’esame “contornato di tutte le sue tecniche documentarie fa di ogni individuo 

un caso: un caso che costituisce nello stesso tempo un oggetto di una 

conoscenza e una presa per un potere”20. Ed è proprio l’esame, in quanto 

fissazione, nello stesso tempo rituale e scientifica, delle differenze 

individuali, come “spillatura di ciascuno nella propria individualità”, a 

                                                 
18M. Foucault, Sorvegliare e punire, cit., p. 204. 
19 Ivi, p. 205. 
20 Ivi, p. 209. 



 

 

94 

descrivere perfettamente “l’apparizione di una nuova modalità del potere in 

cui ciascuno riceve come status la propria individualità”21. 

 

L’educazione come blocco di capacità-comunicazione-potere 

Diversi anni dopo Sorvegliare e punire, nel 1982, Foucault torna sul 

tema dell’educazione e della scuola moderna e lo fa in Come si esercita il 

potere?22, postfazione al testo di Hubert Dreyfus e Paul Rabinow. All’interno 

di queste preziose pagine, Foucault ancora una volta descrive la scuola come 

il territorio in cui si pratica l’assoggettamento di individui e di intere 

popolazioni studentesche. L’opera di Foucault è preziosa nella disamina di 

tali pratiche, portate avanti dalle istituzioni educative sino alla 

contemporaneità. Tali istituzioni, all’interno delle quali le relazioni di potere 

e quelle legate alla distribuzione di conoscenza si supportano e si legano le 

lune alle altre secondo molteplici modalità, costituiscono quello che Foucault 

definisce blocchi di capacità- comunicazione- potere. 

Interessato a “in che modo si esercita il potere” e a “cosa succede 

quando gli individui esercitano il potere su altri”, Foucault lo descrive innanzi 

tutto come “capacità”: 

 
prima di tutto è necessario riconoscere quello che viene esercitato sulle 

cose, e che fornisce l’abilità di modificarle, di utilizzarle, di consumarle 

o di distruggerle, ossia un potere che rimanda alle attitudini direttamente 

inscritte nel corpo o fornite da strumenti esterni. Diciamo che è una 

questione di capacità23. 

 

Successivamente, egli fa notare come il potere, anche quello implicato 

nei processi educativi, metta in gioco le relazioni tra gli individui e i gruppi: 

“il termine potere designa le relazioni tra i partner”. Inoltre, Foucault rimarca 

la necessità di distinguere le relazioni di potere dai rapporti di comunicazione 

che trasmettono informazioni attraverso un linguaggio, un sistema di segni o 

                                                 
21 Ivi, p. 210. 
22 Id., The subject and power. Afterword to Hubert Dreyfus, Paul Rabinow (eds), Michel 

Foucault. Beyond Structuralism and hermeneutics, The University of Chicago Press, Chicago 

1982. In questo saggio utilizzo per le citazioni la traduzione italiana Come si esercita il 

potere? in Hubert Dreyfus, Paul Rabinow (a cura di), La ricerca di Michel Foucault: 

Analitica della verità e storia del presente, Ponte alle Grazie, Firenze 1989, pp. 245-254. 
23  Ivi, p. 245. Già in Sorvegliare e punire, cit., Foucault aveva descritto il potere come 

qualcosa che produce: “produce il reale. Produce campi di oggetti e rituali di verità. 

L’individuo e la conoscenza che possiamo assumerne derivano da questi rituali” (p. 212). 



 

 

95 

qualsiasi altro mezzo simbolico. Ne consegue che “le relazioni di potere, i 

rapporti di comunicazione, le capacità obiettive non dovrebbero essere 

confusi”24. Tuttavia, questo non implica che si tratti di tre ambiti separati tra 

loro. Queste relazioni, infatti, tendono a sovrapporsi, si sostengono e tendono 

ad essere utilizzate per raggiungere uno stesso obiettivo. In particolare, 

 
l’applicazione delle capacità obiettive, nelle loro forme più elementari, 

implica dei rapporti di comunicazione (sia nella forma 

dell’informazione preliminarmente acquisita che in quella del lavoro 

condiviso); è legata anche a relazioni di potere (sia che esse consistano 

in compiti obbligatori, in gesti imposti da una tradizione, sia che esse 

consistano in un apprendistato in suddivisioni e ripartizioni di lavoro 

più o meno obbligatori). I rapporti di comunicazione implicano delle 

attività finalizzate e, in virtù della modifica del campo di informazioni 

tra i partner, inducono effetti di potere25. 

 

Pur non essendo la coordinazione tra questi tre tipi di relazioni né 

uniforme né costante all’interno della società, esistono tuttavia “dei blocchi 

nei quali l’aggiustamento delle abilità, le risorse della comunicazione, e le 

relazioni di potere costituiscono sistemi regolati e concertati”26. È questo il 

caso delle istituzioni educative. Un’istituzione educativa, infatti, è connotata 

da: 

 
la sistemazione dei suoi spazi, i regolamenti meticolosi che ne governano 

la vita interna, le diverse attività che vi sono organizzate, le diverse 

persone che vivono all’interno di esse o che lì si incontrano, ciascuna 

con la propria funzione, il suo ben definito carattere. Tutte queste cose 

costituiscono un blocco di capacità-comunicazione-potere27. 

 

All’interno di un’istituzione educativa, le attività che garantiscono 

l’apprendimento e l’acquisizione dei tipi di comportamento vengono portate 

                                                 
24 Id., Come si esercita il potere? cit., p. 246. Nello stesso testo, a p. 248, Foucault nota come 

una relazione di potere debba articolarsi necessariamente su due elementi imprescindibili: 

“che l’altro (colui sul quale viene esercitato il potere) sia interamente riconosciuto e 

conservato fino all’estremo come soggetto che agisce; e che, di fronte ad una relazione di 

potere, tutto un campo di risposte, di azioni, di reazioni, di effetti e possibili invenzioni, possa 

essere aperto”. 
25 Ibidem. 
26 Ivi, p. 247. 
27 Ibidem. 



 

 

96 

avanti attraverso “un insieme di comunicazioni regolate”28 e tramite “una 

serie di procedure di potere”29. 

In questo contesto, Foucault definisce disciplina (in senso lato, nelle sue 

parole) proprio questi blocchi “caratterizzati dalla messa in opera delle 

capacità tecniche, dal gioco della comunicazione e dei rapporti di potere, 

coordinati gli uni con gli altri secondo formule calcolate”30. 

Diversi sono i motivi per i quali il grande studioso ritiene necessaria 

un’analisi di come queste discipline si sono storicamente costruite. In primo 

luogo, perché le discipline chiariscono in che modo i sistemi di finalità 

oggettiva, i sistemi di comunicazione e il potere si possano saldare tra loro. 

In secondo luogo, poiché un’analisi dell’evoluzione storica delle discipline 

può rivelare le modalità diverse della loro articolazione, in cui in un caso 

viene data importanza ai rapporti di potere e all’obbedienza (è il caso delle 

discipline di tipo monastico o di tipo penitenziario), in un altro alle attività 

finalizzate (è quello che accade nelle discipline di fabbrica o di ospedale), in 

un altro caso ancora ai rapporti di comunicazione (come nelle discipline di 

apprendistato). Fino a quella che Foucault definisce “una sorta di saturazione 

dei tre tipi di relazione (come forse nella disciplina militare)”31. 

In ogni caso, la società disciplinare come si viene a configurare in 

Europa dal XVIII secolo in poi non si basa sulla cieca obbedienza degli 

individui, e neanche sulla sua identificazione con le caserme, le scuole o le 

prigioni; il disciplinamento, piuttosto, consiste nella ricerca “di una 

procedura, sempre meglio controllata, sempre più razionale ed economica, di 

aggiustamento tra le attività produttive, le risorse della comunicazione e il 

gioco delle relazioni di potere”32. All’interno di tale contesto, a distinguere le 

istituzioni educative dalle prigioni, dalle caserme e dagli ospedali è solo il 

fatto che le prime enfatizzano il primato della comunicazione sulle capacità e 

sul potere33. 

 

 

                                                 
28  E tra queste Foucault ricorda “lezioni, domande e risposte, ordini, esortazioni, segni 

codificati di obbedienza, segni di differenziazione del valore di ciascuna delle persone e dei 

livelli di sapere” (Ibidem.). 
29 Tra le quali Foucault annovera reclusione, sorveglianza, ricompensa e punizione, gerarchia 

piramidale (Ibidem.). 
30 Ibidem. 
31 Ibidem. 
32 Ibidem. 
33 Cfr. R. Deacon, Michel Foucault on education, cit., p. 183. 



 

 

97 

L’università (o la parola universitaria) come “campo pastorale” di potere-

sapere 

E veniamo adesso a descrivere la portata del pensiero foucaultiano per 

quello che riguarda la sua analisi sociologica dei campi pastorali del potere- 

sapere, tra i quali emerge il ruolo fondamentale e peculiare svolto 

dall’università. Nel suo L’ordine del discorso (1971)34, Foucault sostiene che 

i significati dei discorsi non derivano, come si sarebbe portati a pensare, dal 

linguaggio, ma dalle pratiche istituzionalizzate del potere. Per ciò che 

riguarda, in particolare, il campo educativo, egli vede ogni sistema di 

educazione come 

 
un modo politico di mantenere o modificare l’appropriazione dei 

discorsi, coi saperi e i poteri che essi comportano […]. Cos’è, dopo tutto, 

un sistema di insegnamento se non una ritualizzazione della parola; una 

qualificazione e un’assegnazione di ruoli per i soggetti parlanti; la 

costituzione di un gruppo dottrinale diffuso35. 

 

In altri termini, ogni sistema di educazione ricorda una chiesa36: se 

consideriamo, come fa Foucault, il sistema di insegnamento come un 

dispositivo di assoggettamento del discorso, insieme ai parlanti prodotti e 

riprodotti da questo discorso, allora l’educazione costituisce un campo 

pastorale di potere-sapere. A proposito del rapporto tra educazione e 

assoggettamento, poi, in un’intervista sempre del 1971, tradotta in Italia e 

pubblicata successivamente con il titolo Al di là del bene e del male 37 , 

Foucault rivela come sia in particolare l’insegnamento umanistico a 

permettere, attraverso la retorica di cui è pervaso, il consenso sullo Stato e 

l’ordine sociale. Proprio grazie a tale retorica, infatti, il sapere che viene 

trasmesso dagli insegnanti assume sempre un’apparenza e una connotazione 

positiva. In realtà, esso mette in atto meccanismi e pratiche non solo inclusivi 

ma anche fortemente escludenti. Osservando le dinamiche e gli esiti dei 

                                                 
34M. Foucault, L’ordre du discours, Gallimard, Paris 1971. Per le citazioni sarà utilizzata la 

traduzione italiana del testo, L’ordine del discorso, Einaudi, Torino 1974. 
35 Ivi, pp. 34-35. 
36 Cfr. Eleonora De Conciliis, Il potere del sapere: il sistema d’istruzione superiore 

nell’(auto)critica di due “eretici consacrati”, “Cartografie sociali. Rivista di sociologia e 

scienze umane”, anno II, n. 4/2017, pp. 99-113. 
37  M. Foucault, Au de là du bien et du mal, “Actuel”, n.14/1971. Verrà utilizzata per le 

citazioni la traduzione italiana Al di là del bene e del male, pubblicata in Alessandro Fontana, 

Pasquale Pasquino (a cura di), Microfisica del potere. Interventi politici, Einaudi, Torino 

1977, pp. 55-70. 



 

 

98 

movimenti studenteschi del maggio del 1968 in Francia, Foucault nota proprio 

come questi abbiano consentito l’emersione in superficie, facendoli diventare 

visibili, di alcuni di quei meccanismi, e in particolare: 

 
esclusione di quelli che non hanno diritto al sapere, o che non hanno 

diritto a un certo tipo di sapere; imposizione di una certa norma, d’una 

certa griglia di sapere che si nasconde sotto l’aspetto disinteressato, 

universale, oggettivo della conoscenza; esistenza di quel che si potrebbe 

chiamare “i circuiti riservati del sapere”, quelli che si formano 

all’interno di un apparato di amministrazione o di governo, d’un 

apparato di produzione, ed ai quali non si può avere accesso 

dall’esterno38.  

 

Inoltre, evidenziando come il sistema d’insegnamento sia, almeno fino al 

liceo, basato sul principio di lettura- “e quindi di scelta e di esclusione- per 

quel che si dice, si fa e succede attualmente”39 , Foucault rimarca la non 

considerazione di quello che accade nel presente: “sotto le specie di quel che 

si è chiamato di volta in volta la verità, l’uomo, la cultura, la scrittura, ecc.- 

si tratta sempre di scongiurare quel che accade: l’avvenimento” 40 . Detto 

altrimenti e sintetizzando: “l’avvenimento e il potere sono quel che è escluso 

dal sapere qual è organizzato nella nostra società”41. 

Per tale motivo, non bisogna illudersi su una possibile modernizzazione 

dell’insegnamento e su una sua conseguente apertura sulla contemporaneità. 

Il vecchio sostrato tradizionale dell’umanesimo deve permanere, poiché è 

proprio questo a garantire la conservazione dell’organizzazione sociale. E per 

umanesimo Foucault intende l’eliminazione dello stesso desiderio di potere, 

l’esclusione dal potere, la possibilità di potervi accedere; esso può essere 

descritto come: 

 
l’insieme dei discorsi attraverso i quali si è detto all’uomo occidentale: 

“anche se non eserciti il potere, puoi sempre essere sovrano. E ancor 

meglio: più rinuncerai ad esercitare il potere e meglio sarai sottomesso a 

colui che ti è imposto, più sarai sovrano”. L’umanesimo è ciò che ha 

inventato volta per volta queste sovranità assoggettate che sono l’anima 

(sovrana sul corpo, sottomessa a Dio), la coscienza (sovrana nell’ordine 

del giudizio, sottomessa all’ordine della verità), l’individuo (sovrano 

                                                 
38 Ivi, p. 55-56. 
39 Ivi, p. 57. 
40 Ivi, p. 58. 
41 Ibidem. 



 

 

99 

titolare dei suoi diritti, sottomesso alle leggi della natura o alle regole 

della società), la libertà fondamentale (sovrana al suo interno, 

esternamente consenziente e fatta a misura del suo destino). In poche 

parole, l’umanesimo è tutto ciò attraverso cui in Occidente si è 

eliminato il desiderio del potere- vietato di volere il potere, escluso la 

possibilità di prenderlo42. 
 

All’interno di questo quadro teorico di riferimento volto a descrivere i 

meccanismi di inclusione ed esclusione portati avanti dall’insegnamento, 

anche le università, come le scuole, vengono indicate come insiemi complessi 

di relazioni di potere economico, politico, giudiziario ed epistemologico, che 

ancora riflettono i binari inclusivi ed esclusivi delle origini. In particolare, i 

campus universitari americani sono descritti da Foucault come enclave 

artificiali dove gli studenti devono assorbire modi di comportamento 

socialmente condivisi e porzioni di sapere prima di essere recuperati 

all’interno della società. Nella celebre intervista a John Simon, ancora una 

volta nel 1971, così Foucault descrive la condizione dello studente all’interno 

del campus: 

 
Al contempo, mentre lo si esclude, gli si trasmette un sapere di tipo 

tradizionale, fuori moda, accademico, […] che non ha alcun rapporto 

con il mondo d’oggi. Questa esclusione è rafforzata 

dall’organizzazione, intorno allo studente, di meccanismi sociali fittizi, 

artificiali, di natura quasi teatrale […] di cartapesta che si costruisce 

attorno allo studente; di modo che i giovani dai 18 ai 25 anni sono 

neutralizzarti dalla società e per la società, resi affidabili, impotenti, 

castrati politicamente e socialmente43. 

 

Tuttavia, Foucault auspica che gli studenti, a differenza di quanto 

accade ai pazzi e ai malati, i quali sono rispettivamente confinati e 

ospedalizzati e non possono portare avanti pratiche rivoluzionarie o processi 

di resistenza (e hanno perciò bisogno dell’opera di demolizione critica guidata 

dall’esterno dagli intellettuali), possano mettere in discussione il sistema 

universitario da soli e dall’interno. Ma non sembra essere troppo convinto 

                                                 
42 Ivi, pp. 58-59. 
43 John K. Simon., A conversation with Michel Foucault, “Partisan Review”, 38/1971, pp. 

192-210. Per le citazioni è stata utilizzata la traduzione italiana Conversazione con Michel 

Foucault, in Alessandro Dal Lago (a cura di), Archivio Foucault. Interventi, colloqui, 

interviste. 2. 1971-77. Poteri, saperi, strategie, Feltrinelli, Milano 1997, pp. 37-48, p. 39. 



 

 

100 

della portata innovatrice delle rivolte studentesche, visto che, dopo aver 

definito il maggio 1968 come un’esperienza rivoluzionaria, Foucault 

sottolinea le proprie perplessità sulla portata dei moti nell’università, in 

maniera molto simile a quelle espresse da Bourdieu in Homo academicus 

(1984)44 , soprattutto per quello che riguarda l’effettiva capacità di questi 

movimenti di essere propulsori di innovazione. Si chiede anche se sia più 

opportuno e proficuo agire all’interno o all’esterno dell’università per generare 

cambiamenti duraturi e degni di nota. E, tuttavia, questo resterà un dilemma 

anche per lui che “ha a lungo insegnato”. Ciò che conta è che i disordini e le 

sommosse avvenuti all’interno dell’istituzione universitaria 45 , “la sua 

condanna a morte- poco importa se apparente o reale- non hanno colpito la 

volontà di conservazione, d’identità o di ripetizione della società”46. Per 

Foucault è pertanto necessario aggredire dalle fondamenta anche le altre 

forme di repressione. I movimenti del Maggio 1968 si sono infatti limitati a 

distruggere “l’insegnamento superiore nato nel XIX secolo, questo strano 

insieme di istituzioni che trasformava una piccola parte dei giovani in élite 

sociale”; ma “i grandi meccanismi segreti attraverso i quali una società 

trasmette se stessa sotto il volto del sapere” permangono: “sono sempre lì, 

giornali, televisione, scuole tecniche, e i licei ancor più che le università”47. 

Il potere ha (e sembra dire Foucault continuerà ad avere) sempre le sembianze 

del sapere. 

Alla fine, nonostante le perplessità, Foucault suggerisce sì una 

soluzione dall’interno, ma non portata avanti dagli studenti, piuttosto da un 

contropotere dell’insegnante basato sul trasmettere un sapere diverso, proprio 

in quanto il docente è sia un funzionario delle istituzioni educative che un 

intellettuale. E sempre a proposito dell’economia politica della verità, 

nell’intervista sulla funzione dell’intellettuale contenuta in Microfisica del 

potere (1977), Foucault osserva come uno dei luoghi centrali della 

produzione della verità sia proprio l’università: 

 

                                                 
44 Pierre Bourdieu, Homo academicus, Les editions de minuit, Paris 1984. 
45 Foucault descriverà l’università come ciò che incarna l’apparato istituzionale attraverso il 

quale “la società assicurava la sua riproduzione, tranquillamente e con poca spesa” (Michel 

Foucault, Al di là del bene e del male, cit., p. 61). 
46 A proposito dell’analisi delle conseguenze dei moti del maggio francese, ridimensionando 

la loro portata in termini di rinnovamento radicale della società, Foucault dichiarerà: 

“Parlando di morte dell’Università: prendevo il termine nel senso più superficiale” (Ivi, p. 

62). 
47 Ibidem. 



 

 

101 

C’è una lotta per la verità o almeno intorno alla verità, essendo inteso 

che per verità non intendo dire l’insieme delle cose vere che sono da 

scoprire o da far accettare, ma l’insieme delle regole secondo le quali si 

separa il vero dal falso e si assegnano al vero degli effetti specifici di 

potere48. 

 

Non si tratta, pertanto, di “affrancare la verità da ogni sistema di potere- 

sarebbe una chimera giacché la verità è essa stessa potere- ma di staccare il 

potere delle verità dalle forme di egemonia (sociali, economiche, culturali), 

all’interno delle quali per il momento funziona” 49 , facendo in modo che 

funzioni diversamente, anche nelle università. Ciò si può attuare in virtù del 

bifrontismo dell’insegnamento50 , non solo universitario. Da un lato, vi è 

infatti la produttività del sapere pedagogico all’interno dell’istituzione 

scolastica, sapere che vede l’insegnante come un funzionario dello stato, una 

cinghia di trasmissione (come avrebbe detto Durkheim), del potere-sapere; 

dall’altro, egli è anche un intellettuale specifico, il quale può, attraverso una 

pratica della libertà, operare una decostruzione dei dispositivi pedagogici 

attraverso una pedagogia riflessiva, che consenta agli individui di pensare e 

vivere una vita diversa da quella pensata dalla società disciplinare. Se 

l’insegnamento è un dispositivo disciplinare che rientra a pieno titolo nelle 

strategie di dominio, l’insegnamento critico non deve mirare a trasmettere 

ruoli sociali- perché la critica, come ha più volte ricordato Foucault, è l’arte di 

non essere eccessivamente governati. Il potere-sapere risulta pertanto sospeso 

all’interno di una dialettica tra dominio ed emancipazione51. Esistono infatti 

nel sapere universitario, come fa notare efficacemente Eleonora De Conciliis, 

                                                 
48  Alessandro Fontana, Pasquale Pasquino, Intervista a Michel Foucault, in Alessandro 

Fontana, Pasquale Pasquino (a cura di), Microfisica del potere, cit., pp. 26-27. 
49 Ivi, p. 28. 
50 Per un’analisi critica del sistema di educazione superiore attraverso la comparazione della 

produzione di Michel Foucault e di Pierre Bourdieu, si rimanda alla lettura dell’interessante 

saggio di Eleonora De Conciliis, Il potere del sapere: il sistema d’istruzione superiore 

nell’(auto)critica di due “eretici consacrati”, cit. 
51  In realtà, come fa notare Jean-François Bert (Introduction à Michel Foucault, La 

Découverte, Paris 2011, p. 51), Foucault rinuncia alla nozione di dominio, preferendogli 

quella di assoggettamento, “che gli permette di descrivere i diversi processi attraverso i quali 

i soggetti sono realmente costruiti durante le loro relazioni continue con i poteri. Continua ad 

esistere uno spazio di manovra di cui dispone ciascun individuo socializzato. Gli individui, 

ci ricorda Foucault, non hanno mai smesso di autocostruirsi, cioè di costituire in una serie 

infinita e molteplice di soggettività differenti che non avranno mai fine e non ci metteranno 

mai davanti a qualcosa che sia l’uomo” (traduzione di chi scrive). 



 

 

102 

due poteri, distinti ma anche saldamente legati tra loro: da una parte il potere 

“effettuale, politicamente integrato, in forza del quale essa funziona come 

dispositivo o campo di potere-sapere, col suo rituale, le sue illusioni, la sua 

pressione psicologica”. Dall’altra, più nascosto ma molto più potente in 

termini di innovazione e di emancipazione dei soggetti, vi è “un potere 

ineffettuale, un contropotere, perverso e narcisistico ma anche smascherante, 

critico-riflessivo, la cui posta in gioco, per dirla con Foucault, è l’elemento 

sfuggente”52. 

 

Queste argute osservazioni sul potere (e contropotere) del sapere 

proprie del processo di insegnamento ci consentono, concludendo in maniera 

inevitabilmente aperta queste riflessioni sul contributo di Foucault alla 

sociologia dell’educazione, di agganciare la produzione foucaultiana 

all’osservazione sociologica dei contesti educativi contemporanei. E lo 

faremo a partire proprio dal potere del sapere dell’insegnante, che assume, 

oggi più che mai, la duplice valenza di riproduttore delle dinamiche 

(disuguaglianze comprese) presenti nella società, facendosi così strumento 

efficace del dominio, ma anche di veicolo di emancipazione, di 

sconsacrazione della realtà, di creazione di visioni altre, e oltre, la semplice 

riproduzione culturale. Così, ancora una volta, il contributo di Foucault può 

incontrare la denuncia della violenza simbolica operata dalla teoria 

sociologica di Bourdieu. Anche quest’ultimo, infatti, come Foucault, osserva 

come il cambiamento all’interno dell’università, auspicato dai movimenti 

sociali del 1968, non sia avvenuto com’era nelle intenzioni e anzi, al 

contrario, come proprio gli eretici contestatori del periodo abbiano finito per 

integrarsi perfettamente all’interno del sistema universitario, ormai quasi 

esclusivamente connotato in termini di organizzazione manageriale. Così 

l’università oggi ci appare, a chi la guarda dall’interno (e sempre più anche 

dall’esterno), quasi del tutto svuotata della vocazione critica, che è sempre 

stata una caratteristica della ricerca libera; si occupa spesso della sola 

riproduzione del capitale umano in chiave conformista “e lungi dal 

consacrarli, non tollera al suo interno gli eretici- anche perché non ci sono 

quasi più eretici da consacrare” 53 . Diventa così ancora più urgente 

riappropriarsi dell’esortazione foucaultiana a considerare l’apprendimento e 

l’insegnamento come strumenti formidabili di conoscenza di sé e di 

rinnovamento personale. Questi processi oggi riguardano, attraverso il 

                                                 
52 E. De Conciliis, Il potere del sapere: il sistema d’istruzione superiore nell’(auto)critica di 

due “eretici consacrati”, cit., p. 110. 
53 Ivi, p. 112. 



 

 

103 

lifelong learning, e il complementare lifelong teaching, tutta la sfera sociale 

e l’intera vita degli individui, consentendo come mai prima d’ora inesplorate 

e molteplici possibilità di cambiamento. La portata di queste trasformazioni 

sociali, a partire da quanto emerso da questo nostro modesto e parziale 

tentativo di analisi del contributo fornito dalla sociologia foucaultiana ai 

processi di insegnamento e alle istituzioni educative, è ovviamente da 

determinarsi. Essa può tuttavia essere perfettamente riassunta nella celebre 

espressione di Seneca, citata dallo stesso Foucault: mutuo ista fiunt, et 

homines dum docent discunt (c’è un vantaggio reciproco, perché gli uomini, 

mentre insegnano, imparano) 54 . E proprio nella valenza rivoluzionaria, 

innovatrice, emancipatoria dell’insegnamento è necessario continuare 

fermamente a credere, e lo facciamo insieme a Michel Foucault, il quale, 

durante un seminario rivolto agli studenti tenuto nel 1982 all’università del 

Vermont, pochi anni prima di morire, così ha parlato di sé: “Io non sono né 

uno scrittore, né un filosofo, né una grande figura di intellettuale. Sono 

un’insegnante”55. 
 

 

  

                                                 
54 L’espressione è contenuta nella Lettera 7, La folla e gli spettacoli immorali, di Lucio 

Anneo Seneca, in Lettere a Lucilio, trad. it. di Giuseppe Monti, Bur, Milano 2021, p. 83: 

“Raccogliti in te stesso, per quanto puoi; vivi con quelli che possono renderti migliore e che 

tu puoi rendere migliori. C’è un vantaggio reciproco, perché gli uomini, mentre insegnano, 

imparano”. Foucault la cita all’interno di Self writing, contenuto in Paul Rabinow (ed) The 

essential works of Foucault 1954-84, vol. I, Ethics, Subjectivity and Truth, Penguin, 

Harmondsworth 1997, p. 215. 
55 Rux Martin, Truth, power, self. An interview with Michel Foucault. October, 25, 1982. 

L’intervista è stata raccolta durante un seminario dal titolo Technologies of the Self, 

presentato da Foucault all’università del Vermont nell’autunno del 1982; poi raccolto nel 

volume pubblicato nel 1988 a cura di Luther Martin, Huck Gutman, Patrick Hutton, 

Technologies of the Self: A Seminar with Michel Foucault; trad. it., Tecnologie del sé. Un 

seminario con Michel Foucault, Bollati Boringhieri, Torino 1992. Nell’edizione originale 

dell’intervista a Rux Martin, Foucault descrive il suo ruolo come un intellettuale impegnato a 

rendere più liberi gli individui: “Il mio ruolo- e questo termine è troppo enfatico- è quello di 

far vedere alle persone come esse siano più libere di ciò che pensano, e di mostrare loro come 

esse considerino come veri ed evidenti alcuni temi che sono stati costruiti in un determinato 

momento della storia, e che quella cosiddetta evidenza può essere criticata e distrutta. 

Cambiare qualcosa nella mente delle persone: questo è il compito dell’intellettuale” (p. 10, 

traduzione di chi scrive). 



 

 

 

  


