FOUCAULT CONTRA DERRIDA.

FOLIE ET DERAISON ET LE PROJET D’UNE ARCHEOLOGIE
DES EXPERIENCES-LIMITE

GENNARO BOCCOLINO*

Abstract

L’articolo rilegge la prima parte di Cogito et histoire de la folie di Derrida per chiarire la
posta metodologica della critica rivolta a Histoire de la folie. Contro una lettura centrata
esclusivamente sulla querelle cartesiana, il saggio mostra come le osservazioni “preliminari”
di Derrida mettano in questione la possibilita stessa di un’”archeologia del silenzio” e la
presupposizione foucaultiana di un’esperienza originaria della follia anteriore al partage
raison/folie. Attraverso il confronto con la Prefazione del 1961 e con il paradigma husserliano
dell’Origine de la géométrie, I’articolo ricostruisce 1’ambiguita iniziale del progetto
foucaultiano, oscillante tra I’inaccessibilita della follia “allo stato selvaggio” e la necessita di
risalire a un gesto originario di esclusione. Ne risulta una lettura di Histoire de la folie come
prima formulazione del progetto archeologico: una storia dei partages e delle esperienze-
limite, fondata su una storicizzazione radicale dell’origine e su una critica in atto dell’a priori
storico trascendentale.

Keywords: Foucault, Derrida, Histoire de la folie, Archeologia, Partage.

Introduction

La confrontation entre Foucault et Derrida autour du célébre passage
des Meéditations métaphysiques, qu’inaugure la séquence historique du
« grand renfermement », a fait I’objet de nombreux essais commentant cette
rencontre textuelle et prolongeant sa richesse problématique dans plusieurs
directions®. La majorité de ces études a ceci en commun qu’elle privilégie la

* Dottore di ricerca in Filosofia, Universita di Pisa.

Woir Olivia Custer, Penelope Deutscher, Samir Haddad (éd.), Foucault/Derrida Fifty Years
Later: The Futures of Genealogy, Deconstruction, and Politics, Columbia University Press,
Columbia 2016 ; Aryal Yubraj (¢d.), Between Foucault and Derrida, Edinburgh University
Press, , Edinburgh 2016 ; Boyne, Foucault and Derrida. The other side of reason, Routledge,
London 1994; Cobb-Stevens, Derrida and Husserl on the Status of Retention, «Analecta
Husserliana», 19, 1985, pp.367-381; Roberto Morani, «“Hegel encore, toujours...”.
Soggettivita e follia tra Foucault e Hegel» in Rileggere Hegel. Tempo, soggetto, negativita,

DOI Code: 10.1285/i18285368aXXX1Xn110p63



deuxiéme partie du commentaire derridien ou prend forme la célébre querelle
cartésienne. Que I’interprétation du Cogito ait toute seule occupé la sceéne,
cela est justifié surtout par le poids interprétatif que Derrida y confére en ce
qu’il « engage en sa problématique la totalité de cette Histoire de la folie, dans
le sens de son intention et les conditions de sa possibilité »?. Or, il est a cet
égard remarquable que les multiples questions ouvertes « en marge »°,
constituant pourtant la premieére moiti¢ du texte, soient presque toujours
négligées?, malgré leur vigueur critique vis-a-vis de la méthode historique
adoptée dans HF, d’autant plus que méme Foucault semble préférer les
négliger au profit d’un long commentaire de Descartes et de son interprétation
par Derrida® ou d’une mise en question radicale de ses postulats qu’il fait
remonter a la pratique de la philosophie dans 1’université francaise®. Certes,
le choix de Foucault est conditionné par la prétention, qu’a Derrida, de
pouvoir déduire des trois pages sur Descartes un sens exhaustif pour
I’ouvrage en son entier. Pourtant, en plus des enjeux conceptuels dont nous
donnerons raison plus tard, c’est une série d’éléments contextuels qui nous
amenent a relever I'intérét d’interroger la méthode qui s’expérimente dans
HF au prisme de la critique que Derrida propose, dans ces pages apparemment
préliminaires: a) le retrait, lors de la réédition de Histoire de la folie en *72,
de la préface, objet prédominant des réflexions contenues dans la premiére
partie du texte de Derrida ; ce texte étant en outre animé par un style langagier
trés proche du Husserl de I’ Origine de la géométrie, introduite et commentée
par Derrida la méme année ; b) I’autocritique de Foucault portant sur le
postulat d’ une « expérience » laissant entendre 1’ceuvre d’ «un sujet
anonyme de I’histoire » qui hanterait HF, et qui fait écho a 1’hégélianisme

dialettica, Orthotes, 2019; Vittorio Perego, Foucault e Derrida, Napoli-Salerno, Orthotes,
2018, pp. 149-178 ; Warren Montag, « Foucault et la problématique des origines » : Folie et
déraison lu par Althusser, traduit de I'anglais par Thierry Labica, in « Actuel Marx », Presses
universitaires de France, 2004/2 n° 36, pp. 63-87

2Jacques Derrida, L ’Ecriture et la différence, Paris, Editions du Seuil, 1967, pp.52-53.

3Ivi, p. 55.

“Une des exceptions a cette préférence thématique est représentée par Amy Allen, « The
history of historicity : the critique of reason in Foucault (and Derrida) » in Yubraj Aryal (éd.),
Between Foucault and Derrida, Edinburgh University Press, 2016, p.125. Voir aussi I’article
de Adorno, Francesco Paolo, Evénement et origine dans Histoire de la folie, in Lorenzini
Sforzini (ed.), Un démi-siecle d 'Histoire de la folie, Kimé, Paris 2013, pp.89-102.

SMichel Foucault, « Mon corps, ce papier, ce feu», in Id., Histoire de la folie, Gallimard, Paris
1972, appendice II, pp. 583-603.

81dem, « Réponse a Derrida », in Dits et écrits, I, Paris, Quarto Gallimard, 1994.

64



supposé par son ancien éléve’; ¢) une pensée de la folie comme « expérience
primitive, fondamentale, sourde, a peine articulée » qui sera par la suite
récusée dans 1’ Archéologie du savoir et qui avait constitué I’objet éminent du
reproche critique de Derrida &; tout comme une idée d’origine supposant « au
ras de I’expérience, avant méme qu’elle ait pu se ressaisir dans la forme d’un
cogito, des significations préalables »°. Cette série d’indices correspond en
effet aux enjeux que les arguments de 1’essai posent a HF, témoignant ainsi
de I’intérét d’une reprise de la premiére partie de « Cogito et Histoire de la
folie ». L’analyse que nous proposons ne consistera pas pour autant en un
commentaire de la controverse Derrida/Foucault autour d’HF°, que nous
souhaitons plutot soumettre au questionnement méthodologique qu’y prend
forme. En fait, dans la premicre partie du texte, Derrida propose un dessein
général d’HF et un ensemble de questions en marge, qu’il laissera sans
réponse. Suivant ce dessein I’ceuvre de Foucault se serait confrontée a la
difficulté de contourner 1’objectivation de la folie par la Raison, tache
postulée par I’intention d’écrire une histoire de la folie elle-méme. Cette
impasse donnerait lieu, chez Foucault, a deux projets dont le rapport
s’exprime dans le «malaise », en ce qu’ils s’articulent de maniére
contradictoire. A la suite d’une description des deux projets et & leur
hiérarchisation axiologique, Derrida expose les raisons d’un inachévement
méthodologique propre a HF en raison d’une aporie constitutive. On tentera
de ressaisir dans le détail le procédé de ce raisonnement. Or, il nous a semblé
utile justement d’interroger I’ensemble des critiques que Derrida avait pu
opposer au projet foucaldien, dans la premiere partie de son Cogito et histoire
de la folie, dans la mesure ou il y est question des conditions de possibilité
historiographiques de 1’archéologie foucaldienne en tant que méthode.

Dans un premier moment nous exposerons les arguments de Derrida, qui
exposent les apories constitutives d’une histoire de la folie comme
« archéologie du silence ». Nous montrerons en quoi les perspectives des
deux auteurs différent tout en s’accordant sur I’impossibilité d’une telle tache,
en caractérisant les conditions qui, chez Foucault, rendent possible une

" L’archéologie du savoir, Gallimard, Paris 1969, p. 26.

8Ivi, p. 64.

°1d., L ordre du discours, Gallimard, Paris 1969, p.49.

©Pour une vue d’ensemble sur celle-ci, notamment par 1’échange épistolaire qui lui fait
d’arriere-fond, voir Bert Artieres, Un succes philosophique: |I’Histoire de la folie a l’dge
classique de Michel Foucault, Presses universitaire de Caen - IMEC éditeur, 2011, pp. 157-
177 ; cf. aussi Bert Artiéres, Rével Gros (éd.), Foucault, Editions de I’'Herne, Paris 2011,
pp-92-94.

65



histoire critique de 1’objet « folie ». Ensuite, nous allons considérer le
deuxiéme volet critique du texte de Derrida, qui porte sur la présupposition
foucaldienne d’une expérience ante-prédicative précédant la séparation
raison/folie, ou les deux figureraient comme les indiscernables d’'un méme
sol originaire. Nous nous proposons d’en éclairer les enjeux en deux moments.
D’abord, nous analyserons le mod¢le d’histoire que la préface de *61 propose :
elle décelerait sous les objectivations d’une histoire dialectique, la verticalité
constante d’un partage originaire qui définit la folie en tant qu’expérience-
limite. Ensuite, en confrontant ce récit au paradigme qui anime le projet d’une
histoire de la géométrie chez Husserl, critiqué comme nous le verrons aussi
bien par Derrida, nous définirons le cadre problématique d’Histoire de la folie
a l’dage classique. Celui-ci se forme autour de deux ordres de questions : a) le
partage classique comme événement qui instaure un régime de conditions de
possibilité¢ de la folie comme Déraison ; b) le rapport que la constitution
positive de l’objet folie dans la psychopathologie entretient avec cette
expérience originaire. Ainsi émergeront les trois composantes d’une
historicité s’opposant a I’a priori historique husserlien, dont HF peut étre lue
en ce sens comme une critique en acte: a) le refus de 1’enracinement de
I’origine dans I’intuition pure et apodictique d’un sujet transcendantal ; b)
I’anti-téléologie de sa démarche historique, qui attribue une pure contingence
aux transformations qui conservent le partage classique dans un rdle
constituant ; c) la description de la constitution d’un objet scientifique sur
fond d’une rupture avec le sens et le vécu. L’objet d’une telle histoire est la
constitution d’une positivité comme forme réactive a la transgression d’une
expérience limite, qui, nous le verrons, trouve dans une pensée
anthropologique sa structure constituante. Ainsi nous allons pouvoir définir
les aspects fondamentaux de la premicre formulation foucaldienne du projet
archéologique : ¢étude de la constitution d’une positivité a partir de
I’expérience-limite du partage.

Les fous peuvent-ils parler ? Sur les conditions d 'une archéologie du silence

Or, I’intention d’écrire une histoire de la folie dont cette derniére soit
non seulement I’objet, mais le sujet pour ainsi dire parlant, est d’entrée de jeu
dissuadée par une double impossibilit¢ que Derrida indique, mais dont
Foucault Iui-méme fait le constat dans la préface de ’61. Double car la
« poussiere » du vécu de la folie, 1a ou elle arrive a se conserver a travers
I’histoire (1), le fait toujours dans I’espace de la raison qui 1’a objectivée selon
un partage constituant qui la rend inaccessible dans sa singularité (ii) : « la

66



perception qui cherche a les saisir a 1’état sauvage appartient nécessairement
a un monde qui les a déja capturées »'. Une double difficulté s’ oppose par-
la a la tentative de dépasser la médiation de la raison objectivante. Derrida
remarque que la sortie de cette impasse se fait chez Foucault par deux projets
qui coexistent malgré leur contrariété. Le premier, une archéologie du silence,
consiste en un refus a priori du « langage de la raison », lorsque le deuxi¢me
se donne comme objet les conditions historiques de la Décision, a savoir du
partage qui a du méme geste constitué le propre de ce méme langage et exclu
la folie comme son extérieur. Or, la problématique engagée par une
archéologie du silence consiste plus dans 1I’impossibilité de faire parler la folie,
de faire une histoire des fous au sens littérale, qu’en une maniére de
contourner cette difficulté. Derrida le formule ainsi :

Tout notre langage européen, le langage de tout ce qui a participé, de
pres ou de loin, a ’aventure de la raison occidentale, est I’immense
délégation du projet que Foucault définit sous 1’espéce de la capture ou
de I’objectivation de la folie. Rien dans ce langage et personne parmi
ceux qui le parlent ne peut échapper a la culpabilité historique — s’il y
en a une et si elle est historique en un sens classique — dont Foucault
semble vouloir faire le procés'?.

Ce qui s’affirme dans ces lignes, comme tout au long de ’essai de
Derrida, est donc I’exercice absolu d’un langage de la raison auquel non
seulement la folie n’aurait pu échapper a I’age classique, mais de méme le
travail de Foucault qui, en s’inscrivant dans le socle «indépassable,
irremplacable et impérial » 13 de ’ordre de la raison, ne serait qu’une
répétition de cette objectivation de la folie, par le fait méme de son élocution.
A étre ici en question donc, n’est pas seulement la possibilité d’une histoire
de la folie, mais la possibilit¢t méme d’une critique de la raison, car la
détermination historique du partage raison/folie est soumise au jugement de
la Raison en général. Le projet d’une archéologie du silence impliquerait
donc la nécessité de discuter ses propres conditions de possibilité avant de
pouvoir étre écrite, ce que Foucault manquerait de faire ; ce manque toutefois
est lu par Derrida dans le cadre d’un choix tactique positif, qui correspond
justement a la deuxieéme manicre d’écrire cette histoire. Mais qu’est-ce qu’au
juste cette Raison en général que Derrida évoque a plusieurs reprises, et qui

"Michel Foucault, « Préface», in Dits et écrits, I, Paris, Quarto Gallimard, 1994, p.163.
2Jacques Derrida, L Ecriture et la différence, op. Cit., p.58.
Bibidem.

67



rendrait I’archéologue du silence immédiatement coupable, en ce qu’il répcte
par son écriture le méme ordre qui avait, a 1’age classique, enfermé la folie ?
Et, dans notre cas d’étude, quel serait son régime d’exercice quant a
I’objectivation de la folie a I’age classique ? Cela est d’autant plus intéressant,
que Derrida reconnait a Foucault, non sans ironie, d’avoir démontré par son
histoire de la folie que « toute histoire ne puisse étre, en dernicre instance,
que Ihistoire du sens, ¢’est-a-dire de la Raison en général »**. Or, dans une
importante note, dans laquelle Derrida anticipe curieusement ses propres
conclusions, il est question justement des conséquences liées au constat que
toute histoire est histoire de la raison en général : « cela veut dire que le
langage philosophique, dés qu’il parle, récupere la négativité — ou I’oubli, ce
qui est la méme chose — méme lorsqu’il prétend 1’avouer, la reconnaitre »*°.
Ainsi, relever cette nécessite signifie reconnaitre que I’histoire de la raison en
général n’est que le travail du négatif, en tant que « fonds non historique de
I’histoire ». Le négatif incarne ainsi la constante dont I’empire s’étend jusqu’a
I’écriture méme de Foucault, en conjurant toute possibilité d’une critique
historique de la raison, et donc de la folie. N’est-il vrai que, comme le
remarque Michel Serres, HF met en place un «systéme de toutes les
variations possibles du négatif : la variation structurale de la négation
constitue I’histoire méme, 1’odyssée de I’aliénation » 1® ? Pourtant, les
postulats impliqués par cette premiere critique de Derrida projettent sur
I’Histoire de la folie une démarche critique transcendantale qui n’est pas la
sienne, puisque dans 1’ceuvre de Foucault la raison en général est
indissociable du devenir concret de sa propre histoire, loin de coincider avec
le principe anhistorique de cette derniére. Derrida voudrait assigner a
Foucault la nécessité de situer sa propre critique dans le siege de la raison en
général, s’affirmant comme le seul ordre possible pour la critique (d’ou
découlerait I’impossibilité d’une archéologie du silence). A la négativité de
ce principe Foucault oppose en revanche une séquence historique concréte,
dont on peut faire la critique, méme une critique de la raison en général,
précisément en raison de la différence historique qui est le lieu d’ou I’on parle.
La condition de possibilité de 1’histoire réside tout entiere dans la singularité
de son objet, dont le corrélé est la différence historique du temps du récit. La
folie, telle que Foucault la décrit, est réduite au silence non pas au sens

¥vi, p.54.
B, p.55.
®Michel Serres, « Géométrie de la folie (fin) », in « Histoire de la folie a I’Age classique »

de Michel Foucault. Regards critiques, Presses universitaire de Caen, IMEC éditeur, 2011, p.
97.

68



métaphorisant d’une objectivation de la raison en général, mais elle I’est
littéralement. Si elle ne parle pas de sa propre voix c’est parce que cette
derniére lui a été Otée sur tous deux les versants qui la constituent a la fin du
XVlle siecle : celui pratico-institutionnel de 1’internement et celui théorique
de la philosophie et de la science. Au long du premier « la déraison était, au
sens strict, réduite au silence. De tout ce qu’elle a été pendant si longtemps,
nous ne savons rien, sauf quelques signes énigmatiques qui la désignent sur
les registres des maisons d’internement : ses figures concrétes, son langage,
et le foisonnement de ces existences délirantes, tout cela est sans doute perdu
pour nous. Alors la folie était sans mémoire, et I’internement formait le sceau
de cet oubli »*". Sur ce premier versant ce sont les «journaux d’asile »,
introduits pour la premiére fois a Paris par Cabanis un siécle aprées, a laisser
parler la folie, méme si par I’écriture de gardiens et fonctionnaires. De méme,
bien que pour des raisons fort différentes, les formes de discursivité portant
sur la folie ou bien n’arrivent point a remonter a la surface du langage, ou
bien elles affleurent dans une négativité pure que seule 1’énonciation
scientifique et philosophique peut atteindre : « Son sens ne peut apparaitre
qu’au médecin et au philosophe, c’est-a-dire a ceux qui sont capables d’en
connaitre la nature profonde, de la maitriser dans son non-étre et de la
dépasser vers la vérité. En elle-méme elle est chose muette : il n’y a pas dans
I’age classique de littérature de la folie, en ce sens qu’il n’y a pas pour la folie
un langage autonome, une possibilité pour qu’elle pit tenir sur soi un langage
qui fit vrai »!8. Sur cet autre versant, ce sont les ceuvres littéraires de
Holderlin, Nerval, Nietzsche ou Artaud qui lui restitueront une existence
discursive autonome. Nous apprécierons plus loin les conditions concrétes de
ce silence impos¢, qu’il nous suffit pour I’instant de resituer dans son sicge
historique pour le déloger de celui du langage en général ou Derrida prétend
le placer.

Quant a la deuxieme condition, que nous avons rapportée a la différence
historique, Foucault I’expose ainsi : « Nous sommes en ce point, en ce repli
du temps ou un certain contrdle technique de la maladie recouvre plus qu’il
ne le désigne le mouvement qui referme sur soi I’expérience de la folie. Mais
c’est ce pli justement qui nous permet de déployer ce qui pendant des siccles
est rest¢ impliqué : la maladie mentale et la folie — deux configurations
différentes, qui se sont rejointes et confondues a partir du XVII®siecle, et qui
se dénouent maintenant sous nos yeux ou plutot dans notre langage ». Ce lieu

YHE, p.461.
BHF, p. 535.

69



du repli est légitime non pas en ce qu’il se veut fondement de 1’histoire
empirique, mais parce qu’il se situe en décalage historique d’avec son propre
objet, étant lui-méme constitu¢ dans et par 1’histoire : ¢’est seulement en ce
sens que I’on est « au-dela de I’age classique ».

Foucault soutient donc, comme Derrida, 1’impossibilit¢ d’une
archéologie du silence mais pour d’autres raisons, dont découle une
problématique différente: comment déterminer les conditions de possibilité
d’une histoire de la folie puisqu’elle risque précisément d’ étre répétition, non
pas de la raison en général, mais de la raison concréte qui I’a, a partir de 1’age
classique, objectivée dans I’histoire ? Par conséquent, une fois définies les
conditions qui, en droit, rendent possible 1’histoire, le probléme de son
écriture, n’est pas pour autant résolu. Si Foucault a posé le probléme
autrement, en fait, ce n’est pas en vertu d’une conscience de la raison en
général qui hanterait toute histoire, mais plutot a partir de la difficulté de
suspendre ou réduire a zéro I’emprise que la raison classique a eu sur la folie,
en I’excluant tout en la constituant dans sa positivité, rendant ainsi possible
la superposition de folie et maladie mentale dans la modernité. C’est dans
I’espace étroit de cette transition qu’il faudra se glisser pour conjurer a la fois
le balbutiement historique que le silence impose, et la projection rétrospective
qui projetterait sur 1’age classique 1’ombre de son avéenement moderne, celui
du positivisme médical de la psychiatrie. C’est sur ce terrain que l’on
rencontre la deuxieme critique derridienne, qui pose a Foucault le probléme

qui nous semble véritablement hanter son ceuvre®: si toute tentative de

%Le 9 Avril, 2 un mois des critiques que Derrida avait adressé a Foucault, Althusser présenta
une intervention intitulée « Foucault et la problématique des origines », dans le cadre de son
séminaire sur le structuralisme a rue d’Ulm, dont nous disposons des notes prises par Etienne
Balibar, conservées au fond Althusser. 11 est sans doute commun aux deux lectures,
d’Althusser et de Derrida, de s’écrire sur le fond d’une critique de la tendance a la fois
objectiviste et historiciste a laquelle Foucault n’arriverait pas a échapper ; les deux lectures
se concentrent en outre sur la préface a la premiére édition, qui avouait sous un mode quasi-
explicite les ambitions philosophiques du livre. Aussi, si selon Althusser ce fantome d’une
expérience ante-prédicative de la folie tiendrait I’ceuvre de Foucault captive d’un présupposé
métaphysique, Derrida pose le probléme autrement, indiquant 1’absence d’une
problématisation adéquate de ces conditions de 1’histoire. Le méme objet critique figure
d’une part comme but non atteint, de 1’autre comme borne constitutive ; la raison d’une
insuffisance est transposée dans les termes d’un excédent par une inversion symétrique. Cf.
Louis Althusser, «Séminaire 1962-1963 (notes d’E. Balibar)», Archives IMEC, fonds
Althusser, ALT2. A40-02.02, (la classification est faite par feuille, et non par page). Les
extraits que nous avons consulté dérivent en large partie de I’article de W. Montag, «Foucault
et la problématique des origines» : Folie et déraison lu par Althusser, traduit de 1’anglais par

70



réduction de I’emprise de la raison est conjurée en principe, comment peut un
discours critique porter sur la folie en tant qu’expérience originaire ?2°

Y a-t-il une folie d’avant le partage? L’ ambiguité de la Préface de 61

Si le premier projet avait pour objet le silence de la folie et donc une
certaine condition survenue a l’objectivation par la raison, la deuxi¢me
démarche que Derrida retrouve chez Foucault aurait au contraire a interroger
la région qui précede le partage, au sein de laquelle ce dernier surgit sous la
forme d’une « dissension interne », 1I’Entzweiung hegelienne?!. Or, selon
Derrida, bien que Foucault montre une conscience de la nécessaire
présupposition de cet « originaire », « logos préclassique »?, il ne I’éléve pas
a objet du questionnement historique, d’ou son incapacité a restituer la
spécificité de 1’dge classique. Cette démarche serait illégitime car elle fait
I’économie d’une interrogation de ce qui la détermine et la constitue: soit le
partage survient a une unité originaire et donc doit étre précédée dans I’ordre
du récit par un questionnement de cette unité¢ (Derrida s’appuie sur la
référence aux Grecs par laquelle Foucault indique une préexistence du rapport

Thierry Labica, in «Actuel Marx», Presses universitaires de France, 2004/2 nr.36, pp.63-87 ;
de méme un extrait est accessible dans ARTIERES, Bert, Un succés philosophique : I’Histoire
de la folie a I’dge classique de Michel Foucault, Presses universitaire de Caen, IMEC éditeur,
2011, p.160.

20 Cette emprise absolue du savoir, bien que ce dernier soit lui-méme soumis aux
transformations historiques, est maintenue comme horizon problématique par Foucault
méme lors de I’écriture de I’Archéologie du savoir. Dans un brouillon préparatoire 1’on peut
lire ceci : «si le discours a un dehors, et si la configuration épistémologique, a laquelle il
appartient, le met en rapport avec ce qui n’est pas lui, le savoir, lui est illimité. Aussi loin
qu’on aille, aussi haut qu’on remonte dans le temps, c’est toujours a de nouvelles
configurations épistémologiques qu’on a affaire ; on demeure, sans pouvoir jamais en
franchir la frontiére, dans 1’¢1ément du savoir ; jamais on ne pourra passer de I’autre c6té ;
jamais il ne sera possible d’accéder aux conditions nues du savoir, — a quelque chose [114]
comme |’étre brut, ou une expérience si archaique, si immédiate, si irréfléchie qu’aucune
forme de savoir ne 1’habiterait encore ». Nous remercions David Simonetta, du College de
France, qui nous a permis de consulter sa récente transcription du dossier 2 de la boite 48,
contentant les brouillons préparatoires a I’4S.

ZEn ce qui concerne ce rapprochement derridien de Foucault & Hegel, nous renvoyons a
I’étude de R. Morani, « « Hegel encore, toujours... ». Soggettivita e follia tra Foucault e
Hegel » in Rileggere Hegel. Tempo, soggetto, negativita, dialettica, Orthotes, Napoli-Salerno
2019, pp. 67-90.

2] Derrida, L Ecriture et la différence, op. Cit., p.67.

71



raison/folie par rapport a I’age classique, thématisé par la $6p1c)?3; soit cette

unité est une des multiples figures historiques du méme partage, et doit donc
nécessairement appeler a une critique de ses précédents, en rapport a une
histoire antérieure a I’Age classique qui en révélerait la spécificité?*. Or, selon
Derrida, Foucault n’accomplirait aucune des deux taches, exposant ainsi son
récit a une incomplétude performative, dans 1’impasse indiquée, ou vaut la
forme classique du tertium non datur que seule « une doctrine de la tradition
du sens et de la raison »% aurait pu éventuellement contourner. Ce constat se
prolonge d’une contestation vigoureuse d’ordre formel, qui porte non pas sur
I’insuffisance performative de la démarche foucaldienne en rapport a ses
prémisses, mais sur les postulats qu’elle s’assigne. L’objet de cette
contestation est le choix foucaldien de traiter cette Décision comme ce qui
advient a «I’unité d’une présence originaire »?®, car cela impliquerait la
présupposition de I’existence et de D’intelligibilit¢ de ce sol unitaire et
originaire qui confirmerait «la métaphysique dans son opération
fondamentale » 2’ . Autrement dit, le geste qui est contesté est celui de
présupposer derriere la séparation raison/folie I’existence et I’intelligibilité
d’une expérience « nue » de la folie et de la raison, le sol originaire qui
préexisterait au partage : selon Derrida il est impossible en droit (du point de
vue de la raison en général), et non seulement dans les faits (du point de vue
de I’histoire factice), d’inscrire une telle origine dans 1’histoire?®. Lors de
I’écriture de I’Archéologie du savoir, Foucault semble étayer cette critique en
reconnaissant 1’ambiguité constitutive de son ceuvre, et projetant
rétrospectivement sur celle-ci le jugement d’une insuffisance qu’il aurait par
la suite dépassée?. On voit bien que le probléme posé ici par Derrida a la
capacité¢ d’interroger le projet d’ensemble de HF : est-il possible en droit

ZDerrida en montre 1’ambiguité indiquant sa structure antinomique : soit Socrate a pacifié
dialectiquement une raison déja partagée, soit ce partage a dii attendre 1’age classique pour
se décider. Dans les deux cas le choix de laisser inquestionné ce sol originaire ou
historiquement déterminé rend la question indécidable.

2ACf. M. Foucault, « Réponse a Derrida », Paideia, n. II : Michel Foucault, février 1972, pp.
131-132.

5] Derrida, L Ecriture et la différence, op. cit., p.67.

]bidem.

2 Ibidem.

28Un texte qui resserre la confrontation a cet égard est « La parole soufflée », in Derrida,
L’écriture et la différence, op.cit., p. 265 ou il commente le texte de Foucault, « Le « non »
du pere », Critique, mars 1962. 11 y est question du role de la littérature dans 1’énonciation de
la folie, a I’abri a la fois du discours critique et du discours clinique, qui amene Derrida a en
affirmer, contre Foucault, I’impossibilité de droit.

2 Cf. M. Foucault, Archéologie du savoir, op.cit., p. 64.

72



d’affirmer I’existence et ’intelligibilité d’une originarité et d’une authenticité
de la folie qui précéde I’emprise de la raison classique et puis moderne,
comme son sol génétique ? Si HF détermine les conditions de cette possibilité
est-ce qu’elle les réalise dans 1’écriture de son projet historico-critique ? Si,
au contraire, elle y affirme une inaccessibilité constitutive, est-ce qu’elle fait
de cet impossible son propre objet de questionnement, éclairant le concept de
cette présence négative, toujours retirée de la folie ?

Nous pouvons approcher cet ensemble de questions a I’aide d’un
passage de la préface de 61 ou Foucault restitue un projet dont HF est censé
étre un cas d’application :

On pourrait faire une histoire des limites — de ces gestes obscurs,
nécessairement oubliés dés qu’accomplis, par lesquels une culture
rejette quelque chose qui sera pour elle I’Extérieur ; et tout au long de
son histoire, ce vide creusé, cet espace blanc par lequel elle s’isole la
désigne tout autant que ses valeurs. Car ses valeurs, elle les recoit, et les
maintient dans la continuité de I’histoire ; mais en cette région dont
nous voulons parler, elle exerce ses choix essentiels, elle fait le partage
qui lui donne le visage de sa positivité ; 1a se trouve l’épaisseur
originaire ou elle se forme. Interroger une culture sur ses expériences-
limites, c’est la questionner, aux confins de [’histoire, sur un
déchirement qui est comme la naissance méme de son histoire. Alors se
trouvent confrontées, dans une tension toujours en voie de se dénouer,
la continuité temporelle d’une analyse dialectique et la mise au jour, aux
portes du temps, d’une structure tragique®.

Ce qui s’affirme dans cet extrait est avant tout une duplicité nécessaire
a toute histoire qui ait pour objet une expérience-limite, définie comme le lieu
d’un refus qui est constituant pour toute formation culturelle. En fait, Foucault
pense son histoire de la folie comme le récit du geste de rejet, oubli et
exclusion qui s’oppose non seulement a la folie, I’excluant tout en la
constituant dans sa positivité, mais aussi bien a I’histoire entendue comme
totalit¢ dialectique, car il constitue une extériorité irréductible a toute
synthése®!. Ce passage crucial indique en fait une opposition qui traverse
toute I’ceuvre de Foucault et qui prends, entre autres, la forme récurrente d’
une polarisation lexicale : d’une part la « verticalité constante », le « partage
originaire », la « démesure », « une histoire des limites », les « gestes obscurs

301d., Dits et écrits, I, Gallimard, Paris 1954-1975, p.161.
31Cfr. « Géométrie de la folie (fin) », in « Histoire de la folie a I’age classique » de Michel
Foucault. Regard critiques, Presses universitaire de Caen, IMEC éditeur, 2011, p. 97.

73



» et « oubliés », la « pure origine », « I’épaisseur originaire », les « confins
de I’histoire » ; de 1’autre la « ratio occidentale », le « devenir horizontal », «
I’histoire de la connaissance », « la téléologie de la vérité », « I’enchainement
rationnel des causes », « I’identité d une culture », « la continuité de 1’histoire
»>2. D’une part, nous retrouvons 1’histoire dialectique qui coincide avec la
continuité positive des objectivations survenues au partage, dans la forme
d’un développement discontinu et multilinéaire. La progression consiste dans
le maintien de cette décision dans la tradition, par un double mouvement qui
répete le partage toujours différemment, tout en 1’oubliant « nécessairement ».
Ainsi les expériences-limites propres d’une formation culturelle seraient le
résultat d’une évaluation exclusive et premicre, qui est, dans 1’histoire
dialectique, maintenue sous une multiplicité de masques qui 1’enfouissent.
D’autre part, nous rencontrons ce moment axiologique constituant, qui fonde
I’unité de I’histoire et dessine le véritable visage de la folie: hétérogéne a sa
temporalité et pourtant insaisissable en dehors d’elle, il en est la condition de
possibilité en ce qu’il rend possible la constitution d’une telle positivité et,
par sa répétition, de son histoire. C’est a la fois le temps événementiel de la
décision, 1a ou s’exerce proprement le partage, et I’espace originaire ou les
termes en voie de séparation sont encore les indiscernables d’un méme sol.
Comment est-ce que ce projet s’appliquerait-il donc a une histoire de la folie ?
La réponse qui nous apporte la Préface est a ce sujet prise en une ambiguité
que I’on saurait difficilement contourner, et dans laquelle s’invite Derrida.
D’abord Foucault constate I’impossibilité de remonter en deca du partage, qui
doit se traduire, du point de vue de la méthode historique, dans 1’« étude
structurale de [’ensemble historique — notions, institutions, mesures
juridiques et policieres, concepts scientifiques — qui tient captive une folie
dont I’état sauvage ne peut jamais étre restitué¢ en lui-méme »3. Toutefois
cette étude est fonctionnelle a ce qui semble étre une simple transposition de
ce méme « état sauvage », puisque Foucault continue ainsi : « mais a défaut
de cette inaccessible pureté primitive, 1’étude structurale doit remonter vers
la décision qui lie et sépare a la fois raison et folie ; elle doit tendre a découvrir
I’échange perpétuel, I’obscure racine commune, 1’affrontement originaire qui

32Nous ne pouvons pas développer ici le rapport proche de cette polarisation avec les études
précédents que Foucault avait menées a 1’égard de la Daseinsanalyse et & Binswager. Nous
renvoyons a ce propos a la thése de Basso, Michel Foucault e la daseinsanalyse, Mimesis,
Milano 2007 ainsi qu’au manuscrit inédit dont elle a assuré la récente édition: M. Foucault,
Binswanger et ['analyse existentielle, Gallimard-Seuil-EHESS, Paris 2021.

33 1d., «Préface», in Dits et écrits, I, Quarto Gallimard, Paris 1994, p.164.

74



donne sens a 1’unité aussi bien qu’a I’opposition du sens et de 1’insensé »**.

La juxtaposition de ces deux versants du méme programme historique est du
moins ambigué : qu’est-ce que cette région dont 1’unité rend possible un
échange entre raison et folie, sinon ce qui précede I’institution du partage et
donc ce qui avait été déclaré, d’entrée de jeu, impossible a déceler? A ce stade,
le besoin d’établir une différence conceptuelle entre d’une part, la « racine
commune » au doublet raison/folie, de I’autre la « pureté primitive » de cette
derniére, avance dans toute sa nécessité, d’autant plus que la préface n’en
fournit pas les moyens et que, bien que la « pureté » et 1’« état sauvage » de
la folie soient exclus d’avance, leur existence n’est pas moins postulée. S’il
est facile de soutenir qu’HF ne se limite pas a reconstruire le cheminement
des différentes objectivations de la folie par la raison, il I’est beaucoup moins
de dire ce que cette histoire fait réellement. Cette ambiguité conceptuelle est
le lieu d’un indécidable que la Préface se limite a formuler et qui mesure
I’ampleur de sa difficulté, son ambition programmatique. A ce propos, une
étrange familiarité émerge entre I’histoire des limites que 1’on vient de décrire
et I’Origine de la géométrie de Husserl, qui demande d’étre interrogée,
d’autant plus que les questions soulevées par Derrida avaient été¢ adressées de
maniere analogue a cette ceuvre. C’est en force de ce bref détour que nous
reviendrons mesurer le rapport véritable d’HF a sa préface, en laissant parler
son mode d’inscription de 1’origine dans I’histoire.

Historiciser le transcendantal. Foucault lecteur de L’origine de la
géométrie®®

La géométrie était, dans I’ceuvre tardive de Husserl, un cas d’étude de
la constitution d’une objectivité idéale®. Il s’agit du sens d’une idéalité qui
perdure dans le temps et qui vaut dans sa vérit¢ pour tout sujet qui

% bidem.

%5La notice biographique des Dits et écrits témoigne que Foucault « a beaucoup travaillé ce
texte dans les années 1950 » et qu’en Juin 1953 il avait eu acces aux manuscrits de Husserl,
dont I’ Appendice 111 & la Krisis, « alors confiés par Van Breda a Merleau-Ponty et Tran Duc
Thao, rue d’Ulm ». Dans une lettre de 1962 citée par Defert Foucault mentionne
I’« importance de ce texte si décevant », cit. in Foucault, Dits et écrits, tome 1 (1954-1975),
Paris, Editions « Quarto » Gallimard, 2001, pp. 30, 21. On sait, en outre, que Foucault fut le
professeur de Derrida a la rue d’Ulm et que les deux hommes ont travaillé, a I’époque et
ensemble, sur la philosophie du temps dans 1’ceuvre d’Husserl (cf. Eribon, Didier, Foucault,
Flammarion, Paris 1989, p. 89-90).

%La géométrie incarne I’essence méme de I’idéalité car son étre coincide entiérement avec
son apparaitre.

75



I’intentionne : comment expliquer la création et la constitution d’un tel objet
idéale, si I’on écarte la perspective kantienne selon laquelle il ne s’agirait que
d’un dévoilement d’une vérité sous une catégorie dative, que le proto-
géometre délivre plus qu’il ne la crée ? Comment I’inscription d’une objectité
idéale a-t-elle pu, dans I’histoire, avoir une « expression sensible » et une
« individuation spatio-temporelle ? »

Notre préoccupation doit aller [...] vers une question en retour sur le
sens le plus originaire selon lequel la géométrie est née un jour [...],
nous nous questionnons sur ce sens selon lequel, pour la premiére fois,
elle est entrée dans 1’histoire — doit y étre entrée, bien que nous ne
sachions rien des premiers créateurs et qu’aussi bien nous ne
questionnons par a leur sujet®’.

La tache qu’Husserl se propose est donc celle d’une réduction qui
remonte (riickfrage : question en retour) jusqu’au sens primordiale et
originaire de cet acte fondateur pour pouvoir en expliquer les conditions
génétiques, et donc son originarité proprement dite. Le propre de ce geste
fondateur est I’instauration d’une traditionnalité, en ce qu’il rend possible
I’unité du sens dans le temps permettant a sa vérité d’étre réactivée par les
géometres (« appliqués » et pures) qui suivront, et donc d’avoir elle-méme
une histoire progressive. Nous sommes bien en présence du probléme, tout
sauf qu’étranger a Foucault, de I’historicité transcendantale® : comment peut
un a priori universel et nécessaire avoir une inscription concrete et historique ?
C’est, pour Husserl, 1’occasion de penser une réduction autre que celle
statique car, comme |’affirme Derrida dans sa célebre introduction : « La
réduction historique sera [au contraire] réactivante et noétique. Au lieu de
répéter le sens constitué d’un objet idéal, on devra réveiller la dépendance du
sens a I’égard d’un acte inaugural et fondateur, dissimulé sous les passivités
secondes et les sédimentations infinies ; acte originaire qui a créé 1’objet dont

$"Edmund Husserl, L ‘origine de la géométrie, PUF, coll. Epiméthée, Paris 1962, p. 132.
3Cela depuis au moins 1949, quand Foucault, sous la direction de Jean Hyppolite, consacre
son mémoire de fin d’études supérieures & La constitution d’un transcendantal dans La
Phénoménologie de I’Esprit de Hegel. Cf. Foucault, Michel, (ed. C. Bouton), La constitution
d’un transcendantal historique dans la Phénoménologie de ’esprit de Hegel. Mémoire du
diplome d’études supérieures de philosophie, Vrin, Paris 2024. Le concept d’a priori
historique fera sa premiére apparition plus tard, dans La recherche historique et la
psychologie, un article de 1957.

76



I’eidos est déterminé par la réduction itérative »*°. Autrement dit, le probléme
méthodologique auquel Husserl se confronte est non seulement celui de la
constitution originaire d’un sens idéal mais aussi des sédimentations qui
I’enfouissent, et qu’il relie a la récurrence des « réactivations » que le sujet de
connaissance opére par la suite, sur le fond d’un oubli nécessaire.*’ Par
conséquent, I’histoire des sciences se doit de dévoiler le lien que chaque acte
produisant des énoncés scientifiques entretient avec le sens originaire qu’y
préside, de sorte qu’il puisse émerger par-dessous les sédimentations qui 1’ont
enfoui. Husserl appelle « a priori historique concret » la condition qui garantit
I’unité de sens dans I’histoire et sa communicabilité — la tradition. S’il est
historique ce n’est nullement car il devient dans et par I’histoire, mais au
contraire parce qu’il rend possible son déroulement en raison de sa propre
permanence, de son identité a travers elle. Comme le remarque J-F. Courtine,
«il y a bien une formation de sens qui est historique, tout comme sont
historiques la transmission et la sédimentation du sens; [...] mais il est
toujours possible en droit de défaire toutes les couches sédimentées, dans une
démarche déconstructive, et d’accéder enfin de plain-pied au moment de la
proto-fondation qui advient certes dans le temps, mais n’est rien moins
qu’historique : la proto-fondation, a la verticale du temps historique, libére ou
délivre une possibilité apriorique de toujours, bien plus qu’elle ne la crée ou
la constitue »*'. De méme, Merleau-Ponty, dans son cours au Collége de
France de 1959-1960 consacré a 1’Origine de la géométrie, interprete la
Sinngenesis husserlienne comme une origine « surgissant une fois pour
toute » et se constituant comme « un intemporel qui opere du dedans, qui est
plutdt omnitemporel »*2.

L’on ne saurait mesurer la distance qui sépare ce concept d’a priori historique
concret de ’'usage qui en fait Foucault, et qui est bien relevée par 1’article de

%], Derrida, Introduction, in Husserl, L origine de la géométrie, PUF, coll. Epiméthée, Paris
1962, p.32.
A cet égard Derrida fait référence au Bachelard du Rationalisme appliqué : « Ces synthéses
ne se déroulent donc pas dans une mémoire psychologique, fit-elle collective, mais bien dans
cette « mémoire rationnelle », si profondément décrite par G. Bachelard, mémoire fondée sur
une « Fécondité récurrente », qui est seule capable de constituer et de retenir des
« événements de la raison » », cit. Introduction, in L origine de la géométrie, PUF, coll.
Epiméthée, Paris p. 49.
“Jean-Frangois Courtine, « Foucault lecteur de Husserl. L’a priori historique et le quasi-
trascendentale», Giornale di Metafisica, Nuova Serie, XXIX, 2007, pp.211-232.
“2Renaud Barbaras, (éd.), Husserl aux limites de la phénoménologie. Cours sur 1 origine de
la géometrie, Puf, Paris 1988, pp. 20-22.

77



J-F. Courtine, bien qu’il en considére I’évolution qu’a partir de Naissance de
la clinique, et dont nous pouvons relever la pleine opérativité déja dans HF.
Pourtant, ’analogie que nous indiquions avec la premiere préface de ‘61
demeure intacte, puisqu’elle réside en ceci, que Foucault entend reconstruire
la genese d’un savoir objectif (psychiatrie) et son extension progressive, sur
le fond de I’oblitération d’une expérience originaire: 1’objectivation moderne
de la folie semble ne pouvoir étre comprise que par la dépendance de son sens
a I’égard d’une expérience premieére, qui est tout autant constituante, bien
qu’il ne s’agisse plus de la fondation d’une objectité idéale. Ainsi, 1’histoire
souterraine de ce geste exclusif, que nous pourrions définir comme 1’histoire
des conditions de possibilité¢ de la folie comme maladie mentale, parait étre
pensée par Foucault, conformément a Husserl, comme celle d’un a priori
fondant ’instauration et la récurrence d’un partage fondamental. En effet,
bien que I’extension de I’a priori soit limité a une séquence historique finie,
et qu’il soit, contrairement a la démarche husserlienne, historicisé, le
probléme de son inscription dans 1’histoire demeure, car son role constituant
se maintient a travers les si¢cles dans toute son épaisseur et sa consistance :
on est bien en présence d une genése du transcendantal dont il s’ agit de rendre
compte, aussi bien que de sa fin. Ce n’est pas étonnant a cet égard que Derrida
adresse a Foucault le méme ordre de questions qu’il avait auparavant posées
a deux reprises relativement a 1’Origine de la géométrie. Dans Le probleme
de la genese dans la philosophie de Husserl, il relevait que tout moment
originaire présuppose une sédimentation de sens, une « tradition », qui est
constituante pour le sujet transcendantal en question, le proto-géométre. Or,
Husserl accepterait la constitution de ce sujet comme déja 1a, soit dans le sens
d’une donnée empirique non questionnée, soit en tant que substrat ante-
prédicatif, comme horizon infini de possibilités de détermination théoriques,
« s1 bien que la constitution de la géométrie, telle qu’elle est thématisée ici,
reste, malgré une prétention a [Doriginarité, trés visiblement post-
génétique »*. En outre, la prétention a la « formation plus primitive du
sens »** repose selon Derrida sur le postulat illégitime d’un ante-prédicatif,
en reproposant les mémes difficultés soulevées par Fink*®, a savoir la
vulnérabilité dont toute tache critique et transcendantale souffre : « la facticité

8] Derrida, Le probléme de la genése dans la philosophie de Husserl, PUF, coll. Epiméthée,
Paris p. 265.

“E. Husserl, L 'origine de la géométrie, op. cit., p.178.

“Eugene Fink, « L’analyse intentionnelle et la pensée spéculative, in Problémes actuels de
la phénoménologie, Désclées de Brouwer Editions. Paris 1952, p.64-65.

78



irréductible et la naiveté naturelle de son langage »*°. Nous rencontrons ainsi
les mémes problémes que Derrida posait a Foucault. D’une part,
I’inachévement performatif d’une démarche qui se veut phénoménologique,
au sens de la réduction transcendantale, mais qui, loin de remonter a cette
expérience primordiale mentionnée dans 1’introduction de ’61, s’arréterait a
un stade « post-génetique », celui de la Renaissance, laissant son passé Grec
dans I’ombre, celui proprement originaire du logos occidental, quoiqu’il soit
le sol d’un partage déja consommé ou d’une unité sereine ayant survécu
jusqu’a I’age classique. D’autre part le postulat d’unité originaire qui préside
au partage, et dans laquelle il faudrait repérer une expérience pré-discursive
de la folie. Dans cette lumiére nous pouvons mieux apprécier le profil de ces
critiques, que le plan programmatique de la préface, référent principale de la
critique derridienne, ne nous aidait point a résoudre. Car n’y a-t-il pas derriere
ce partage fondateur le spectre d’une origine dans le sens que la
phénoménologie lui a attribué ? Un sens que, d’ailleurs, Foucault récusera
avec force dans son ¢éloge de la généalogie nietzschéenne en ‘71 : « Point
absolument reculé, et antérieur a toute connaissance positive, c’est elle
[origine comme Ursprung| qui rendrait possible un savoir qui pourtant la
recouvre, et ne cesse, dans son bavardage, de la méconnaitre ; elle serait a
cette articulation inévitablement perdue ou la vérité des choses se noue a une
vérité du discours qui 1’obscurcit aussitot et la perd ».*” Ces lignes font dans
toute évidence signe a la Préface, ou ce geste double de réactivation et oubli
était centrale, bien que son statut restait ambigué.

Il est a ce sujet temps de se tourner vers cette ceuvre de tres longue haleine
qui est I’Histoire de la folie a l’age classique, ou les éléments pour une
réponse semblent précisément prendre forme dans I’écart ambigu qu’elles
creusent avec I’ceuvre d’Husserl et son concept d’origine: non seulement ils
déplacent les questions posées sur un autre terrain, mais ils redéfinissent dans
le fond les conditions pour penser I’historicité de la folie, précisément 1a ou il
s’agit de la constitution des savoirs positifs de la psychiatrie et de la
psychologie®®.

48], Derrida, Introduction, in Husserl, L ‘origine de la géométrie, op. cit., p.61.

4"M. Foucault, « Nietzsche, la généalogie, I’histoire », Hommage a Jean Hyppolite, coll.
«Epiméthée», P.U.F,, Paris 1971, pp. 149.

“8Foucault reviendra a plusieurs reprises sur la nature d’Histoire de la folie, qui est tour a tour
associée a une histoire des institutions médicales, de la ségrégation sociale, des expériences-
limite d’une culture, du savoir psychiatrique. Parmi ces lectures rétrospectives, c’est le
rapport a I’histoire des sciences qui revient le plus souvent et avec le plus de clarté. Comme

79



Le projet archéologique : une histoire des partages

Dans Histoire de la folie le rapport entre la modernité et 1’age classique se
joue sur deux plans, déployant respectivement une discontinuité et une
continuité dont le rapport réciproque reste a éclairer. D’abord, la modernité
rompt 1’indistinction nouée par 1’internement classique entre la déraison
internée et la population d’insensés qui habite ses mémes espaces. En fait,
I’intérét du long processus de réforme institutionnelle qui se déclenche en
Angleterre et en France dans les années de la Révolution, réside en ceci, qu’il
libére la folie de son indétermination objective dans le sujet de déraison, pour
I’isoler et en rendre ainsi possible une objectivation positive, opérée selon
Foucault par la psychopathologie. Cela se joue dans une rupture qui traverse
non seulement les modalités énonciatives de la folie dans le savoir, mais aussi
et surtout les réseaux institutionnels qui €taient censés s’en occuper. L’asile
moderne et les synthéses morales qu’il met en place, dont la figure du
personnage médicale, qui « commande a 1’expérience moderne de la folie »*°,
s’érigent sur les ruines de I’internement non pas en occupant la case
structurale laissée vide par la crise de cette institution classique, mais en
réorganisant en profondeur tout I’ensemble des conditions de réalité¢ de la
folie, donnant lieu a son a priori moderne. D’ici découlent donc les profondes
différences qui permettent a Foucault de faire correspondre a 1’age classique
et a la modernité deux ages de folie hétérogenes, dont nous avons exposé les
caracteres divergents. Cette opération permet ainsi de suspendre la
synonymie® sur un objet supposé le méme, qui apparait au contraire dans sa
spécificité historique et selon une logique qui remplace 1’idéal d’une
progressive découverte d’une objectivité se conservant dans le temps et a
I’ombre de la connaissance, par une lente problématisation historique d’un
objet se constituant en rapport a un ensemble de stratégies discursives et non-
discursives. Pourtant, cette discontinuité s’installe sur le fond d’une
continuité plus profonde, qui fait de I’age classique ce qui non seulement rend

il le remarque lors d’un entretien en 1967 : « Dans Histoire de la folie et dans Naissance de
la clinique, j’ai cherché a analyser les conditions selon lesquelles un objet scientifique
pouvait se constituer. », cit. Foucault, DE, 1 (1954-1964), p.630. De méme, en 1971 : « En
écrivant 1’ Histoire de la folie et Naissance de la clinique je pensais, au fond, étre en train de
faire I’histoire des sciences. Sciences imparfaites, comme la psychologie ; sciences flottantes,
comme les sciences médicales ou cliniques ; mais quand méme histoire des sciences. » cit.
« Entretien avec Michel Foucault », DE, 11, texte nr. 85, p.438.

SHF, p. 523

Comme dans le fragment de René Char, qu’on peut lire sur la quatriéme de couverture de
I’Usage des plaisirs : « L histoire des hommes est la longue succession des synonymes d’un
méme vocable. Y contredire est un devoir ».

80



possible la modernité, mais se trouve réactualisée par cette derniere qui la
renforce dans le cadre de I’institution asilaire. Ce qui continue a régir
I’expérience de la folie c’est justement la fonction d’exclusion, dont la date
de naissance remonte justement a 1’ouverture de I’Hopital Général, qui débute
I’age classique. Le « gigantesque emprisonnement moral » moderne s’inscrit
donc dans le socle de ce geste originaire qui a repoussé la folie aux limites de
la société, rendant du méme coup possible une objectivation positive de la
méme ainsi qu’une prise par la raison. Qu’elle se formule dans la logique
classique du délire ou dans les analyses psychopathologiques modernes, la
folie est constituée de part en part en tant qu’elle est exclue, dans un espace
que le partage classique ouvre et que la modernité ne cesse d’actualiser, peut-
étre jusqu’a nos jours. Or, cette conceptualisation du moment constituant de
la folie, comme le montrait la préface de *61, représentait pour Foucault un
véritable programme pour la recherche historique dont la tache serait celle de
découvrir, dans les partages constitutifs d’une formation culturelle données,
ses immobiles et verticales structures d’origines. De plus, ce qui émerge du
Cahier inédit, c’est que dans la premiere moitié¢ des années ’60 I’archéologie
¢tait justement pensée comme science des archées, c’est-a-dire de « ce qui
débute et ce qui régit. L’ouverture qui rend possible et ne cesse de maintenir
ouvert le champ des possibilités », ou encore « science des partages, de ces
gestes qui ouvrent les différences »**. 1l s’agirait en ce sens de réévaluer le
sens de la « chute dans 1’objectivation » propre a la modernité, en ce que
celle-ci est plus fondamentalement préparée d’avance et comme rendue
possible par la limite que la déraison classique constitue sur le fond d’un
partage originaire : « La limite comme expérience (dans la folie, la mort, le
réve, la sexualité) : c’est I’expérience qui repose sur un partage et qui le
constitue comme partage. Partage qui, en un sens, se fait a I’intérieur d’une
expérience [...] et qui, d’un autre coté, ne fait que désigner I’envers de toutes

SIM. Foucault, Cahier n° 5, 27 aotit 1963. Les cahiers du « Journal intellectuel » en question
(datés « Juillet 1962 — décembre 1963 » et « Aolt 1963 — décembre 1965 ») sont rassemblés
dans les boites XCI et XCII du Fonds Foucault de la BnF. Il contiennent des réflexions
d’ordre méthodologique au sujet de I’archéologie. Les extraits cités sont tirés de la Situation
du cours rédigée par Claude-Olivier Doron dans M. Foucault, La sexualité suivi de Le
discours de la sexualite. Cours a Clermont-Ferrand (1964) et Vincennes (1969), Paris,
Gallimard/Seuil/EHESS, collection « Hautes Etudes », 2018. En particulier, Doron souligne
dans quelle mesure 1’étude de la sexualité qui occupe Foucault en 1964 reprend le méme
réseau conceptuel employé en Histoire de la folie a I’dge classique quant a la thématisation
des gestes de partages dans une histoire des limites. (Cf. Foucault, Michel, La sexualité suivi
de Le discours de la sexualité, EHESS, Paris, Gallimard, Seuil, 2018, pp. 222-228.)

81



les positivités : la non-expérience, ce qui reste en dehors de 1’expérience. Le
nécessaire ruissellement des dehors »°2. Mais il faut se tourner vers le
deuxiéme sens de la limite pour découvrir dans quelle mesure la constitution
de la folie a la fois comme dehors et comme transgression, produit comme
par contrecoup une positivité que 1’internement classique et 1’asile moderne
se doivent d’ériger pour maintenir ce dehors a la limite et ’investir d’une
connaissance positive, qu’il s’agisse de la déraison classique ou de la folie
comme maladie mentale :

Et puis cet autre sens : chaque positivité dessine son propre découpage,
ses limites et ses bornes. C’est de I’intérieur qu’il faut 1’éclairer [...]
Elle n’est rien au-dela d’elle-méme. Et méme si elle se projette au-dela
d’elle-méme comme une connaissance a développer, une forme
institutionnelle & maintenir etc., ce projet bien siir fait partie d’elle-
méme et se trouve enclos entre les bords de cette positivité. [...] [l y a
archéologie 1a ou on découvre I’articulation de ces limites propres a
chaque positivité, soit ces limites constitutives de la positivité en
générale de la culture [...]. L’expérience limite au sens n°l implique
nécessairement une transgression, c’est-a-dire ces choses comme la
folie [...], la maladie (la mort dans la vie), la frénésie sexuelle [...]. Au
sens n° 2, la limite ne joue pas le méme role par rapport aux positivités.
Celles-ci se dressent contre la transgression : elles la reprennent et s’en
protégent, c’est-a-dire qu’elles sont elles-mémes des transgressions,
mais sous la forme de I’impensé. Et la pensée, c’est tout ce qui, ranimant
ces transgressions oublieuses, remonte jusqu’a ces partages
fondamentaux ou la culture (et la pensée dont elle est le corps épais) de
cesse de commencer®,

Cet extrait décrit le geste originaire historiquement situé qui rend possible
I’objectivation de la folie et qui ouvre le champ méme ou va se déployer le
savoir psychopathologique. Par-la nous retrouvons ce que notre analyse
finissait par décrire : la formation de I’objet folie se joue dans un double
mouvement qui exclue et constitue. Foucault décrit la performativité interne
a la positivité en question, en ce qu’elle ne se limite pas aux discours sur la
folie, puisqu’elle enveloppe aussi bien «une forme institutionnelle a
maintenir », telle la problématisation qui se déroule a la fin du dix-huitiéme
siecle en pleine crise de ’internement. Cet événement au moment méme ou
il exclue la folie donne lieu a une double transgression, celle de 1’expérience

%2Id., Cahier n° 3, 28 aolt 1963, cité par Doron In La sexualité, cit., p. 226.
SSIbidem.

82



de la Déraison, mais aussi celle d’un savoir qui est censée la maitriser pour la
maintenir aux bords de son intériorit¢ dans le lent travail de constitution
positive qui aboutira a 1’asile psychiatrique. C’est cela qui régit ’'unité de
I’histoire de la folie foucaldienne : un régime de conditions de possibilité
instauré par un geste originaire et historiquement déterminé qui constitue
I’objet méme de la recherche archéologique telle que Foucault la
conceptualise en rapport a la sexualité, la folie et la mort en début des années
‘60. Cependant, cette unité ouvre le maintien de cette instauration originaire
au hasard de I’histoire puisqu’elle aurait pu a tout moment se briser : elle tient
de son origine que sa positivité, nullement sa téléologie. Le champ historique
que Foucault analyse ne trouve pas sa justification en une origine en rapport
a laquelle il puiserait son sens, puisqu’elle il se déploie « sans supposer de
victoire, ni de droit a la victoire »**; il demeure néanmoins originaire et objet
d’une expérience fondamentale en ce qu’il est sujet a un devenir qui le
maintien dans son réle constituant en le répétant>®. Cette persistance dans le
temps, n’est pas a confondre avec la répétition d un a priori anhistorique dont
elle réactiverait progressivement le sens, garantissant par de-la son
universalité le déroulement d’une histoire concréte : « C’est 1a se laisser
prendre aux prestiges de l’identité ; en fait la continuité n’est que le
phénoméne d’une discontinuité. Si ces conduites archaiques ont pu se
maintenir ¢’est dans la mesure méme ou elles ont été altérées »°6. Au contraire,
nous pouvons définir trois composantes d’une historicité s’opposant a 1’a
priori historique husserlien, dont HF est, au contraire, une critique en acte : a)
le refus de I’enracinement de 1’origine dans I’intuition pure et apodictique
d’un sujet transcendantal ; b) 1’anti-téléologie de sa démarche historique, qui
intervient aussi bien contre la téléologie que contre le causalisme ; c) la
description de la constitution d’un objet scientifique sur fond d’une rupture
avec le sens et le vécu, au profit d’une philosophie critique proche de
I’épistémologie  historique. Cette premiére formulation du projet
archéologique est indissociable, des le départ, d’une remontée aux conditions
de possibilité de la constitution de la nature humaine. Car ce lent processus

1d., Préface de ‘61, in DE, 1, cit., p. 159.

S« Et c’est vrai que, dans mes livres, j’essaie de saisir un événement qui m’a paru, qui me
parait important pour notre actualité, tout en étant un événement antérieur. [...] Tous ces
événements, il me semble que nous les répétons. Nous les répétons dans notre actualité, et
j’essaie de saisir quel est I’événement sous le signe duquel nous sommes nés, et quel est
I’événement qui continue encore a nous traverse » (cit. Foucault, « La sceéne de la
philosophie », DE 111, p. 574).

SHF, p.120.

83



de constitution de la psychopathologie et d’objectivation de la folie repose
sur une transformation d’une expérience-limite, et donc négative, en la
positivité de /’homo natura :

La psychopathologie du XIX siécle (et la nétre peut-&tre encore) croit
se situer et prendre ses mesures par rapport a un Aomo natura, ou a un
homme normal donné antérieurement a toute expérience de la maladie.
En fait, cet homme normal est une création ; et s’il faut le situer, ce n’est
pas dans un espace naturel, mais dans un systéme qui identifie le socius
au sujet de droit ; et par voie de conséquence, le fou n’est pas reconnu
comme tel parce qu’une maladie 1’a décalé vers les marges de la
normale, mais parce que notre culture 1’a situé au point de rencontre
entre le décret social de I’internement et la connaissance juridique qui
discerne la capacité des sujets de droit. La science « positive » des
maladies mentales, et ces sentiments humanitaires qui ont promu le fou
au rang d’étre humain n’ont été possibles qu’une fois cette synthése
solidement établie. Elle forme en quelque sorte 1’a priori concret de
toute notre psychopathologie & prétention scientifique®’.

Faire une archéologie de 1’objectivation de la folie en tant que maladie
mentale revient donc @ montrer non seulement dans quelle mesure elle a été
exclue dans un partage originaire ; elle ne réside pas non plus dans le simple
étude des savoirs scientifiques, et notamment psychopathologiques qui I’ont
dite a travers le temps. Si I’archéologie a comme objet les conditions de
possibilité de la maladie mentale, elle doit se tourner vers 1’a priori concret
de ces discours, et découvrir ce sur quoi ils reposent, en 1’occurrence la
constitution d’une nature humaine en objet et sujet de connaissance.
Autrement dit, pour dire la maladie mentale il a fallu que ’homme normale
surgisse au croisement de la pratique sécuritaire de ’internement et de la
constitution juridique du sujet de droit. L’HF trouve ainsi sur son chemin
I’incontournable question anthropologique, en faisant de la psychopathologie
la une des premicres figures de 1’objectivation de I’homme : « De L’ homme
a I’homme vrai, le chemin passe par [’homme fou »°® ; mais elle est aussi
figure paradigmatique d’une stratégie qui occupe une place centrale dans tout
le travail de Foucault dans les années ‘60 : I’anthropologie est une force
réactive qui, par I’objectivation d’une nature de 1’homme, le préserve des
expériences-limites qui la défont perpétuellement. Ainsi 1’étude d’une
positivité telle la psychopathologie doit porter non seulement sur ses propres

STHF, p. 147
S8HF, p. 544.

84



régles discursives mais aussi sur [’opération stratégique par laquelle elle
arrive & domestiquer une expérience qui confronte I’homme a ce qu’il n’est
pas et donc a I’impossibilité de se penser soi-méme. C’est ce qui s’est passé
le jour ou I’Hopital général est devenu le dépdt, a I’extérieur de la société, du
monde de la déraison. Cette violente exclusion, ce mutisme impos¢, a posé
les bases pour qu’une forme d’objectivité nouvelle 6te a ces expériences toute
leur puissance de limite. Depuis Artaud et Roussel jusqu’a Bataille et
Blanchot, en passant par le surréalisme, Foucault indique pourtant une lignée
souterraine qui aurait ranimé, par-dela 1’Homme moderne, un mode
d’existence du langage confrontant la structure anthropologique a ses dehors,
dans I’expérience de la mort, de la pensée impensable, de la répétition, enfin
de la finitude et de ses limites. L’unité de ces expériences n’est pas explicitée,
car leur développement est restitué par Foucault d’une manicre fragmentaire
et parfois dans un registre hermétique, que les Dits et écrits littéraires ainsi
que les manuscrits inédits récemment publiées®® nous restituent. Mais il est
possible de relever combien 1’expérience-limite constitue la trame commune
qui parcourt le livre dédie a Roussel (1963), les deux essais portant sur
Bataille® (1963) et Blanchot (1966), ainsi que les articles dédiés a André
Breton et a la réception du surréalisme dans 1’écriture littéraire du groupe 7el
quel. De ce point de vue, I’intervention critique de Foucault, dés HF, ne se
réduit pas au geste par lequel il essaye de démontrer 1’anachronisme de
I’humanisme dont il était contemporain, ou a la reconstruction de la naissance
d’une science, mais s’accompagne d’une instance de réactivation des
expériences-limites dont la formulation du projet archéologique est ici
inséparable. De plus, 1’archéologie en tant que « découverte des expériences-
limites » se doit en permanence de s’adresser aux crises qui ne cessent
d’inquiéter la rationalité moderne, dés son avenement.

% M. Foucault (ed. Fruchaud H-P., Lorenzini D., Revel J.), Folie, langage, littérature, Vrin,
Paris 2019.

80 La lecture de Bataille est sans doute le lieu le plus explicite ot Foucault essaye d’évaluer
et promouvoir la force critique d’une écriture de 1’expérience-limite. Il est, a cet égard,
possible de confronter le cours sur la sexualité de ’63, récemment publié, a la Préface a la
transgression, texte d’hommage a Bataille publi¢ la méme année. Les deux se répondent
comme dans un écho, dans le but de penser le rapport a la limite dans la forme de la
transgression, a partir d’une expérience de 1’érotisme qui dénaturalise la sexualité en méme
temps qu’elle déshumanise la nature.

85






