IL GIOVANE FOUCAULT E LA PSICOPATOLOGIA:
UN NUOVO CORPUS E NUOVE INTERPRETAZIONI
ELISABETTA BASSO*

Abstract

L’articolo ricostruisce, a partire dai nuovi materiali d’archivio resi disponibili dal Fonds
Michel Foucault, la genesi e I’evoluzione del pensiero foucaultiano negli anni Cinquanta,
mettendo in discussione la tesi di una rottura netta tra i primi scritti “psicologici” e 1’opera
archeologica inaugurata con Folie et déraison. Attraverso I’analisi di manoscritti, note di
lettura, corrispondenze e corsi inediti, il contributo mostra come I’interesse di Foucault per
la psicopatologia fenomenologica e per I’analisi esistenziale — in particolare per ’opera di
Ludwig Binswanger — costituisca un momento strutturale, e non meramente contingente, del
percorso intellettuale del filosofo. Il manoscritto Binswanger et /‘analyse existentielle emerge
come I’anello mancante tra I’Introduzione a Le réve et [’existence e Folie et déraison,
rivelando una critica interna alla fenomenologia e alla Daseinsanalyse che prepara il
passaggio al programma archeologico. L’articolo evidenzia come lo “scandalo”
dell’esperienza patologica conduca Foucault a superare sia il naturalismo psichiatrico sia la
fondazione ontologica dell’analisi esistenziale, orientandolo verso una storicizzazione
radicale dell’esperienza e dei saperi psicologici. L’archivio foucaultiano appare cosi non solo
come una fonte documentaria, ma come un laboratorio teorico decisivo per comprendere la
continuita metodologica e concettuale dell’opera di Foucault.

Keywords: Michel Foucault, Archivio, Psicopatologia fenomenologica, Daseinsanalyse,
Archeologia del sapere.

L Archivio Foucault

Nella sovracopertina della prima edizione di Folie et déraison: histoire
de la folie & /'dage classique, pubblicata nel 1961, Foucault presenta la propria
opera come un libro il cui «autore e di professione un filosofo che si € rivolto
alla psicologia, e dalla psicologia alla storia»*. In effetti, tra la fine degli anni
Cinquanta e I’inizio degli anni Sessanta, 1’interesse di Foucault per i metodi
e i temi della psicologia e della psicopatologia € chiaramente orientato a

* Professoressa di Filosofia Teoretica, Universita di Pavia.

! Michel Foucault, Folie et déraison. Histoire de la folie a I’dge classique, Plon, Paris 1961
(trad. nostra).

DOI Code: 10.1285/i18285368aXXX1Xn110p35



prendere in considerazione la dimensione storica di queste discipline?. Questa
problematizzazione storica finira per condurre Foucault a mettere in
discussione il concetto stesso di malattia mentale e, di conseguenza, la
«validita della psichiatria», come sottolinea lo psichiatra Henri Ey nel 1969,
in occasione delle “Journées annuelles” de 1’“Evolution psychiatrique™s.

Agli occhi di molti lettori, questa contestazione € parsa contraddire
I’approccio filosofico alla psicopatologia che Foucault aveva esplorato nei
suoi primi lavori, in particolare nell’Introduzione alla traduzione francese del
saggio dello psichiatra svizzero Ludwig Binswanger: Le réve et [’existence,
nel 1954*. Salvo poche eccezioni, i primi scritti di Foucault sono stati quindi
considerati dalla maggior parte degli interpreti come immaturi rispetto
all’impresa archeologica avviata con Folie et déraison. Di qui la presunta
rottura che sussisterebbe tra questi scritti e il resto dell’opera di Foucault, una
rottura concettuale che alcuni ricercatori hanno attribuito a contingenze
biografiche e persino accademiche. Secondo il sociologo Moreno Pestafia, in
particolare, la scelta di Foucault di lavorare sull’antropologia fenomenologica
all’inizio degli anni Cinguanta non sarebbe stato altro che un esercizio di
legittimazione volto a garantire al filosofo un futuro professionale nel
contesto francese dell’epoca, un contesto nel quale la fenomenologia — sulla
scia di Sartre e Merleau-Ponty — giocava un ruolo di primo piano®.

Oggi la riflessione sull’opera di Foucault € notevolmente facilitata
dall’accesso a numerosi nuovi materiali d’archivio. Nel 2012 il governo
francese ha riconosciuto come “tesoro nazionale” 1’archivio personale del
filosofo, archivio che un anno piu tardi & stato acquisito dal Dipartimento
manoscritti della Bibliotheque nationale de France (BnF). Il “Fonds Michel

2 A questo proposito, cfr. Luca Paltrinieri, Philosophie, psychologie, histoire dans les années
1950. Maladie mentale et personnalité comme analyseur, in G. Bianco e F. Fruteau de Laclos
(acuradi)., L’Angle mort des années 1950, Publications de la Sorbonne, Paris 2016, pp. 169-
191.

3 Henri Ey, Introduction aux débats. La conception idéologique de “L’Histoire de la folie”
de Michel Foucault, Journées annuelles de I’ “Evolution psychiatrique”, 6-7 décembre 1969,
L Evolution Psychiatrique, 36, 2 (1971), p. 225.

4 M. Foucault, Introduction a L. Binswanger, Le réve et I’existence, Desclée de Brouwer,
Paris 1954, pp. 9-128; ora in Dits et Ecrits, /954-1988, ed. diretta da Daniel Defert e Frangois
Ewald, con la collaborazione di Jacques Lagrange, Gallimard, Paris 1994, vol. I, n. 1, pp. 65-
118 (Il sogno, trad. it. di Maria Colo, Cortina, Milano 2003).

5 Cfr. in particolare José Luis Moreno Pestafia, Convirtiéndose en Foucault: sociogénesis de
un filésofo, Montesinos, Barcelona 2006 (En devenant Foucault. Sociogenése d’un grand
philosophe, trad. fr. di Ph. Hunt, Editions du Croquant, Broissieux 2006).

36



Foucault” si compone di tre parti, ognuna delle quali ha una forma e una storia
di acquisizione diversa. Daniel Defert, partner ed erede di Foucault, aveva gia
donato alla BnF nel 1994 le prime versioni manoscritte de L ‘archeologia del
sapere (1969) e di due volumi della Storia della sessualita (L uso del piacere
e La curadi sé, entrambi del 1984). La famiglia Foucault ha depositato invece
altri documenti personali del filosofo che coprono il periodo che va dalla fine
degli anni Quaranta — quando Foucault era ancora studente universitario —
fino alla sua partenza per la Svezia nel 1955. L’intero “Fonds Michel
Foucault” si compone oggi di quasi 40.000 fogli manoscritti e dattiloscritti,
tra cui note di lettura, appunti per lezioni e conferenze, alcuni manoscritti
preparatori per libri, oltre a diversi quaderni che costituiscono il diario
intellettuale del filosofo®.

L’insieme di questi documenti permette di seguire 1’evoluzione del
pensiero di Foucault nell’arco di quasi quarant’anni: dagli appunti e dai primi
scritti studenteschi, dai vari progetti di tesi di dottorato, fino alla gestazione
delle lezioni al Collége de France e alla serie di volumi sulla storia della
sessualita. Questo materiale d’archivio, oltre a divenire immediatamente uno
strumento indispensabile per gli studiosi, ha ispirato una serie di nuovi
progetti editoriali. Nel 2013 Jean-Francois Braunstein, Arnold Davidson e
Daniele Lorenzini hanno inaugurato presso I’editore parigino Vrin la collana
“Philosophie du present. Foucault inédit”. Da allora sono gia apparsi
numerosi volumi che raccolgono varie conferenze e scritti inediti del
filosofo . Nel 2015, la prestigiosa collana Bibliothéque de la Pléiade

6 Cfr. Marie-Odile Germain, Michel Foucault de retour a la BnF, “Chroniques de la
Bibliotheque nationale de France”, 70 (2014), pp. 26-27. Un altro gruppo di documenti,
riunito nel 1986 presso la Bibliotheque du Saulchoir di Parigi dal Centre Michel Foucault,
nel 1997, ¢ stato depositato presso I'IMEC (Institut Mémaoires de I’édition contemporaine) di
Caen, in Normandia. Oltre alle registrazioni delle lezioni di Foucault al College de France,
questo archivio contiene i seminari tenuti dal filosofo negli Stati Uniti, interviste e programmi
radiofonici, oltre ai manoscritti di alcuni articoli, alla corrispondenza e alla letteratura critica
sull’opera di Foucault.

" M. Foucault, L origine de [’herméneutique de soi: conférences prononcées a Dartmouth
College 1980, a cura di Henri-Paul Fruchaud e Daniele Lorenzini, Vrin, Paris 2013; Qu est-
ce que la critique?, suivi de La culture de soi, ed. Henri-Paul Fruchaud e Daniele Lorenzini,
Vrin, Paris 2015; Discours et vérité, précédé de La parrésia, a cura di Henri-Paul Fruchaud
e Daniele Lorenzini, Vrin, Paris 2016; Dire vrai sur soi-méme, conférences prononcées a
[’Université Victoria de Toronto 1982, a cura di Henri-Paul Fruchaud e Daniele Lorenzini,
Vrin, Paris 2017; Folie, langage, littérature, a cura di Henri-Paul Fruchaud, Daniele
Lorenzini e Judith Revel, Vrin, Paris 2019; Généalogies de la sexualité a cura di Henri Paul
Fruchaud e Daniéle Lorenzini, Vrin, Paris 2024; Histoire de la vérité Cours a [’Université

37



(Gallimard) ha pubblicato 1’edizione delle (Euvres di Foucault; nello stesso
anno é stata completata la pubblicazione dei corsi del filosofo al College de
France (Parigi, Seuil/Gallimard/EHESS, collana “Hautes Etudes™).® Nel
2018, e stato pubblicato il quarto volume della Storia della sessualita, testo
che era quasi completato da Foucault al momento della sua morte® e
recentemente & uscito il volume inedito Les hermaphrodites, annunciato da
Foucault nel 1978 e poi non pubblicato®. Nel 2016, 1’editore francese Seuil
ha inaugurato una nuova serie intitolata “Cours et travaux de Michel Foucault
avant le Collége de France”, diretta da Francois Ewald, la quale raccoglie i
manoscritti inediti dei corsi e degli scritti di Foucault del periodo che precede
la sua nomina al Collége de France nel 1970*!. Questa serie prevede diversi
volumi fino al 2026: vi sono comprese le lezioni di antropologia filosofica
tenute da Foucault nei primi anni Cingquanta, allorché era docente
all’Universita di Lille e all’Ecole normale supérieure (ENS) di Parigi (La
question anthropologique 2); un volume inedito all’incirca dello stesso

d’Etat de New York & Buffalo, mars et avril 1972 a cura di Henri Paul Fruchaud e Orazio
Irrera, Vrin, Paris 2025. Tra le pubblicazioni delle lezioni e dei seminari di Foucault, si
segnala anche il volume che raccoglie il ciclo di lezioni di Foucault all’Universita di Lovanio
nel 1981: Mal faire, dire vrai. Fonction de I’aveu en justice, ed. Fabienne Brion e Bernard E.
Harcourt, Presses universitaires de Louvain, Louvain 2012. Per un ulteriore resoconto di
queste nuove pubblicazioni, si veda Jean-Francois Bert e Jérbme Lamy, Michel Foucault
“inédit”, “Cahiers d’histoire. Revue d histoire critique”, 140 (2018), pp. 149-164, e Stuart
Elden, Afterword: Afterlives, in David Macey, The Lives of Michel Foucault, Verso, London
2019, pp. 481-491.

8 Per la storia della pubblicazione dei corsi di Foucault al Collége de France, si veda Christian
Del Vento e Jean-Louis Fournel, L édition des cours et les “pistes” de Michel Foucault.
Entretiens avec Mauro Bertani, Alessandro Fontana et Michel Senellart, “Laboratoire
italien”, 7 (2007), 2020. URL: https://journals.openedition.org/laboratoireitalien/144
(consultato 10/10/2023). Cfr. anche Daniel Defert, “Je crois au temps...”. Daniel Defert
légataire des manuscrits de Michel Foucault, Intervista con Guillaume Bellon,
“Recto/Verso”, 1 (2007), pp. 1-7.

® M. Foucault, Les aveux de la chair, a cura di Frédéric Gros, Gallimard, Paris 2018 (Le
confessioni della carne, trad. it. di Deborah Borca, Feltrinelli, Milano 2019).

19 A cura di Henri-Paul Fruchaud e Arianna Sforzini, Gallimard, Paris 2025.

11 Su questo progetto, si veda il numero speciale della rivista anglosassone Theory, Culture
& Society, 40, 1-2 (2023), dedicato a: Foucault before the Colleége de France, a cura di Stuart
Elden, Orazio Irrera e Daniele Lorenzini.

2 M. Foucault, La question anthropologique. Cours 1954-1955, a cura di Arianna Sforzini,
EHESS/Gallimard/Seuil, Paris 2022.

38


https://journals.openedition.org/laboratoireitalien/144

periodo sull’analisi esistenziale di Ludwig Binswanger *, e un denso
manoscritto su “fenomenologia e psicologia” (Phénoménologie et
psychologie!*). Per quanto riguarda gli anni Sessanta, la serie prevede le
lezioni brasiliane su Les mots et les choses tenute a San Paolo prima della
pubblicazione dell’omonimo libro *®, le lezioni sulla sessualitd tenute
rispettivamente alle Universita di Clermont Ferrand (1964) e di Vincennes
(1969)%8: i corsi all’Universita di Tunisi nel 1966-1968, rispettivamente sul
discorso filosofico e su La Place de /’homme dans la pensée occidentale
moderne; e infine le lezioni su Nietzsche presso I’Universita di Vincennes
(1969-1970), nonché due conferenze sullo stesso autore tenute negli Stati
Uniti tra il 1970 e il 19717

A questo lungo elenco di pubblicazioni, recenti o ancora all’orizzonte,
vanno aggiunti i numerosi testi — frammenti di manoscritti o interviste inedite
— che sono stati pubblicati negli ultimi anni in riviste o volumi collettanei®, e

B 1d., Binswanger et [l'analyse existentielle, a cura di Elisabetta Basso,
EHESS/Gallimard/Seuil, Paris 2021 (trad. it. Deborah Borca, Ludwig Bonswangere I’analisi
esistenziale; feltrinelli, Milano 2024).

14 1d., Phénoménologie et psychologie: 1953-1954, a cura di Philippe Sabot,
EHESS/Gallimard/Seuil, Paris 2021.

15 Archéologie des sciences humaines. Cours, Sao Paulo (1965), a cura di Philippe Sabot,
EHESS/Gallimar/Seuil, Paris 2025.

181d., La sexualité: cours donné a 1’Université de Clermont-Ferrand, 1964, suivi de Le
discours de la sexualité: cours donné a [’Université de Vincennes, 1969, a cura di Claude-
Olivier Doron, EHESS/Gallimard/Seuil, Paris 2018.

171d., Nietzsche. Cours, conférences et travaux, a cura di Bernard E. Harcourt, Paris,
EHESS/Gallimard/Seuil, Paris 2024 (trad. di Deborah Borca, Nietzsche, Corsi, conferenze e
appunti, Feltrinelli, Milano 2025).

18 1d., Considérations sur le marxisme, la phénoménologie et le pouvoir. Entretien avec Colin
Gordon et Paul Patton, ed. a cura di Alain Beaulieu, “Cités”, 52, (2012), pp. 101-126; Une
histoire de la maniere dont les choses font probléme. Entretien de Michel Foucault avec
André Berten (7 mai 1981), “Culture & Conflits”, 94, 95, 96 (2014), pp. 99-109; Pratiques
de soi, in Didier Fassin e Samuel Lézé (a cura di), La question morale. Une anthropologie
critique, PUF, Paris 2014, pp. 65-73; Introduction a L’Archéologie du savoir, a cura di
Martin Rueff, “Les Etudes philosophiques”, 153, 3 (2015), pp. 327-352; La littérature et la
folie. Une conférence inédite de Michel Foucault, “Critique”, 12, 835 (2016), pp. 965-981;
La magie — le fait social total, a cura di Jean-Frangois Bert, “Zilsel”, 2, 2 (2017), pp. 305-
326; Un manuscrit de Michel Foucault sur la psychanalyse, a cura di Elisabetta Basso,
“Astérion, 21 (2019). URL: https://journals.openedition.org/asterion/4410 (consultato
10/10/2023). L’ aggreddivité, I’angoisse et la magie, a cura di Elisabetta basso, “Archives de
philosophie”, 88, 1, pp.109-116. Si vedano anche vari testi inediti apparsi in Foucault. Cahier
de I’Herne, a cura di Philippe Artiéres, Jean-Francois Bert, Frédéric Gros, Judith Revel,
L’Herne, Paris 2011.

39


https://journals.openedition.org/asterion/4410

che potrebbero senz’altro andare a costituire la base di un altro volume dei
Dits et écrits.

Oltre a rendere disponibili fonti inedite e a fornire agli studiosi un nuovo
corpus, questi progetti editoriali aprono piste di ricerca inesplorate e utili alla
comprensione non solo del contenuto del pensiero di Foucault, ma anche del
suo metodo. Uno degli aspetti piu interessanti dell’archivio Foucault, in
particolare, € I’opportunita di avvicinarsi all’opera del filosofo analizzando le
sue pratiche di lettura e seguendo le direzioni intraprese dal suo pensiero, che
non sempre sono evidenti se ci arresta all’opera pubblicata. Una parte
fondamentale dell’archivio foucaultiano é infatti costituito da migliaia di note
di lettura e di appunti preparatori per i libri e i corsi. Questi documenti ci
permettono non solo di ricostituire la “biblioteca virtuale” del filosofo,
rivelando quali autori e quali fonti bibliografiche hanno attirato la sua
attenzione in ogni fase del suo lavoro, ma anche di verificare le teorie sulla
materialita del discorso e dell’archivio esposte nella sua “archeologia del
sapere™'®.

E precisamente al fine di mettere in luce ed analizzare questo materiale
che nel 2017 I’Ecole normale supérieure di Lione (Laboratorio Triangle,
UMR 5206), ha ottenuto un importante finanziamento dall’Agenzia
Nazionale della Ricerca francese (ANR) per il progetto intitolato: “Foucault
Fiches de Lecture (FFL)”, in partenariato con la BnF e il laboratorio Caphés
(Centre d’Archives en Philosophie, Histoire et Edition des Sciences) presso
I’ENS di Parigi. Tale progetto mira soprattutto a esplorare e rendere
disponibile online, attraverso la piattaforma pubblica FFL-Eman (Edition de
Manuscrits et d’Archives Numériques)?° e la biblioteca digitale Gallica?!,
un’ampia selezione di note di lettura di Foucault, digitalizzate a questo scopo
dalla BnF.

19 Cfr. a tale proposito Philippe Artiéres, Jean-Francois Bert, Judith Revel, Mathieu Potte-
Bonneville, Pascal Michon, Dans [I’atelier Foucault, in Christian Jacob (a cura di), Les Lieux
de savoir Il. Les mains de l'intellect, Albin Michel, Paris 2011, pp. 944-962.

20 Sj tratta di una piattaforma web accessibile pubblicamente che consente a chiunque di
consultare le note di lettura digitalizzate e di effettuare ricerche per parole chiave. Per una
panoramica generale del progetto, si veda Elisabetta Basso, Arianna Sforzini, Vincent
Ventresque, Carolina Verlengia, Présentation du Fonds: présentation scientifique, URL:
http://eman-  URL:  archives.org/Foucault-fiches/prsentation-du-fonds  (consultato
10/10/2023).

2L Cfr. Laurence Le Bras, Les fiches de lecture de Michel Foucault, “Le Blog Gallica”, URL:
https://gallica.bnf.fr/blog/18112020/les-fiches-de-lecture-de-michel-
foucault?mode=desktop (consultato 10/10/2023).

40


https://gallica.bnf.fr/blog/18112020/les-fiches-de-lecture-de-michel-foucault?mode=desktop
https://gallica.bnf.fr/blog/18112020/les-fiches-de-lecture-de-michel-foucault?mode=desktop

Gli anni Cingquanta

Se questi nuovi materiali sono estremamente promettenti per
comprendere meglio 1’evoluzione del pensiero e della metodologia di
Foucault nell’arco di quarant’anni, il periodo che potenzialmente puo essere
meglio illuminato da queste “scoperte” & probabilmente quello degli anni
Cinquanta®?. | documenti d’archivio di questo periodo ci permettono di
riconoscere la discrepanza tra 1’enorme quantita di lavoro prodotta da
Foucault e i pochissimi scritti che il filosofo ha effettivamente pubblicato nel
corso di questo decennio che precede la pubblicazione della sua tesi di
dottorato nel 1961. I primi manoscritti risalgono al periodo in cui il filosofo
fu docente all’Universita di Lille e all’ENS, tra il 1952 e il 1955. | materiali
depositati dalla famiglia di Foucault alla BnF comprendono — oltre alla
cartella contenente la tesi di laurea di Foucault su La constitution d’un
transcendantal dans la Phénoménologie de I’esprit de Hegel (1949) —
numerosi appunti di lavoro e lezioni sul tema della psicologia (metodi, storia,
bibliografia). Questa sezione dell’archivio contiene anche i fascicoli relativi
alla discussione delle due tesi di dottorato presentate da Foucault nel 1960 —
Folie et déraison e I’Introduction & /’Anthropologie de Kant — nonché la
corrispondenza con gli editori e alcuni documenti personali che non saranno
disponibili fino al 2050 (documenti universitari e amministrativi;
corrispondenza, anche con i familiari; scritti personali della fine degli anni
Quaranta e dell’inizio degli anni Cinquanta). Infine, in tale sezione sono
conservati i manoscritti preparatori di Maladie mentale et personnalité,

22 Inoltre, diversi studiosi hanno iniziato a esaminare i documenti del Fondo Foucault che
risalgono al periodo in cui il filosofo era studente all’ENS ed é stata recentemente pubblicata
la sua tesi di laurea del 1949: La constitution d’un transcendantal historique dans la
Phénoménologie de !’esprit de Hegel (a cura di Christophe Bouton, Vrin, Paris 2024). Lo
studio di questo testo e dei numerosi appunti di Foucault studente, anch’essi conservati dalla
BnF, ha aperto un nuovo fronte per gli studiosi, tanto che il lavoro di un giovanissimo
Foucault & ora destinato a essere considerato parte integrante della sua traiettoria intellettuale.
A questo proposito, si veda la presentazione degli appunti di lettura di Foucault del periodo
1946-1953 che Gautier Dassonneville ha pubblicato sulla piattaforma FFL-Eman: Foucault
auditeur: Les études de philosophie et de psychologie a Paris, 1946-1953, URL.: http://eman-
archives.org/Foucault-fiches/exhibits/show/foucault-auditeur-les-ann--es- (consultato
10/10/2023). Si veda inoltre lo studio di Jean-Baptiste Vuillerod, La naissance de [’anti-
hégélianisme: Louis Althusser et Michel Foucault, lecteurs de Hegel, ENS Editions, Lyon
2022.

41


http://eman-archives.org/Foucault-fiches/exhibits/show/foucault-auditeur-les-ann--es-
http://eman-archives.org/Foucault-fiches/exhibits/show/foucault-auditeur-les-ann--es-

dell’Introduction a Le réve et [ ‘existence e dei due articoli sulla psicologia del
195723,

Anche la corrispondenza foucaultiana di questo periodo e
particolarmente interessante. Grazie alle lettere attualmente a disposizione
degli studiosi della BnF, e possibile chiarire il rapporto del filosofo con gli
editori che hanno accolto i suoi primi scritti. Negli archivi Binswanger
dell’Universita di Tdbingen, in Germania, inoltre, e conservata la
corrispondenza di Foucault con due degli psichiatri che piu hanno attirato la
sua attenzione a meta degli anni Cinquanta, Ludwig Binswanger e Roland
Kuhn?*, Queste comunicazioni erano spesso mediate da Jacqueline Verdeaux,
con la quale Foucault aveva lavorato alla traduzione del saggio
binswangeriano Traum und Existenz. Queste lettere, in particolare, ci
restituiscono il contesto dei viaggi di Foucault in Svizzera per incontrare i due
psichiatri, rispettivamente nel marzo e nel settembre del 1954%,

| documenti di questo periodo ci presentano dunque un giovane
Foucault attivo su piu fronti. Una lettera che Jacqueline Verdeaux invia a
Ludwig Binswanger nel 1954 suggerisce che all’epoca Foucault intendeva
preparare un “lavoro sui deliri”?®, Si tratta di un tema che avrebbe attirato

23 M. Foucault, La psychologie de 1850 & 1950: pubblicato dapprima in Denis Huisman e
Alfred Weber, Histoire de la philosophie européenne, vol. 2: Tableau de la philosophie
contemporaine, Librairie Fischbacher, Paris 1957, pp. 591-606; ora in Dits et écrits,
1954-1988, ed. diretta da Daniel Defert e Frangois Ewald, con la collaborazione di Jacques
Lagrange, Gallimard, Paris 1994, t. I, 1954-1969, n. 2, pp. 120-137 (La psicologia dal 1850
al 1950, trad. it. di Elisabetta Basso, in Stefano Besoli (a cura di), Ludwig Binswanger.
Esperienza della soggettivita e trascendenza dell’altro. 1 margini di un’esplorazione
fenomenologico-psichiatrica, Quodlibet, Macerata 2006, pp. 131-146; Michel Foucault, La
recherche scientifique et la psichologie, La recherche scientifique et la psychologie:
pubblicato dapprima in Jean Edouard Morére (a cura di), Des chercheurs francais
s’interrogent. Orientation et organisation du travail scientifique en France, Privat, Toulouse
1957, pp. 173-201; ora in Dits et Ecrits, op. cit., vol. I, n. 3, pp. 137-158 (La ricerca
scientifica e la psicologia, trad. it. di. Valeria Zini, in M. Foucault, Follia e psichiatria. Detti
e scritti 1957-1984, a cura di Mauro Bertani e Pier Aldo Rovatti, Cortina, Milano 2006, pp.
21-43.

2 Cfr. La correspondance entre Michel Foucault et Ludwig Binswanger, 1954-1956,
(introduzione e note a cura di Elisabetta Basso), in Jean-Francois Bert e Elisabetta Basso (a
cura di), Foucault & Miinsterlingen. A [’origine de I’Histoire de la folie, con fotografie di
Jacqueline Verdeaux, Editions de ’EHESS, Paris 2015, pp. 175-195.

%5 CFr. Jean-Francois Bert and Elisabetta Basso (a cura di), Foucault & Munsterlingen, op.
cit.

%6 | ettera di Jacqueline Verdeaux a Ludwig Binswanger del 14 agosto 1954 (Fondo Ludwig
Binswanger, Archivio dell’Universita di de Tiibingen, segnatura 443/60).

42



I’interesse del filosofo anche nel decennio successivo, se € vero che all’inizio
degli anni Sessanta, mentre lavorava al suo studio su Raymond Roussel,
Foucault annota quanto segue nel suo diario intellettuale:

La voix de I’ennemi
Petite étude du délire de persécution, des délires dialogues,
des hallucinations.
Ex de délire de persécution
Rousseau
La fin des temps
Mystiques et fous du langage?’.

Accanto alla psicologia (psicologia sociale, psicologia animale,
cibernetica, riflessologia, ecc.?®) e alla fenomenologia (numerose note di
lettura sono dedicate a Husserl?®, Max Scheler, ma anche a Paul Ricceur e
Tran Duc Thao®®), molti dei suoi appunti riguardano 1’antropologia filosofica,
I’antropologia culturale e la sociologia®!. Inoltre, mentre Hegel & onnipresente
nei suoi appunti fin dagli anni Quaranta, a partire dagli anni Cinquanta
Foucault inizia a leggere assiduamente Heidegger e Nietzsche. La sua
curiosita per Heidegger € testimoniata dalle ricchissime note dedicate in
particolare al Detto di Anassimandro®, alla Lettera su/l’ “Umanismo” — la
cui traduzione francese di Roger Munier & pubblicata nel 1953% — ad alcuni
concetti chiave di Sein und Zeit, e allo studio su Kant e il problema della
metafisica, la cui traduzione francese di Alphonse de Waelhens e Walter

2 BnF, Fonds Michel Foucault, scatola 91, quaderno n° 2 (marzo 1961-agosto 1962)
(segnatura: NAF 28730).

28 Cfr. in particolare le note di lettura contenute nella scatola 44 del Fonds Michel Foucault,
e i documenti conservati alla segnatura: NAF 28803.

29 BnF, Fonds Michel Foucault, scatola 42°, dossier 3 (segnatura: NAF 28730).

30 BnF, Fonds Michel Foucault, scatola 37, dossier 2 (segnatura: NAF 28730).

31 BnF, Fonds Michel Foucault, scatole 37, 38 e 44 (segnatura: NAF 28730). A questo
proposito, ci permettiamo di segnalare il numero monografico che la rivista francese
“Archives de philosophie” ha recentemente dedicato a A partir de Foucault (I) Philosophie
et antropologie (88, 1, 2025, a cura di Elisabetta Basso).

32 Martin Heidegger, Der Spruch des Anaximander, in Holzwege, Frankfurt a. M.,
Klostermann, 1950, pp. 296-343.

81d., Lettre sur I’humanisme [1947], trad. fr. di Roger Munier, “Cahiers du Sud”, 319
(1953), pp. 385-406 e 320 (1953), pp. 68-88; poi Lettre sur [’humanisme, Editions
Montaigne, Paris 1957.

43



Biemel & pubblicata da Gallimard nel 1953%. L attenzione per Nietzsche da
parte di Foucault, che egli stesso colloca intorno al 1953, potrebbe essere stata
stimolata dalla lettura di Karl Jaspers3®. Questa ipotesi sembra essere
confermata dai documenti d’archivio di questo periodo, che testimoniano
dell’attenzione che Foucault rivolge al pensiero dello psichiatra e filosofo
tedesco contemporaneamente all’opera di Nietzsche. Proprio all’inizio degli
anni Cinquanta, infatti, appare la traduzione francese dello studio di Jaspers
su Nietzsche, di cui Jules Vuillemin scrive una delle prime analisi critiche e
che Foucault cita in una delle sue lezioni all’ENS — probabilmente quelle
sull’antropologia — in una sessione dedicata proprio a Nietzsche®®.

Nonostante questo ricco panorama filosofico, I’unica opera che
Foucault pubblica negli anni Cinquanta é dedicata alla malattia mentale.
Maladie mentale et personnalité esce nel 1954 presso le Presses
Universitaires de France, nella collana “Initiation philosophique” diretta da
Jean Lacroix. Il comitato editoriale della collana comprende Gaston
Bachelard, Georges Bastide e Paul Ricceur. L’opera era stata sollecitata da
Louis Althusser, che Foucault conosceva dall’epoca in cui era studente
all’ENS. Nella sua corrispondenza con il giovane filosofo, Jean Lacroix
spiega di voler pubblicare «brevi volumi semplici, chiari, facili», il cui
obiettivo é quello di «esaminare a grandi linee le varie questioni previste dal
programma dell’esame di maturita e di costituire una biblioteca scolastica di
base»3’. Nel suo studio, infatti, Foucault presenta e confronta i principali
approcci psicologici e psichiatrici alla malattia mentale: dalla psicologia
evolutiva alla psicoanalisi, dall’analisi esistenziale al comportamentismo
pavloviano.

Sebbene Foucault abbia lasciato il Partito Comunista Francese
nell’ottobre del 1952 — ne era diventato membro grazie ad Althusser —
Maladie mentale et personnalité rivela il suo impegno verso una prospettiva
materialista che all’epoca era associata alla rivista marxista “La Raison:
Cahiers de psychopathologie scientifique”, fondata nel 1951 da Henri

34 1d., Kant und das Problem der Metaphysik [1929], Frankfurt a. M., VKlostermann, 1951;
trad. fr. di Alphonse De Waelhens et Walter Biemel, Kant et le probléme de la métaphysique,
Gallimard, Paris 1953. Cfr. alla BnF le note di lettura di Foucault contenute nella scatola 33a,
dossier 0 (Fonds Michel Foucault, segnatura: NAF 28730).

3 Cfr. Didier Eribon, Michel Foucault et ses contemporains, Fayard, Paris 1994, p. 319.

36 Cfr. gli appunti presi da Gérard Simon nel periodo in cui era studente all’ENS, conservati
ora al Caphés (segnatura: GS. 4.9).

37 BnF, Fonds Michel Foucault, scatola 5, dossier 1, segnatura: NAF 28803 (trad. nostra; in
corsivo nell’originale).

44



Wallon®. Nella prima sezione del suo volumetto, che affronta le “dimensioni
psicologiche della malattia”, Foucault ripercorre alcuni temi ricorrenti nel
panorama critico a lui contemporaneo, come la centralita del problema della
“significazione” in psicologia e I’ambiguita della dottrina freudiana rispetto,
da un lato, alla teoria evoluzionista, e dall’altro, alla storicita delle forme di
esperienza. Tuttavia, nella seconda sezione, dedicata alle “condizioni reali di
malattia”, Foucault riprende chiaramente gli argomenti principali dei
“Cahiers” e afferma che una persona affetta da malattia mentale non sarebbe
altro che un’espressione estrema dei conflitti della societa borghese, la quale
spinge 1’alienazione mentale” ai limiti esterni della citta. Da questo punto di
vista, la vera natura dell’alienazione si rivela essere sociale e storica. Sempre
in linea con la prospettiva dei “Cahiers”, inoltre, Foucault descrive la teoria
pavloviana in termini incandescenti come 1’unica prospettiva possibile per
“uno studio sperimentale del conflitto”*°.

Mentre il riferimento a Pavlov scomparira dalle opere successive di
Foucault, altri elementi di questo testo rimarranno centrali nel suo pensiero.
Tra questi, la necessita di ricondurre qualsiasi definizione di alienazione
mentale alla societa che la caratterizza come tale. 1l suo elogio dell’inchiesta
sulla “miseria della psichiatria” condotto nel 1952 da Albert Béguin nella
rivista “Esprit” — dove psichiatri come Francois Tosquelles, Henri Ey, Louis
Le Guillant, Lucien Bonnafé e Georges Daumézon deploravano la condizione
dei “folli” negli ospedali*® — richiama il tono di Folie et déraison. A questo
proposito, vale la pena di ricordare che la collana diretta da Henri Ey presso
Desclée de Brouwer, la “Bibliotheque neuro-psychiatrique de langue
francaise”, aveva pubblicato due volumi incentrati precisamente su questi
temi: Le malade mental dans la société di Georges Daumézon e Lucien
Bonnafé (1946) e Au-dela de /’asile d’aliénés et de [’hopital psychiatrique di
Jean Lauzier e Lucien Bonnafé (1951), i quali contenevano entrambi una forte
critica al manicomio®.

% Cfr. Luca Paltrinieri, De quelques sources de Maladie mentale et Personnalité.
Réflexologie pavlovienne et critique sociale, in Jean-Francois Bert e Elisabetta Basso,
Foucault & Minsterlingen, op. cit., pp. 197-219.

3% M. Foucault, Maladie mentale et Personnalité, op. cit., p. 92.

401d., Maladie mentale et Personnalité, op. cit., p. 109, nota 1. Si veda il numero speciale
diretto da Albert Béguin, Misére de la psychiatrie, Esprit, 197, 12 (1952).

4 Cfr. a questo proposito Jean-Christophe Coffin, “Misery” and “Revolution”. The
organization of French psychiatry, 1900-1980, in Psychiatric Cultures Compared:
Psychiatry and Mental Health Care in the Twentieth Century: Comparisons and Approaches,
a cura di Marijke Gijswijt-Hofstra et al., Amsterdam University Press, Amsterdam 2006, pp.
225-247.

45



In generale, i manoscritti foucaultiani di questo periodo riguardano per
la maggior parte un nucleo tematico: I’intreccio tra fenomenologia,
psicopatologia e antropologia. In particolare, tutti questi documenti ci
permettono ora di sostenere che I’interesse di Foucault per la psicopatologia
esistenziale non fu puramente accessorio alla sua formazione intellettuale. Le
note di lettura degli anni Cinquanta dimostrano che Foucault aveva una
profonda conoscenza non solo dell’insieme delle opere di Binswanger
pubblicate fino ad allora, ma anche, piu in generale, della psicopatologia
tedesca della prima meta del XX secolo, al punto da progettare un volume
dedicato all’analisi esistenziale. L’interesse di Foucault per la psicopatologia
esistenziale, del resto, non si inscriveva soltanto nell’abito strettamente
accademico, ma in un ambiente intellettuale e in una rete di ricerca legata al
campo della psichiatria, del quale Foucault faceva parte durante gli anni
parigini che precedono la sua partenza per la Svezia.

Va ricordato, a tale proposito, che nel 1952 il giovane Foucault si
diploma in psicopatologia presso I’Istituto di Psicologia di Parigi. L’anno
successivo ottiene anche un diploma in Psicologia sperimentale. Dal 1951 alla
primavera del 1955, grazie al sostegno di Louis Althusser, Foucault insegna
inoltre psicologia all’ENS. Contemporaneamente, lavora come psicologo nel
laboratorio che Georges Verdeaux*? e André Ombredane*® avevano creato
nel 1947 all’ospedale parigino di Sainte-Anne. Qui assiste il neuropsichiatra
Georges Verdeaux e sua moglie Jacqueline negli esperimenti di
elettroencefalografia su pazienti psichiatrici, ma familiarizza anche con il test
psicodiagnostico di Rorschach, da cui é affascinato in modo particolare.
All’epoca, inoltre, i Verdeaux dirigono 1’unita EEG presso il “Centre National
d’Orientation” creato dall’amministrazione del penitenziario di Fresnes.
Foucault accompagna Jacqueline Verdeaux ogni settimana per eseguire degli
esami medico-psicologici sui detenuti**. All’inizio degli anni Cinquanta,
Foucault sembra dunque orientarsi verso la psicologia, al punto da spendersi

42 Georges Verdeaux (1915-2004) era un neuropsichiatra esperto in elettroencefalografia,
mentre la moglie Jacqueline, dopo aver abbandonato gli studi di medicina, lavorava con lui
come assistente.

43 Dopo gli studi al’ENS e I’agrégation in filosofia, André Ombredane (1898-1958) diviene
medico. Tra le due guerre & assistente di Georges Dumas alla cattedra di psicologia
sperimentale della Sorbona e direttore associato del laboratorio di psicologia infantile di
Henri Wallon. Nel 1947 diviene direttore del “Centre d’Etudes et de Recherches
psychotechniques” appena creato dal Ministero del Lavoro. Nel 1948 viene nominato
professore di psicologia presso I’Université Libre di Bruxelles.

4 Cfr. David Macey, The Lives of Michel Foucault, op. cit., pp. 58-59.

46



per la creazione di un laboratorio di psicologia all’ENS* e da pensare di
intraprendere gli studi di medicina per divenire psichiatra. E Daniel Lagache
— che Foucault conosceva da quando aveva conseguito la laurea in psicologia
alla Sorbona nel 1949 — a sconsigliargli tale opzione, poiché I’interesse del
giovane Foucault per la psicologia e inseparabile dalla sua formazione
filosofica. Seguendo una tradizione che in Francia risale al XIX secolo, con
Théodule-Armand Ribot, Georges Dumas, Pierre Janet, Paul Guillaume,
Henri Piéron e lo stesso Lagache, i professori piu influenti nella storia della
psicologia sono anche filosofi. Lo studio della psicologia era allora parte
integrante della laurea in filosofia. Solo alla fine degli anni Quaranta la
psicologia é stata riconosciuta istituzionalmente come disciplina a sé stante
in Francia: il primo diploma in psicologia viene creato da Lagache alla
Sorbona nel 1947, ed é dalla cattedra di psicologia infantile che Merleau-
Ponty, nominato alla Sorbona nel 1949, articola il suo progetto
fenomenologico.

“Psichiatria e analisi esistenziale”

Il manoscritto pubblicato postumo con il titolo Binswanger et /’analyse
existentielle — che si credeva in origine uno dei corsi tenuti da Foucault a Lille
— si e rivelato essere un vero e proprio libro, provvisto di note a pié di pagina,
capitoli ecc. Supponiamo quindi che si tratti dell’opera che Foucault
intendeva effettivamente dedicare alla Daseinsanalyse all’inizio degli anni
Cinguanta, un’opera di cui conosciamo il titolo da un elenco di pubblicazioni
che Foucault aveva compilato per gli “Annales de 1’Université de Lille®.
Quest’opera, intitolata Psychiatrie et analyse existentielle, e indicata in
questo elenco come gia “completata” e “in stampa”, ed € inoltre presentata da
Foucault come una “tesi complementare”. E quindi possibile che Foucault —

45 Cfr. a questo proposito alcuni estratti della corrispondenza di Foucault con Jean-Paul Aron
riprodotti in Archives. Vivre et enseigner a Lille, in Jean-Francois Bert e Elisabetta Basso (a
cura di), Foucault a Minsterlingen, op. cit., pp. 121-123. Si veda anche la corrispondenza di
Foucault con Ombredane conservata alla BnF (Fonds Michel Foucault, scatola 5, dossier 1,
segnatura: NAF 28803) e gli scambi tra Ombredane e gli allora direttori dell’ENS,
rispettivamente Fernand Chapoutier et Jean Hyppolite (BnF, Fonds Michel Foucault, scatola
5, dossier 1, segnatura NAF 28803).

46 Travaux et publications des professeurs en 1952-1953. “Annales de 1’Université de Lille.
Rapport annuel du Conseil de ’université (1952- 1953)”, Lille, impr. G. Sautai & fils, 1954,
p. 151 (Archivio della BSA - Lille 3). Cfr. Philippe Sabot, Entre psychologie et philosophie.
Foucault a Lille, 1952-1955, in Jean-Francois Bert e Elisabetta Basso (a cura di), Foucault &
Munsterlingen, op. cit., pp.105-120 (p. 109).

47



che all’inizio degli anni Cinquanta annuncia diversi progetti di tesi*’ — avesse
davvero programmato di dedicare una tesi complementare di dottorato
all’antropologia esistenziale di Binswanger.

L’intenzione di pubblicare uno studio che servisse da “introduzione
teorica e generale alla Daseinsanalyse” e confermata anche da una lettera che
Foucault scrive a Binswanger il 27 aprile 1954, all’epoca della traduzione di
Le réve et [’existence. In questa lettera, riferendosi alla sua “Introduzione” a
tale scritto, Foucault afferma di avere «per il momento [...] solo due
preoccupazioni: mostrare I’importanza significativa del sogno nell’analisi
esistenziale e mostrare come la concezione del sogno [di Binswanger]
implichi un rinnovamento completo delle analisi dell’immaginazione».
Quanto al resto — continua — «intendo farlo in uno studio piu ampio
sull’antropologia e ’ontologia»*®. Tuttavia, questo studio non & mai apparso
e questo lavoro sull’antropologia e 1’ontologia € precisamente quello che
troviamo nel manoscritto dedicato a Binswanger.

Il testo & corredato da un gran numero di note di lettura ed elenchi
bibliografici dedicati ai vari modelli dell’approccio fenomenologico in
psicopatologia, soprattutto di lingua tedesca. Questi documenti di lavoro sono
estremamente preziosi non solo per capire perché, al di la dei fattori personali
e d’occasione, Foucault abbia dedicato tanta attenzione alla psicopatologia
fenomenologica all’inizio della sua carriera, ma anche in quanto gettano luce
sul metodo di lavoro del giovane filosofo. In particolare, le schede di lettura
rivelano il percorso seguito da Foucault per accedere alle varie opere e agli
autori che cita o discute negli appunti delle lezioni o nelle pubblicazioni. A
partire da queste fonti, possiamo anche verificare se la sua conoscenza di una
determinata opera o di un determinato autore fosse di seconda mano o se
avesse effettivamente lavorato sulle fonti primarie che cita. Ma soprattutto, e
questo é il cuore della nostra indagine, tutto questo materiale puo aiutarci a
capire perché e come, tra la fine degli anni Cinquanta e I’inizio degli anni
Sessanta, Foucault sceglie di abbandonare la strada professionale della
psicologia per inaugurare il programma archeologico.

In questa prospettiva Binswanger et [ 'analyse existentielle appare come
I’anello mancante tra I’Introduzione a Le réve et [’existence e Folie et
déraison. Attraverso 1’analisi di questo testo, in particolare, & possibile notare

47 Cfr. Didier Eribon, Michel Foucault et ses contemporains, op. cit., p. 106; e Philippe Sabot,
Foucault et Merleau-Ponty: un dialogue impossible?, “Les Etudes philosophiques”, 106, 3
(2013), pp. 317-332.

“8 La correspondance entre Michel Foucault et Ludwig Binswanger, 1954-1956, op. cit., p.
183 (trad. nostra).

48



come il superamento dell’analisi esistenziale da parte di Foucault non si
concretizzi nella brusca rottura che sembra sussistere tra queste due opere,
qualora ci si limiti a considerare i lavori pubblicati dal filosofo. L’esame di
questa sorta di «introduzione teorica e generale alla Daseinsanalyse» — come
la definisce Foucault — ci mostra come I’ Introduzione” a Sogno ed esistenza,
lungi dal rappresentare un impegno del filosofo nei confronti dell’analisi
esistenziale, ne costituisca in realta una critica piuttosto aspra, segnando cosi
la via verso 1’abbandono di questo modello di indagine sulla malattia mentale.
Nelle pagine che seguono, ci proponiamo dungue di esaminare la struttura
tematica del manoscritto per studiare come Foucault introduce la
Daseinsanalyse e come infine ne indica il superamento.

In Binswanger et [/‘analyse existentielle, I’analisi del progetto
binswangeriano per la riforma epistemologica della psichiatria si colloca nel
contesto di una discussione piu generale circa il rapporto tra fenomenologia e
psicologia. Questo problema viene affrontato da Foucault a partire da una
critica dell’approccio evoluzionista alla base della teoria freudiana. Sulle
orme di Georges Politzer, autore di riferimento per il giovane Foucault, alla
psicoanalisi viene riconosciuta un’ambivalenza fondamentale tra, da un lato,
la necessita di Freud di giustificare la sua dottrina secondo il modello delle
scienze naturali e, dall’altro, lo stile descrittivo con cui essa prospetta la
dimensione storica dell’esperienza vissuta attraverso il concetto di
psicogenesi. Foucault sottolinea quindi che tale passaggio dall’evoluzionismo
alla considerazione della genesi storica e intersoggettiva dei significati
costituisce il punto in comune tra la teoria di Freud e la fenomenologia di
Husserl.

L’analisi prosegue con una discussione sul metodo della psicologia
fenomenologica. Foucault utilizza questo passaggio per sottolineare la
distanza radicale che separa I’approccio eidetico alle esperienze non solo dal
ricorso ai dati immediati della coscienza, ma anche da qualsiasi processo di
generalizzazione astratta. Se la psicologia fenomenologica € in grado di
rispettare la «pienezza dell’esperienza concreta» — scrive Foucault — é perché
il coglimento fenomenologico dell’essenza é un «lavoro di purificazione», un
«movimento dello spirito che, nel dispiegarsi del possibile, riconosce
attraverso 1’esperienza la necessita che la abita»*°. In altre parole, & all’interno
delle esperienze stesse, e non in una teoria della vita al di sopra e al di fuori

49 M. Foucault, Binswanger et [’analyse existentielle, op. cit., p. 21 (la traduzione di tutti i
passaggi citati d’ora in avanti € nostra).

49



dell’'uvomo, che questa psicologia individua «quella struttura che conferisce
I’'unita di significato a dei vissuti la cui unitd brumosa si rivela
immediatamente in diverse figure»*.

Giunto a questo punto, Foucault si pone il problema del rapporto tra la
psicologia eidetica e la fase successiva della riflessione di Husserl, la
fenomenologia trascendentale, ovvero 1’analisi dell’attivita costitutiva della
coscienza. Nelle note che probabilmente dovevano accompagnare il
manoscritto di Phénoménologie et psychologie, Foucault mette in discussione
la validita della fenomenologia trascendentale, ancora una volta sulla base di
un confronto tra Freud e Husserl. A suo avviso, & proprio I’acquisizione del
punto di vista della genesi che accomuna la fenomenologia e la teoria
freudiana:

Dall’esigenza di un fondamento ideale per i fatti della coscienza,
Husserl & arrivato all’idea di una genesi ideale dei significati;
dall’esigenza di una spiegazione naturalistica dell’evoluzione
psicologica, Freud ¢ arrivato alla descrizione di una genesi delle
condotte e a una delucidazione del loro significato®.

Ora, se da un lato la prospettiva genetica ha condotto Freud a «libera[re]
la psicologia da un’epistemologia naturalistica»®?, dall’altra, ha portato
Husserl a vedere «emergere le forme logiche a partire da un campo
antepredicativo che le fonda sempre e non le presuppone mai (Erfahrung und
Urteil)»3. E precisamente su questo passaggio che Foucault insiste nel
manoscritto su Binswanger, dove utilizza la questione della fenomenologia
trascendentale per introdurre il problema al cuore delle sue preoccupazioni,
ovvero quello dell’esperienza patologica. Infatti, continua Foucault, nella
descrizione fenomenologica husserliana, dalla descrizione statica
dell’esperienza vissuta — ovvero il coglimento dell’essenza — fino alla
costituzione trascendentale, «ogni movimento genetico si fonda sulla
presenza immediata di un mondo»®*. 1l «mondo della vita» (Lebenswelt) &

%0 Ivi, p. 23: «La tristezza non risiede, isolata e massiccia, in questa precisa qualita di tristezza
descritta in questo preciso momento, ma € questa presenza essenziale che traspare per profili
ed e riconoscibile in tutte le sfumature di tristezza che si estendono dall’inizio del dispiacere
ai primi confini della malinconia» (trad. nostra).

51 M. Foucault, Introduction générale, in Phénoménologie et psychologie, op. cit., p. 283.

52 Ivi, p. 284.

%3 Ibidem.

%4 1d., Binswanger et ’analyse existentielle, op. Cit., p. 26-27.

50



pre-dato, & un’evidenza immediata, anteriore a ogni atto di conoscenza,
anteriore a ogni genesi. Ora, cio significa, secondo Foucault, che «nel corso
della descrizione husserliana, il significato nasce sempre e solo nella patria
del significato»*®. Se & vero che la fenomenologia € riuscita a restituire la
«pienezza concreta» del mondo della vita — questo mondo di cui ci restituisce
le metamorfosi — questa Lebenswelt, tuttavia, «non & mai altro che il
dispiegamento del mondo gia presente. [...] Ora, i significati che incontriamo
nell’esperienza patologica non si dispiegano a partire da un mondo gia
presente, 0 meglio, se portano con sé il presupposto di un mondo, e quello di
un altro mondo che & un non-mondo»°°,

Da questo punto di vista, dunque, porre il problema dell’esperienza
patologica «significa porre il problema dell’origine assoluta, del salto, della
comparsa a partire dal nulla, della dimensione da superare con un salto»®’. Si
tratta qui del problema affrontato da Jaspers. L’intero pensiero di
quest’ultimo, infatti, consisterebbe precisamente nello sforzo di liberare il
campo della fenomenologia da questo enigma dell’origine assoluta. Nella
distinzione jaspersiana tra intelligibile e inintelligibile, Foucault riconosce il
tentativo di fissare «dei limiti di diritto tra cio che spetta a una comprensione,
da un coglimento intuitivo alla maniera della fenomenologia, e cio che rimane
irriducibile a ogni forma di tale riconoscimento»°8. Ora, sottolinea Foucault,
dove la comprensione non puo arrivare, li € il regno della causalita naturale:
i limiti della comprensione fenomenologica nelle sue due componenti,
“statica” e “genetica” ®®, sono cosi misurati dalla natura, cosicché la
spiegazione mediante la natura, anche se negativamente, finisce per diventare
nuovamente, nella psicopatologia di Jaspers, il criterio del patologico. Ancora
una volta, quindi, I'uvomo alienato viene separato dalla sua alienazione e la
malattia viene considerata esteriormente al malato.

E questo, afferma Foucault, «il momento decisivo nell’analisi della
malattia mentale; & anche il momento decisivo per il superamento radicale
dell’analisi fenomenologica — nel suo sforzo di genesi delle costituzioni e di

5 Ivi, p. 27.

%6 Ivi, p. 27.

S5 Ivi, p. 29.

%8 Jvi, p. 30.

59 Cfr. Karl Jaspers, Allgemeine Psychopathologie: fiir Studierende, Arzte und Psychologen,
Springer, Berlin 1913. In Binswanger et [’analyse existentielle, Foucault cita la seconda
edizione tedesca di quest’opera (1920) e la traduzione francese della terza edizione (1923)
ad opera di Alfred Kastler e Jean Mendousse, Psychopathologie générale, Alcan, Paris 1928,
nuova ed. 1933.

51



comprensione del senso»®. E qui che si impone «un altro stile di analisi»®*,
ed e a questo punto che Foucault introduce 1I’approfondimento antropologico
della fenomenologia rappresentato dalla Daseinsanalyse di Binswanger.

La critica della fenomenologia in relazione al limite o all’ostacolo
rappresentato dall’esperienza patologica e un elemento centrale in molte delle
note di lavoro che Foucault scrive in questo periodo. Nell’opera pubblicata,
troviamo questa critica, in particolare, nell’articolo su La recherche
scientifique et la psychologie, dove Foucault individua il punto di origine
della ricerca scientifica proprio in quegli «ostacoli sul cammino della pratica
umana»®2 che mettono in discussione i principi e le condizioni di esistenza di
una scienza. Nel caso della psicologia sono «le esperienze negative che
’uomo fa di se stesso»® che costituirebbero sia le condizioni di possibilita
sia la positivita della scienza psicologica.

In Binswanger et /’analyse existentielle il progetto antropologico della
Daseinsanalyse viene introdotto proprio attraverso una riflessione
sull’esperienza di “declino”, di “abbrutimento” (décheance) che e la malattia
mentale. A questo proposito, é interessante notare come qui Foucault non si
proponga di introdurre e presentare il progetto psichiatrico di Binswanger da
un punto di vista puramente filosofico. Egli chiarisce che non e sua intenzione
giudicare la «preoccupazione per I’ortodossia» 0 la «brusca rottura»®* tra
I’analisi esistenziale e i suoi modelli filosofici di ispirazione, in particolare
I’analisi esistenziale di Heidegger. Piu che un interprete di Husserl e di
Heidegger, Binswanger viene presentato come 1’erede degli psichiatri che
«cercano di restituire il senso della malattia nella totalita della persona
umana»®®. La bibliografia presente nel manoscritto di Lille & estremamente
ricca da questo punto di vista. Oltre ad autori pit noti, come Erwin Straus,
Kurt Goldstein e Viktor von Weiszacker, Foucault ne cita molti altri,
soprattutto attraverso le loro analisi di casi clinici. In questo periodo Foucault
legge Minkowski, Jaspers e soprattutto Binswanger. Le centinaia di note di
lettura che dedica alla psicopatologia esistenziale nella prima meta degli anni
Cinguanta vanno ben oltre Sogno ed esistenza. Tra i manoscritti di Foucault
conservati alla BnF ci sono due scatole che contengono circa quattrocento

80 M. Foucault, Binswanger et [’analyse existentielle, 0p. Cit., p. 35.

& Ibidem.

52 M. Foucault, La recherche scientifique et la psychologie, trad. it. cit., p. 36.
8 lvi, p. 37 (trad. parzialmente modificata).

8 M. Foucault, Binswanger et ’analyse existentielle, 0p. cit., p. 112.

81vi, p. 139.

52



fogli ciascuna: si tratta di appunti di lettura raccolti in varie cartelle dedicate,
oltre che all’opera di Binswanger (testi, casi clinici, concetti), a Roland Kuhn,
Paul Haberlin, Hans Kunz, Viktor Emil von Gebsattel, Alfred Storch.

Foucault si interessa quindi a Binswanger come psichiatra e clinico, nel
contesto di una riflessione sul problema del patologico. Gran parte del
manoscritto & dedicata all’analisi dei casi pubblicati da Binswanger (Ellen
West, Lola Voss, Jirg Ziind®), Roland Kuhn (Franz Weber®’, Georg®,
Lina®%) e Medard Boss (il caso di Konrad Schwing®).

Inoltre, se, da un lato, 1’analisi esistenziale rappresenta un superamento
antropologico della fenomenologia che Foucault ritiene inevitabile, dall’altro,
essa permette al filosofo di approfondire le carenze dell’approccio freudiano
al patologico. Da questo punto di vista, I’esempio dell’analisi dei sogni e
paradigmatico. Come nella sua “Introduzione” a Le réve et [’existence,
Foucault si propone qui di criticare il simbolismo psicoanalitico:

L’errore principale della psicoanalisi € quello di spezzare 1’unita in cui
il paziente si esprime, e di ripartirla al di qua e al di la di una linea che
separa il simbolo e il simbolizzato, il conscio e I’inconscio,
’espressione manifesta e le pulsioni istintuali che la sottendono.™

Al contrario, per Binswanger, «si tratta di ritrovare I’unita che fonda
tutte le dimensioni della presenza [dell’essere umano] nel mondo, la radice
del suo essere»’?. Come sottolinea Foucault, I’essere umano «non & una

% |_. Binswanger, Der Fall Ellen West. Eine anthropologisch-klinische Studie, “Schweizer
Archiv fiir Neurologie und Psychiatrie”, 53 (1944), pp. 255-727, 54 (1944), p. 69-117, pp.
330-360, 55 (1945), pp. 16-40; Studien zum Schizophrenienproblem. Der Fall Lola Voss,
“Schweizer Archiv fiir Neurologie und Psychiatrie”, 63 (1949), pp. 29-97; Der Fall Jurg
Zind, “Schweizer Archiv fiir Neurologie und Psychiatrie”, 56 (1946), pp. 191-220, 58
(1947), pp. 1-43, 59 (1947), pp. 21-36.

67 Roland Kuhn, Uber die Bedeutung vom Grenzen im Wahn, “Monatsschrift fiir Psychiatrie
und Neurologie”, 124, 4-5-6 (1952), pp. 354-383.

% R. Kuhn, Daseinsanalyse eines Falles von Schizophrenie, “Monatsschrift fir Psychiatrie
und Neurologie”, 112 (1946), pp. 233-257; Mordversuch eines depressiven Fetischisten und
Sodomisten an einer Dirne, “Monatsschrift fiir Psychiatrie und Neurologie”, 116, 1-2-3
(1948), pp. 66-151.

8 R. Kuhn, Daseinsanalyse in psychotherapeutischen Gesprach, “Schweizer Archiv fir
Neurologie und Psychiatrie”, 67, 1 (1951), pp. 52-60.

0 Medard Boss, Sinn und Gehalt der sexuellen Perversionen: ein daseinanalytischer Beitrag
zur psychopathologie des Phanomens der Liebe, Huber, Bern 1947.

I M. Foucault, Binswanger et /’analyse existentielle, op. cit., p. 55.

2 lvi, p. 139.

53



gerarchia di strutture che si incastrano le une nelle altre [...], ma 1’unita
radicale di tutte.

La “sorprendente rivoluzione ” di Binswanger

Qual é I’approccio metodologico che consente a Binswanger di
riconoscere e spiegare I’esperienza patologica Ssenza presupporre una
separazione tra I’essere umano e la sua malattia? Il punto di partenza é il
concetto di Dasein, che lo psichiatra intende come I’essere dell’individuo nel
mondo. Secondo Binswanger, 1’essere-nel-mondo e definito da direzioni
strutturali a priori che determinano i modi in cui si costituisce 1’esperienza.
Queste strutture a priori sono la spazialita, la temporalita e 1’intersoggettivita.
Esse appaiono come la condizione di possibilita di quello che Binswanger
chiama il “progetto di mondo” del paziente. E proprio analizzando tali
strutture che lo psichiatra puo individuare il “significato comune”, o I’’unita
di stile” di questo mondo. In questo modo, 1’esperienza patologica non viene
pil concepita come esteriore al paziente, ma viene riconosciuta come il suo
stesso progetto:

Non si tratta di sapere quali alterazioni del suo universo lo indicano ora
come schizofrenico, ma solo di sapere in quale universo vive
quest’uomo che lo psichiatra designa come schizofrenico. Non si tratta
solo di dire che 1’analista deve eliminare ogni distinzione tra normale e
patologico, [...] non si tratta solo di dire che lo spazio o il tempo di un
malato, invece di essere uno spazio rimpicciolito e un tempo alterato,
sono un altro tempo e un altro spazio; si tratta di dire, molto
semplicemente — ma & questo il punto cruciale — che il mondo di questo
schizofrenico al quale é stato dato il nome di E[llen]. W[est]. non é altro
che il suo mondo, con il suo tempo, il suo spazio e il suo entourage
umano. Significa rifiutare di chiedere alla malattia di rendere conto di
guesto universo per cercarne il fondamento nel malato stesso: e non in
guanto malato, ma soltanto in quanto esso & uomo, & esistenza, € libero.
Il mondo del malato non € il processo della malattia, € il progetto
dell’uomo’®.

Per questo Foucault, nel descrivere la malattia, utilizza spesso in questo
manoscritto i concetti di “destino” o “verita”. Ispirato senza dubbio anche

3 M. Foucault, Binswanger et [’analyse existentielle, 0p. Cit., p. 64 (trad. nostra).

54



dagli studi di Sartre su Baudelaire (1947) e Genet (1952)"4, cosi come dallo
scritto di Jaspers su Nietzsche — la cui traduzione francese appare nel 1950 —
Foucault insiste nel mostrare che la malattia, secondo la prospettiva
esistenziale, non proviene dalla natura né, come direbbe Sartre, dagli «oscuri
chimismi che la psicoanalisi relega nell’inconscio»’®.

Per il fatto di aver ricondotto «interamente la psicopatologia alla
prospettiva della liberta e della verita»’’, Foucault riconosce a Binswanger il
merito di aver compiuto una “rivoluzione sorprendente”’® nel campo della
psicopatologia. Pur partendo dall’orizzonte classico della psichiatria,
Binswanger sarebbe riuscito a operare “un cambiamento radicale nelle norme
di comprensione della malattia mentale”’®. Perché dunque Foucault finisce
per abbandonare un tale modello?

Dopo aver esposto le ragioni fondamentali che oppongono la
Daseinsanalyse alla psicopatologia classica, Foucault pone le domande che
lo impegneranno fino alla conclusione del suo manoscritto. Pensare la
malattia mentale in termini di liberta e verita, si chiede:

non significa fare ritorno in psichiatria a un punto di vista metafisico
che riconduce la realta concreta dell’'uvomo ad astrazioni trascendenti
[...] Cid non significa, in un certo senso, voler soffocare cio che ¢
sempre stato uno scandalo metafisico, in un pensiero malato, in una
ragione demente, in una condotta insensata, per ricollocarli
nell’universo calmo di una liberta che si afferma e di una verita
costituita? Volendo restituire all’uomo malato cid che di piu
essenzialmente umano vi € nell’'uomo stesso, Binswanger non si
costringe forse a una deviazione quasi teologica attraverso una verita e
una liberta il cui contenuto va oltre I’esistenza umana e la cui origine la
precede?®

4 Jean-Paul Sartre, Baudelaire, Paris, Gallimard, 1947 (Baudelaire, trad. it. di Jacopo Darca,
Milano, Mondadori, 1989); Saint Genet comédien et martyr, Paris, Gallimard, 1952 (Santo
Genet, commediante e martire, trad. it. di Corrado Pavolin, Milano, Il Saggiatore, 1972).

S K. Jaspers, Nietzsche. Einflhrung in das Verstandnis seines Philosophierens, Berlin, De
Gruyter, 1936 (Nietzsche : introduzione alla comprensione del suo filosofare, trad. it. di Luigi
Rustichelli, Milano, Mursia, 1996); trad. fr. Henri Niel, Nietzsche. Introduction a sa
philosophie, Paris, Gallimard, 1950.

76 J.-P. Sartre, Baudelaire, op. cit., p. 70 (trad. parzialmente modificata).

" M. Foucault, Binswanger et ’analyse existentielle, 0p. cit., p. 142.

8 bidem.

S Ivi, p. 141.

80 Ivi, p. 142.

55



Il superamento della Daseinsanalyse

Ancora una volta, come nel caso della critica di Foucault alla
prospettiva fenomenologica di Husserl, € lo “scandalo” della malattia a
costituire 1’ostacolo che mette in crisi il discorso psicopatologico. Tuttavia, la
prima risposta di Foucault a queste domande e piuttosto a favore di
Binswanger. In questo senso, va ricordato che & a Binswanger in quanto
psichiatra che Foucault si era rivolto in precedenza, ed é proprio da questo
punto di vista che egli sottolinea come la Daseinsanalyse, «in quanto
riflessione sull’'uomo malato, puo riguardare sempre soltanto i modi di essere
dell’uomo, & non in maniera generale il suo essere in quanto realta umana»®L.
In altre parole, nelle sue analisi cliniche di casi, non si tratta mai per
Binswanger di «analizzare “le strutture fondamentali dell’esistenza umana”,
quanto “le possibilita che il Dasein ha scelto di fatto”»®.

L’analisi di Foucault qui e molto simile a quella esposta
nell’Introduzione a Sogno ed esistenza. Come in quest’ultimo caso egli Ci
avverte che «la deviazione per una filosofia piu 0 meno heideggeriana non e
un rito iniziatico che apre 1’accesso all’esoterismo della Daseinsanalyse»®,
cosi anche nel manoscritto di Lille egli sottolinea che, per Binswanger, «la
riflessione ontologica alla maniera di Heidegger pud solo essere
referenziale»®. Tuttavia, nell’Introduzione del 1954 Foucault riconosce allo
stesso tempo che il modo in cui Binswanger intende caratterizzare
I’«incontro» con I’esistenza concreta del malato, cosi come «lo statuto che
bisogna concedere alle condizioni ontologiche dell’esistenza, costituiscono
sicuramente un problema»®. E aggiunge: «ma noi ci riserviamo di affrontarli
in un altro momento»®. E precisamente a queste domande che & dedicata
I’ultima parte del manoscritto di Lille.

| problemi, secondo Foucault, sorgono proprio quando Binswanger
abbandona il livello della riflessione clinica, cioé I’approccio esistenziale
“pratico” utilizzato nelle sue analisi dei casi, per dare al suo approccio un vero
fondamento ontologico. E qui, scrive Foucault, che la Daseinsanalyse finisce

81 |vi, pp. 143-144.

82 |vi, p. 144.

81d., Introduction a L. Binswanger, “Le réve et l’existence”, trad. it. cit., p. 4 (trad.
modificata).

8 1d., Binswanger et [’analyse existentielle, op. cit., p. 144.

8 1d., Introduction a L. Binswanger, “Le réve et l’existence”, trad. it. cit., p. 4 (trad.
parzialmente modificata).

8 Ibidem.

56



«in un’impasse metafisica»®’. Questo passaggio dalla riflessione clinica alla
speculazione sarebbe stato realizzato da Binswanger nella sua opera teorica
del 1942, le Grundformen und Erkenntnis menschlichen Daseins: qui lo
psichiatra svizzero riconosce nell’intersoggettivita — che definisce come la
struttura dell” “amore” o dell’ “incontro nell’amore” (liebende Begegnung) —
come «l’origine di tutti i significati e il fondamento di tutte le strutture»®,

Agli occhi di Foucault, se é vero che «la Daseinsanalyse, esplicitando
I’orizzonte interumano di ogni esistenza, scopre dunque le basi sulle quali puo
e deve essere condotta un’azione terapeutica»®®, concependo questo orizzonte
come la condizione ontologica esistenziale di cui I’esperienza patologica
priva, finisce per commettere un doppio errore: da una parte, sostituisce
all’incontro concreto tra medico e paziente un “noi ontologico”® che lo
condanna a eludere il malato nella sua realta unica; dall’altra, finisce per
adottare proprio quell’atteggiamento che Binswanger condanna nel medico,
ovvero quello di «prendere I’altro “nel suo punto debole”»%. In altre parole,
la Daseinsanalyse finisce per

cercare cio che lo rende [il malato] “diverso dagli altri”, far emergere
dei disturbi che vengono designati come tali sulla base di un ideale
eretto a norma, esaurire I’essenza della malattia nella somma dei deficit
del malato: una concezione negativa della malattia che & come il
“cordone sanitario” teso dal medico intorno al malato, la misura di
sicurezza che egli adotta per separare in modo radicale il normale dal
patologico®.

Riconoscendo in tal modo nella malattia «non tanto una possibilita
esistenziale che si apre, ma un obbligo esistenziale imposto», la
Daseinsanalyse finisce in questo modo per «sovrapporre la riflessione etica a
quella ontologica e antropologica. Tutti temi, questi — aggiunge Foucault —
che la riflessione heideggeriana rifiuta e che sembrano esprimere la cattiva
coscienza religiosa di un pensiero che non ha il coraggio di se stesso»®.

87 Ivi, p. 166.

8 Ivi, p. 132.

8 |vi, p. 147-148.
% lvi, p. 166.

% Ivi, p. 149.

9 Ibidem.

9 Ivi, p. 166.

57



Per sfuggire a questa ambivalenza tra il suo approccio metodologico-
clinico e il suo fondamento speculativo, Foucault suggerisce alla
Daseinsanalyse di concentrare i suoi sforzi sulla dimensione clinica della sua
teoria, ovvero sul rapporto tra medico e malato. Ora, poiché questa relazione
si basa sul linguaggio, e verso «l’analisi rigorosa del fenomeno
dell’espressione»® che deve dirigersi il chiarimento esistenziale, al fine di
reperire quelle strutture o “direzioni di senso” (Bedeutungsrichtungen) che
costituiscono la condizione immanente di possibilita di ogni forma di
esperienza.

Approfondire il problema dell’espressione € proprio quello che
Foucault si propone di fare nell’Introduzione a Sogno ed esistenza, che é
dedicata quindi al tema su cui si conclude il manoscritto su Binswanger et
['analyse existentielle. Nell’Introduzione, infatti, Foucault sembra voler
riscattare la Daseinsanalyse dal suo impegno speculativo, suggerendo,
attraverso I’esame dell’esperienza onirica, la strada di un’analisi delle «forme
oggettive dell’espressione, € [dei] contenuti storici che essa racchiude»®®. Nel
manoscritto di Lille, invece, egli espone la sua critica al progetto di
Binswanger, approfondendo proprio quei problemi relativi alle condizioni
ontologiche dell’esistenza che 1’Introduzione si riserva di affrontare «in un
altro momento». Si tratta dei problemi di cui il filosofo parla in una lettera
indirizzata a Binswanger nel maggio 1954, dopo averlo incontrato a
Kreuzlingen, in cui scrive che sarebbe molto contento se, al loro prossimo
incontro, gli permettesse di «porgli qualche domanda su questo problema
della fatticita, della trascendenza e dell’amore» ®®. Purtroppo, perd, non
abbiamo documenti circa il secondo incontro tra Foucault e Binswanger,
avvenuto a Brissago nel settembre 1954.

Di fronte all’ambivalenza in cui si trova, scrive Foucault, la
Daseinsanalyse sarebbe cosi nella condizione di dover scegliere «tra un
ritorno al problema dell’espressione, all’analisi del linguaggio, [...] € un
ricorso metafisico al tema classico dell’amore, come possibilita fondamentale

% Ibidem.

% Ivi, p. 167.

% |ettera del 21 maggio 1954. Cfr. La correspondance entre Michel Foucault et Ludwig
Binswanger, 1954-1956, op.cit., p. 193 (trad. nostra). Foucault dedica diverse note di lettura
al tema dell’amore cosi come questo € trattato da Binswanger nelle Grundformen.

58



di stabilire tra le esistenze un rapporto che si radica in esse, ma al tempo stesso
le trascende»®’. In altre parole, per la Daseinsanalyse:

si tratta di scegliere tra la storia e 1’eternita, tra la comunicazione
concreta degli esseri umani e la comunione metafisica delle esistenze;
tra I’immanenza e la trascendenza; in breve, tra una filosofia dell’amore
e un’analisi dell’espressione, tra la speculazione metafisica e la
riflessione oggettiva®®.

Tuttavia, nel suo manoscritto, Foucault osserva chiaramente che «tali
considerazioni, € evidente, farebbero esplodere le coordinate dell’analisi
esistenziale» % Proseguire nello sforzo di esaminare 1’universo
dell’espressione — come Foucault fa nella sua Introduzione a Sogno ed
esistenza — significa quindi andare oltre il progetto della Daseinsanalyse.
Questo spiega le precauzioni che egli prende nel presentare questo testo a
Binswanger: nella lettera che invia allo psichiatra insieme al testo
dell’Introduzione, scrive infatti che spera che lo psichiatra possa
«riconoscersi in queste poche pagine»®,

E evidente, pertanto, che il fatto che Foucault dedichi uno studio alla
Daseinsanalyse non significa che il filosofo sia favorevole a questa
prospettiva teorica. In realta, tentando lui stesso, nell’Introduzione del 1954,
la strada proposta a Binswanger per riformulare il suo progetto psichiatrico,
Foucault mostra di aver gia abbandonato la prospettiva dell’analisi
esistenziale.

Le profonde modifiche che nel 1962 Foucault apportera a Maladie
mentale et personnalité, nella nuova versione dell’opera intitolata Maladie
mentale et psychologie, illustrano in modo molto esplicito questo
cambiamento di direzione. Nel capitolo finale del libro, infatti, Foucault
osserva che:

si puo certamente mettere la malattia mentale in rapporto con la genesi
umana, in rapporto con la storia psicologica e individuale, in rapporto
con le forme di esistenza. Ma non si deve fare di questi diversi aspetti

% 1d., Binswanger et [’analyse existentielle, 0p. Cit., p. 166.

% Ivi, p. 167.

% Ibidedm.

100 _ettera del 27 aprile 1954. Cfr. La correspondance entre Michel Foucault et Ludwig
Binswanger, 1954-1956, op.cit., p. 183 (trad. nostra).

59



della malattia delle forme ontologiche, pena il ricorso a spiegazioni
mitiche, come 1’evoluzione delle strutture psicologiche, la teoria degli
istinti o la psicologia esistenziale'®*.

Nel 1984, nella Prefazione scritta per 1’edizione americana di Histoire
de la sexualité, Foucault ritorna sul suo interesse per 1’analisi esistenziale,
sottolineando che essa lo lasciava insoddisfatto a causa della sua
«insufficienza teorica nell’elaborazione della nozione di esperienza e
[del]I’ambiguita del suo legame con una pratica psichiatrica che esso [il
progetto dell’analisi esistenziale] ignorava e, al contempo, presupponeva»%.
Eppure, I’approccio fenomenologico-esistenziale é tutt’altro che assente dalle
preoccupazioni che motivano la fase successiva della carriera del filosofo,
come dimostra Folie et déraison. Tornando al periodo in cui scriveva questo
libro, Foucault ammettera che all’epoca era ancora «dilaniato tra la
fenomenologia e la psicologia esistenziale» e che «[le sue] ricerche erano un
tentativo di vedere in che misura queste ultime potessero essere definite in
termini storici»®,

Nell’autunno del 1955 Foucault lascia il suo incarico a Lille per recarsi
in Svezia. Dalla corrispondenza tra Jacqueline Verdeaux e Binswanger
apprendiamo che in quel periodo Jacqueline Verdeaux aveva intenzione di
collaborare con Foucault a «una sorta di dizionario dei termini
daseinsanalitici» per accompagnare la sua traduzione in francese del caso
clinico di Suzanne Urban'®. Quest’opera, tuttavia, sara pubblicata solo nel
1957 senza il nome di Foucault e senza alcun dizionario allegato. A Uppsala,
Foucault lavora contemporaneamente alla traduzione di Der Gestaltkreis di

101 1d., Maladie mentale et psychologie, Paris, PUF (Malattia mentale e psicologia, trad. di
Fabio Polidori, Cortina, Milano 1997, p. 97. Trad. parzialmente modificata).

192 1d., Preface to the “History of Sexuality”, in Paul Rabinow (a cura di), The Foucault
Reader, Pantheon Books, New York 1984, pp. 333-339; poi in Dits et écrits, op. cit., vol. IV,
n. 340: Préface a I’ “Histoire de la sexualité”, pp. 578-584 (Prefazione alla “Storia della
sessualita”, trad. it. di Sabrina Loriga, in Archivio Foucault, vol.

3: 1978-1985. Estetica dell esistenza, etica, politica, Feltrinelli, Milano 1998, pp. 233-239,
p. 234, trad. parzialmente modificata).

103 1d., Archéologie d’une passion [1983], in Dits et Ecrits, op. cit., vol. 1V, n. 343, pp.
601-610 (Archeologia di una passione, trad. it di Deborah Borca, in Follia e psichiatria, op.
cit., pp. 281-292, p. 292).

104 Lettere, rispettivamente, dell’l luglio e del 2 settembre 1954 (Binswanger-Archiv,
Universitatsarchiv Tibingen, segnatura: 443/60). Ludwig Binswanger, Le Cas Suzanne
Urban: étude sur la schizophrénie, trad. fr. di Jacqueline Verdeaux, Desclée de Brouwer,
Paris 1957 (riedizione Paris, Alias, 2019).

60



Viktor von Weizsacker'® e a uno dei volumi per i quali ha firmato un
contratto con le Editions de la Table ronde. Il contratto per I’opera, intitolata
provvisoriamente Histoire de la folie, e firmato da Foucault e Jacqueline
Verdeaux!®. In realta, quest’opera € destinata a diventare la tesi principale
che Foucault avrebbe difeso alla Sorbona nel 1961, con Canguilhem come
relatore. Da parte sua, Jacqueline Verdeaux continua a lavorare sulla
Daseinsanalyse. Nel 1956, traduce La personne du schizophréne di Jakob
Wyrsch®®” e lavora alla versione francese della Phénoménologie du masque
di Roland Kuhn®®, Foucault accetta di leggere le bozze delle sue traduzioni,
che la invita a inviargli a Uppsala. Si chiede pero: «Ma sono ancora
competente?»1%°,

105 viktor von Weizsacker, Der Gestaltkreis. Theorie der Einheit von Wahrnehmen und
Bewegen, Leipzig, G. Thieme, 1940; Stuttgart, G. Thieme, 1948*; trad. fr. di Michel Foucault
e Daniel Rocher, Le cycle de la structure, Paris, Desclée de Brouwer, 1958.

106 Cfr. Philippe Artiéres e Jean-Francois Bert, Un succés philosophique. L Histoire de la
folie a I’4ge classique de Michel Foucault, Caen, IMEC éditeur, Presses Universitaires de
Caen, 2011, pp. 40-47.

107 Jakob Wyrsch, Die Person des Schizophrenen. Studien zur Klinik, Psychologie,
Daseinsweise, Berne, Paul Haupt, 1949 (La Personne du schizophréne. Etude clinique,
psychologique et anthropophénoménologique, Paris, PUF, 1956.

108 Roland Kuhn, Uber Maskendeutungen im Rorschachschen Versuch, Basel, Karger, 1944;
19542 (Phénoménologie du masque a travers le test de Rorschach, Paris, Desclée, de
Brouwer, 1957).

109 |_ettera del 29 dicembre 1956 (archivio famiglia Verdeaux).

61






