
 
DOI Code: 10.1285/i18285368aXXXIXn110p35 

 

 

 

IL GIOVANE FOUCAULT E LA PSICOPATOLOGIA:  

UN NUOVO CORPUS E NUOVE INTERPRETAZIONI 

ELISABETTA BASSO* 
 

 

 
Abstract 

L’articolo ricostruisce, a partire dai nuovi materiali d’archivio resi disponibili dal Fonds 

Michel Foucault, la genesi e l’evoluzione del pensiero foucaultiano negli anni Cinquanta, 

mettendo in discussione la tesi di una rottura netta tra i primi scritti “psicologici” e l’opera 

archeologica inaugurata con Folie et déraison. Attraverso l’analisi di manoscritti, note di 

lettura, corrispondenze e corsi inediti, il contributo mostra come l’interesse di Foucault per 

la psicopatologia fenomenologica e per l’analisi esistenziale – in particolare per l’opera di 

Ludwig Binswanger – costituisca un momento strutturale, e non meramente contingente, del 

percorso intellettuale del filosofo. Il manoscritto Binswanger et l’analyse existentielle emerge 

come l’anello mancante tra l’Introduzione a Le rêve et l’existence e Folie et déraison, 

rivelando una critica interna alla fenomenologia e alla Daseinsanalyse che prepara il 

passaggio al programma archeologico. L’articolo evidenzia come lo “scandalo” 

dell’esperienza patologica conduca Foucault a superare sia il naturalismo psichiatrico sia la 

fondazione ontologica dell’analisi esistenziale, orientandolo verso una storicizzazione 

radicale dell’esperienza e dei saperi psicologici. L’archivio foucaultiano appare così non solo 

come una fonte documentaria, ma come un laboratorio teorico decisivo per comprendere la 

continuità metodologica e concettuale dell’opera di Foucault.  

 

Keywords: Michel Foucault, Archivio, Psicopatologia fenomenologica, Daseinsanalyse, 

Archeologia del sapere. 

 

 

L’Archivio Foucault 

Nella sovracopertina della prima edizione di Folie et déraison: histoire 

de la folie à l’âge classique, pubblicata nel 1961, Foucault presenta la propria 

opera come un libro il cui «autore è di professione un filosofo che si è rivolto 

alla psicologia, e dalla psicologia alla storia»1. In effetti, tra la fine degli anni 

Cinquanta e l’inizio degli anni Sessanta, l’interesse di Foucault per i metodi 

e i temi della psicologia e della psicopatologia è chiaramente orientato a 

                                                 

* Professoressa di Filosofia Teoretica, Università di Pavia. 

 
1 Michel Foucault, Folie et déraison. Histoire de la folie à l’âge classique, Plon, Paris 1961 

(trad. nostra). 



 

 

36 

prendere in considerazione la dimensione storica di queste discipline2. Questa 

problematizzazione storica finirà per condurre Foucault a mettere in 

discussione il concetto stesso di malattia mentale e, di conseguenza, la 

«validità della psichiatria», come sottolinea lo psichiatra Henri Ey nel 1969, 

in occasione delle “Journées annuelles” de l’“Évolution psychiatrique”3.  

Agli occhi di molti lettori, questa contestazione è parsa contraddire 

l’approccio filosofico alla psicopatologia che Foucault aveva esplorato nei 

suoi primi lavori, in particolare nell’Introduzione alla traduzione francese del 

saggio dello psichiatra svizzero Ludwig Binswanger: Le rêve et l’existence, 

nel 19544. Salvo poche eccezioni, i primi scritti di Foucault sono stati quindi 

considerati dalla maggior parte degli interpreti come immaturi rispetto 

all’impresa archeologica avviata con Folie et déraison. Di qui la presunta 

rottura che sussisterebbe tra questi scritti e il resto dell’opera di Foucault, una 

rottura concettuale che alcuni ricercatori hanno attribuito a contingenze 

biografiche e persino accademiche. Secondo il sociologo Moreno Pestaña, in 

particolare, la scelta di Foucault di lavorare sull’antropologia fenomenologica 

all’inizio degli anni Cinquanta non sarebbe stato altro che un esercizio di 

legittimazione volto a garantire al filosofo un futuro professionale nel 

contesto francese dell’epoca, un contesto nel quale la fenomenologia – sulla 

scia di Sartre e Merleau-Ponty – giocava un ruolo di primo piano5.  

Oggi la riflessione sull’opera di Foucault è notevolmente facilitata 

dall’accesso a numerosi nuovi materiali d’archivio. Nel 2012 il governo 

francese ha riconosciuto come “tesoro nazionale” l’archivio personale del 

filosofo, archivio che un anno più tardi è stato acquisito dal Dipartimento 

manoscritti della Bibliothèque nationale de France (BnF). Il “Fonds Michel 

                                                 
2 A questo proposito, cfr. Luca Paltrinieri, Philosophie, psychologie, histoire dans les années 

1950. Maladie mentale et personnalité comme analyseur, in G. Bianco e F. Fruteau de Laclos 

(a cura di)., L’Angle mort des années 1950, Publications de la Sorbonne, Paris 2016, pp. 169-

191. 
3 Henri Ey, Introduction aux débats. La conception idéologique de “L’Histoire de la folie” 

de Michel Foucault, Journées annuelles de l’ “Évolution psychiatrique”, 6-7 décembre 1969, 

L’Évolution Psychiatrique, 36, 2 (1971), p. 225. 
4 M. Foucault, Introduction à L. Binswanger, Le rêve et l’existence, Desclée de Brouwer, 

Paris 1954, pp. 9-128; ora in Dits et Écrits, 1954‑1988, ed. diretta da Daniel Defert e François 

Ewald, con la collaborazione di Jacques Lagrange, Gallimard, Paris 1994, vol. I, n. 1, pp. 65-

118 (Il sogno, trad. it. di Maria Colò, Cortina, Milano 2003). 
5 Cfr. in particolare José Luis Moreno Pestaña, Convirtiéndose en Foucault: sociogénesis de 

un filósofo, Montesinos, Barcelona 2006 (En devenant Foucault. Sociogenèse d’un grand 

philosophe, trad. fr. di Ph. Hunt, Éditions du Croquant, Broissieux 2006). 



 

 

37 

Foucault” si compone di tre parti, ognuna delle quali ha una forma e una storia 

di acquisizione diversa. Daniel Defert, partner ed erede di Foucault, aveva già 

donato alla BnF nel 1994 le prime versioni manoscritte de L’archeologia del 

sapere (1969) e di due volumi della Storia della sessualità (L’uso del piacere 

e La cura di sé, entrambi del 1984). La famiglia Foucault ha depositato invece 

altri documenti personali del filosofo che coprono il periodo che va dalla fine 

degli anni Quaranta – quando Foucault era ancora studente universitario – 

fino alla sua partenza per la Svezia nel 1955. L’intero “Fonds Michel 

Foucault” si compone oggi di quasi 40.000 fogli manoscritti e dattiloscritti, 

tra cui note di lettura, appunti per lezioni e conferenze, alcuni manoscritti 

preparatori per libri, oltre a diversi quaderni che costituiscono il diario 

intellettuale del filosofo6. 

L’insieme di questi documenti permette di seguire l’evoluzione del 

pensiero di Foucault nell’arco di quasi quarant’anni: dagli appunti e dai primi 

scritti studenteschi, dai vari progetti di tesi di dottorato, fino alla gestazione 

delle lezioni al Collège de France e alla serie di volumi sulla storia della 

sessualità. Questo materiale d’archivio, oltre a divenire immediatamente uno 

strumento indispensabile per gli studiosi, ha ispirato una serie di nuovi 

progetti editoriali. Nel 2013 Jean-François Braunstein, Arnold Davidson e 

Daniele Lorenzini hanno inaugurato presso l’editore parigino Vrin la collana 

“Philosophie du present. Foucault inédit”. Da allora sono già apparsi 

numerosi volumi che raccolgono varie conferenze e scritti inediti del 

filosofo 7 . Nel 2015, la prestigiosa collana Bibliothèque de la Pléiade 

                                                 
6  Cfr. Marie-Odile Germain, Michel Foucault de retour à la BnF, “Chroniques de la 

Bibliothèque nationale de France”, 70 (2014), pp. 26-27. Un altro gruppo di documenti, 

riunito nel 1986 presso la Bibliothèque du Saulchoir di Parigi dal Centre Michel Foucault, 

nel 1997, è stato depositato presso l’IMEC (Institut Mémoires de l’édition contemporaine) di 

Caen, in Normandia. Oltre alle registrazioni delle lezioni di Foucault al Collège de France, 

questo archivio contiene i seminari tenuti dal filosofo negli Stati Uniti, interviste e programmi 

radiofonici, oltre ai manoscritti di alcuni articoli, alla corrispondenza e alla letteratura critica 

sull’opera di Foucault. 
7 M. Foucault, L’origine de l’herméneutique de soi: conférences prononcées à Dartmouth 

College 1980, a cura di Henri-Paul Fruchaud e Daniele Lorenzini, Vrin, Paris 2013; Qu’est-

ce que la critique?, suivi de La culture de soi, ed. Henri-Paul Fruchaud e Daniele Lorenzini, 

Vrin, Paris 2015; Discours et vérité, précédé de La parrêsia, a cura di Henri-Paul Fruchaud 

e Daniele Lorenzini, Vrin, Paris 2016; Dire vrai sur soi-même, conférences prononcées à 

l’Université Victoria de Toronto 1982, a cura di Henri-Paul Fruchaud e Daniele Lorenzini, 

Vrin, Paris 2017; Folie, langage, littérature, a cura di Henri-Paul Fruchaud, Daniele 

Lorenzini e Judith Revel, Vrin, Paris 2019; Généalogies de la sexualité a cura di Henri Paul 

Fruchaud e Danièle Lorenzini, Vrin, Paris 2024; Histoire de la vérité Cours à l’Université 



 

 

38 

(Gallimard) ha pubblicato l’edizione delle Œuvres di Foucault; nello stesso 

anno è stata completata la pubblicazione dei corsi del filosofo al Collège de 

France (Parigi, Seuil/Gallimard/EHESS, collana “Hautes Études”). 8  Nel 

2018, è stato pubblicato il quarto volume della Storia della sessualità, testo 

che era quasi completato da Foucault al momento della sua morte 9  e 

recentemente è uscito il volume inedito Les hermaphrodites, annunciato da 

Foucault nel 1978 e poi non pubblicato10. Nel 2016, l’editore francese Seuil 

ha inaugurato una nuova serie intitolata “Cours et travaux de Michel Foucault 

avant le Collège de France”, diretta da François Ewald, la quale raccoglie i 

manoscritti inediti dei corsi e degli scritti di Foucault del periodo che precede 

la sua nomina al Collège de France nel 197011. Questa serie prevede diversi 

volumi fino al 2026: vi sono comprese le lezioni di antropologia filosofica 

tenute da Foucault nei primi anni Cinquanta, allorché era docente 

all’Università di Lille e all’École normale supérieure (ENS) di Parigi (La 

question anthropologique 12 ); un volume inedito all’incirca dello stesso 

                                                 
d’État de New York à Buffalo, mars et avril 1972 a cura di Henri Paul Fruchaud e Orazio 

Irrera, Vrin, Paris 2025. Tra le pubblicazioni delle lezioni e dei seminari di Foucault, si 

segnala anche il volume che raccoglie il ciclo di lezioni di Foucault all’Università di Lovanio 

nel 1981: Mal faire, dire vrai. Fonction de l’aveu en justice, ed. Fabienne Brion e Bernard E. 

Harcourt, Presses universitaires de Louvain, Louvain 2012. Per un ulteriore resoconto di 

queste nuove pubblicazioni, si veda Jean-François Bert e Jérôme Lamy, Michel Foucault 

“inédit”, “Cahiers d’histoire. Revue d’histoire critique”, 140 (2018), pp. 149-164, e Stuart 

Elden, Afterword: Afterlives, in David Macey, The Lives of Michel Foucault, Verso, London 

2019, pp. 481-491. 
8 Per la storia della pubblicazione dei corsi di Foucault al Collège de France, si veda Christian 

Del Vento e Jean-Louis Fournel, L’édition des cours et les “pistes” de Michel Foucault. 

Entretiens avec Mauro Bertani, Alessandro Fontana et Michel Senellart, “Laboratoire 

italien”, 7 (2007), 2020. URL: https://journals.openedition.org/laboratoireitalien/144 

(consultato 10/10/2023). Cfr. anche Daniel Defert, “Je crois au temps…”. Daniel Defert 

légataire des manuscrits de Michel Foucault, Intervista con Guillaume Bellon, 

“Recto/Verso”, 1 (2007), pp. 1-7. 
9 M. Foucault, Les aveux de la chair, a cura di Frédéric Gros, Gallimard, Paris 2018 (Le 

confessioni della carne, trad. it. di Deborah Borca, Feltrinelli, Milano 2019). 
10 A cura di Henri-Paul Fruchaud e Arianna Sforzini, Gallimard, Paris 2025. 
11 Su questo progetto, si veda il numero speciale della rivista anglosassone Theory, Culture 

& Society, 40, 1-2 (2023), dedicato a: Foucault before the Collège de France, a cura di Stuart 

Elden, Orazio Irrera e Daniele Lorenzini. 
12 M. Foucault, La question anthropologique. Cours 1954-1955, a cura di Arianna Sforzini, 

EHESS/Gallimard/Seuil, Paris 2022. 

https://journals.openedition.org/laboratoireitalien/144


 

 

39 

periodo sull’analisi esistenziale di Ludwig Binswanger 13 , e un denso 

manoscritto su “fenomenologia e psicologia” (Phénoménologie et 

psychologie14). Per quanto riguarda gli anni Sessanta, la serie prevede le 

lezioni brasiliane su Les mots et les choses tenute a San Paolo prima della 

pubblicazione dell’omonimo libro 15 , le lezioni sulla sessualità tenute 

rispettivamente alle Università di Clermont Ferrand (1964) e di Vincennes 

(1969)16; i corsi all’Università di Tunisi nel 1966-1968, rispettivamente sul 

discorso filosofico e su La Place de l’homme dans la pensée occidentale 

moderne; e infine le lezioni su Nietzsche presso l’Università di Vincennes 

(1969-1970), nonché due conferenze sullo stesso autore tenute negli Stati 

Uniti tra il 1970 e il 197117.  

A questo lungo elenco di pubblicazioni, recenti o ancora all’orizzonte, 

vanno aggiunti i numerosi testi – frammenti di manoscritti o interviste inedite 

– che sono stati pubblicati negli ultimi anni in riviste o volumi collettanei18, e 

                                                 
13 Id., Binswanger et l’analyse existentielle, a cura di Elisabetta Basso, 

EHESS/Gallimard/Seuil, Paris 2021 (trad. it. Deborah Borca, Ludwig Bonswangere l’analisi 

esistenziale; feltrinelli, Milano 2024). 
14  Id., Phénoménologie et psychologie: 1953-1954, a cura di Philippe Sabot, 

EHESS/Gallimard/Seuil, Paris 2021. 
15 Archéologie des sciences humaines. Cours, Sao Paulo (1965), a cura di Philippe Sabot, 

EHESS/Gallimar/Seuil, Paris 2025.  
16  Id., La sexualité: cours donné à l’Université de Clermont-Ferrand, 1964; suivi de Le 

discours de la sexualité: cours donné à l’Université de Vincennes, 1969, a cura di Claude-

Olivier Doron, EHESS/Gallimard/Seuil, Paris 2018. 
17  Id., Nietzsche. Cours, conférences et travaux, a cura di Bernard E. Harcourt, Paris, 

EHESS/Gallimard/Seuil, Paris 2024 (trad. di Deborah Borca, Nietzsche, Corsi, conferenze e 

appunti, Feltrinelli, Milano 2025). 
18 Id., Considérations sur le marxisme, la phénoménologie et le pouvoir. Entretien avec Colin 

Gordon et Paul Patton, ed. a cura di Alain Beaulieu, “Cités”, 52, (2012), pp. 101-126; Une 

histoire de la manière dont les choses font problème. Entretien de Michel Foucault avec 

André Berten (7 mai 1981), “Culture & Conflits”, 94, 95, 96 (2014), pp. 99-109; Pratiques 

de soi, in Didier Fassin e Samuel Lézé (a cura di), La question morale. Une anthropologie 

critique, PUF, Paris 2014, pp. 65-73; Introduction à L’Archéologie du savoir, a cura di 

Martin Rueff, “Les Études philosophiques”, 153, 3 (2015), pp. 327-352; La littérature et la 

folie. Une conférence inédite de Michel Foucault, “Critique”, 12, 835 (2016), pp. 965-981; 

La magie – le fait social total, a cura di Jean-François Bert, “Zilsel”, 2, 2 (2017), pp. 305-

326; Un manuscrit de Michel Foucault sur la psychanalyse, a cura di Elisabetta Basso, 

“Astérion, 21 (2019). URL: https://journals.openedition.org/asterion/4410 (consultato 

10/10/2023). L’aggreddivité, l’angoisse et la magie, a cura di Elisabetta basso, “Archives de 

philosophie”, 88, 1, pp.109-116. Si vedano anche vari testi inediti apparsi in Foucault. Cahier 

de l’Herne, a cura di Philippe Artières, Jean-François Bert, Frédéric Gros, Judith Revel, 

L’Herne, Paris 2011. 

https://journals.openedition.org/asterion/4410


 

 

40 

che potrebbero senz’altro andare a costituire la base di un altro volume dei 

Dits et écrits. 

Oltre a rendere disponibili fonti inedite e a fornire agli studiosi un nuovo 

corpus, questi progetti editoriali aprono piste di ricerca inesplorate e utili alla 

comprensione non solo del contenuto del pensiero di Foucault, ma anche del 

suo metodo. Uno degli aspetti più interessanti dell’archivio Foucault, in 

particolare, è l’opportunità di avvicinarsi all’opera del filosofo analizzando le 

sue pratiche di lettura e seguendo le direzioni intraprese dal suo pensiero, che 

non sempre sono evidenti se ci arresta all’opera pubblicata. Una parte 

fondamentale dell’archivio foucaultiano è infatti costituito da migliaia di note 

di lettura e di appunti preparatori per i libri e i corsi. Questi documenti ci 

permettono non solo di ricostituire la “biblioteca virtuale” del filosofo, 

rivelando quali autori e quali fonti bibliografiche hanno attirato la sua 

attenzione in ogni fase del suo lavoro, ma anche di verificare le teorie sulla 

materialità del discorso e dell’archivio esposte nella sua “archeologia del 

sapere”19.  

È precisamente al fine di mettere in luce ed analizzare questo materiale 

che nel 2017 l’École normale supérieure di Lione (Laboratorio Triangle, 

UMR 5206), ha ottenuto un importante finanziamento dall’Agenzia 

Nazionale della Ricerca francese (ANR) per il progetto intitolato: “Foucault 

Fiches de Lecture (FFL)”, in partenariato con la BnF e il laboratorio Caphés 

(Centre d’Archives en Philosophie, Histoire et Édition des Sciences) presso 

l’ENS di Parigi. Tale progetto mira soprattutto a esplorare e rendere 

disponibile online, attraverso la piattaforma pubblica FFL-Eman (Édition de 

Manuscrits et d’Archives Numériques)20 e la biblioteca digitale Gallica21, 

un’ampia selezione di note di lettura di Foucault, digitalizzate a questo scopo 

dalla BnF. 

                                                 
19 Cfr. a tale proposito Philippe Artières, Jean-François Bert, Judith Revel, Mathieu Potte-

Bonneville, Pascal Michon, Dans l’atelier Foucault, in Christian Jacob (a cura di), Les Lieux 

de savoir II. Les mains de l’intellect, Albin Michel, Paris 2011, pp. 944-962. 
20 Si tratta di una piattaforma web accessibile pubblicamente che consente a chiunque di 

consultare le note di lettura digitalizzate e di effettuare ricerche per parole chiave. Per una 

panoramica generale del progetto, si veda Elisabetta Basso, Arianna Sforzini, Vincent 

Ventresque, Carolina Verlengia, Présentation du Fonds: présentation scientifique, URL: 

http://eman- URL: archives.org/Foucault-fiches/prsentation-du-fonds (consultato 

10/10/2023). 
21 Cfr. Laurence Le Bras, Les fiches de lecture de Michel Foucault, “Le Blog Gallica”, URL: 

https://gallica.bnf.fr/blog/18112020/les-fiches-de-lecture-de-michel-

foucault?mode=desktop (consultato 10/10/2023). 

https://gallica.bnf.fr/blog/18112020/les-fiches-de-lecture-de-michel-foucault?mode=desktop
https://gallica.bnf.fr/blog/18112020/les-fiches-de-lecture-de-michel-foucault?mode=desktop


 

 

41 

Gli anni Cinquanta 

Se questi nuovi materiali sono estremamente promettenti per 

comprendere meglio l’evoluzione del pensiero e della metodologia di 

Foucault nell’arco di quarant’anni, il periodo che potenzialmente può essere 

meglio illuminato da queste “scoperte” è probabilmente quello degli anni 

Cinquanta 22 . I documenti d’archivio di questo periodo ci permettono di 

riconoscere la discrepanza tra l’enorme quantità di lavoro prodotta da 

Foucault e i pochissimi scritti che il filosofo ha effettivamente pubblicato nel 

corso di questo decennio che precede la pubblicazione della sua tesi di 

dottorato nel 1961. I primi manoscritti risalgono al periodo in cui il filosofo 

fu docente all’Università di Lille e all’ENS, tra il 1952 e il 1955. I materiali 

depositati dalla famiglia di Foucault alla BnF comprendono – oltre alla 

cartella contenente la tesi di laurea di Foucault su La constitution d’un 

transcendantal dans la Phénoménologie de l’esprit de Hegel (1949) – 

numerosi appunti di lavoro e lezioni sul tema della psicologia (metodi, storia, 

bibliografia). Questa sezione dell’archivio contiene anche i fascicoli relativi 

alla discussione delle due tesi di dottorato presentate da Foucault nel 1960 – 

Folie et déraison e l’Introduction à l’Anthropologie de Kant – nonché la 

corrispondenza con gli editori e alcuni documenti personali che non saranno 

disponibili fino al 2050 (documenti universitari e amministrativi; 

corrispondenza, anche con i familiari; scritti personali della fine degli anni 

Quaranta e dell’inizio degli anni Cinquanta). Infine, in tale sezione sono 

conservati i manoscritti preparatori di Maladie mentale et personnalité, 

                                                 
22 Inoltre, diversi studiosi hanno iniziato a esaminare i documenti del Fondo Foucault che 

risalgono al periodo in cui il filosofo era studente all’ENS ed è stata recentemente pubblicata 

la sua tesi di laurea del 1949: La constitution d’un transcendantal historique dans la 

Phénoménologie de l’esprit de Hegel (a cura di Christophe Bouton, Vrin, Paris 2024). Lo 

studio di questo testo e dei numerosi appunti di Foucault studente, anch’essi conservati dalla 

BnF, ha aperto un nuovo fronte per gli studiosi, tanto che il lavoro di un giovanissimo 

Foucault è ora destinato a essere considerato parte integrante della sua traiettoria intellettuale. 

A questo proposito, si veda la presentazione degli appunti di lettura di Foucault del periodo 

1946-1953 che Gautier Dassonneville ha pubblicato sulla piattaforma FFL-Eman: Foucault 

auditeur: Les études de philosophie et de psychologie à Paris, 1946-1953, URL: http://eman-

archives.org/Foucault-fiches/exhibits/show/foucault-auditeur-les-ann--es- (consultato 

10/10/2023). Si veda inoltre lo studio di Jean-Baptiste Vuillerod, La naissance de l’anti-

hégélianisme: Louis Althusser et Michel Foucault, lecteurs de Hegel, ENS Éditions, Lyon 

2022. 

http://eman-archives.org/Foucault-fiches/exhibits/show/foucault-auditeur-les-ann--es-
http://eman-archives.org/Foucault-fiches/exhibits/show/foucault-auditeur-les-ann--es-


 

 

42 

dell’Introduction à Le rêve et l’existence e dei due articoli sulla psicologia del 

195723. 

Anche la corrispondenza foucaultiana di questo periodo è 

particolarmente interessante. Grazie alle lettere attualmente a disposizione 

degli studiosi della BnF, è possibile chiarire il rapporto del filosofo con gli 

editori che hanno accolto i suoi primi scritti. Negli archivi Binswanger 

dell’Università di Tübingen, in Germania, inoltre, è conservata la 

corrispondenza di Foucault con due degli psichiatri che più hanno attirato la 

sua attenzione a metà degli anni Cinquanta, Ludwig Binswanger e Roland 

Kuhn24. Queste comunicazioni erano spesso mediate da Jacqueline Verdeaux, 

con la quale Foucault aveva lavorato alla traduzione del saggio 

binswangeriano Traum und Existenz. Queste lettere, in particolare, ci 

restituiscono il contesto dei viaggi di Foucault in Svizzera per incontrare i due 

psichiatri, rispettivamente nel marzo e nel settembre del 195425.  

I documenti di questo periodo ci presentano dunque un giovane 

Foucault attivo su più fronti. Una lettera che Jacqueline Verdeaux invia a 

Ludwig Binswanger nel 1954 suggerisce che all’epoca Foucault intendeva 

preparare un “lavoro sui deliri”26. Si tratta di un tema che avrebbe attirato 

                                                 
23 M. Foucault, La psychologie de 1850 à 1950: pubblicato dapprima in Denis Huisman e 

Alfred Weber, Histoire de la philosophie européenne, vol. 2: Tableau de la philosophie 

contemporaine, Librairie Fischbacher, Paris 1957, pp. 591-606; ora in Dits et écrits, 

1954‑1988, ed. diretta da Daniel Defert e François Ewald, con la collaborazione di Jacques 

Lagrange, Gallimard, Paris 1994, t. I, 1954‑1969, n. 2, pp. 120-137 (La psicologia dal 1850 

al 1950, trad. it. di Elisabetta Basso, in Stefano Besoli (a cura di), Ludwig Binswanger. 

Esperienza della soggettività e trascendenza dell’altro. I margini di un’esplorazione 

fenomenologico-psichiatrica, Quodlibet, Macerata 2006, pp. 131-146; Michel Foucault, La 

recherche scientifique et la psichologie, La recherche scientifique et la psychologie: 

pubblicato dapprima in Jean Édouard Morère (a cura di), Des chercheurs français 

s’interrogent. Orientation et organisation du travail scientifique en France, Privat, Toulouse 

1957, pp. 173-201; ora in Dits et Écrits, op. cit., vol. I, n. 3, pp. 137-158 (La ricerca 

scientifica e la psicologia, trad. it. di. Valeria Zini, in M. Foucault, Follia e psichiatria. Detti 

e scritti 1957-1984, a cura di Mauro Bertani e Pier Aldo Rovatti, Cortina, Milano 2006, pp. 

21-43. 
24  Cfr. La correspondance entre Michel Foucault et Ludwig Binswanger, 1954-1956, 

(introduzione e note a cura di Elisabetta Basso), in Jean-François Bert e Elisabetta Basso (a 

cura di), Foucault à Münsterlingen. À l’origine de l’Histoire de la folie, con fotografie di 

Jacqueline Verdeaux, Éditions de l’EHESS, Paris 2015, pp. 175-195.  
25 CFr. Jean-François Bert and Elisabetta Basso (a cura di), Foucault à Münsterlingen, op. 

cit. 
26 Lettera di Jacqueline Verdeaux a Ludwig Binswanger del 14 agosto 1954 (Fondo Ludwig 

Binswanger, Archivio dell’Università di de Tübingen, segnatura 443/60). 



 

 

43 

l’interesse del filosofo anche nel decennio successivo, se è vero che all’inizio 

degli anni Sessanta, mentre lavorava al suo studio su Raymond Roussel, 

Foucault annota quanto segue nel suo diario intellettuale: 

 
La voix de l’ennemi 

Petite étude du délire de persécution, des délires dialogués, 

des hallucinations. 

 Ex de délire de persécution 

 Rousseau 

La fin des temps 

Mystiques et fous du langage27. 

 

Accanto alla psicologia (psicologia sociale, psicologia animale, 

cibernetica, riflessologia, ecc.28) e alla fenomenologia (numerose note di 

lettura sono dedicate a Husserl29, Max Scheler, ma anche a Paul Ricœur e 

Trân Duc Thao30), molti dei suoi appunti riguardano l’antropologia filosofica, 

l’antropologia culturale e la sociologia31. Inoltre, mentre Hegel è onnipresente 

nei suoi appunti fin dagli anni Quaranta, a partire dagli anni Cinquanta 

Foucault inizia a leggere assiduamente Heidegger e Nietzsche. La sua 

curiosità per Heidegger è testimoniata dalle ricchissime note dedicate in 

particolare al Detto di Anassimandro32, alla Lettera sull’ “Umanismo” – la 

cui traduzione francese di Roger Munier è pubblicata nel 195333 – ad alcuni 

concetti chiave di Sein und Zeit, e allo studio su Kant e il problema della 

metafisica, la cui traduzione francese di Alphonse de Waelhens e Walter 

                                                 
27  BnF, Fonds Michel Foucault, scatola 91, quaderno n° 2 (marzo 1961-agosto 1962) 

(segnatura: NAF 28730). 
28 Cfr. in particolare le note di lettura contenute nella scatola 44 del Fonds Michel Foucault, 

e i documenti conservati alla segnatura: NAF 28803. 
29 BnF, Fonds Michel Foucault, scatola 42°, dossier 3 (segnatura: NAF 28730). 
30 BnF, Fonds Michel Foucault, scatola 37, dossier 2 (segnatura: NAF 28730). 
31  BnF, Fonds Michel Foucault, scatole 37, 38 e 44 (segnatura: NAF 28730). A questo 

proposito, ci permettiamo di segnalare il numero monografico che la rivista francese 

“Archives de philosophie” ha recentemente dedicato a À partir de Foucault (I) Philosophie 

et antropologie (88, 1, 2025, a cura di Elisabetta Basso). 
32  Martin Heidegger, Der Spruch des Anaximander, in Holzwege, Frankfurt a. M., 

Klostermann, 1950, pp. 296-343. 
33 Id., Lettre sur l’humanisme [1947], trad. fr. di Roger Munier, “Cahiers du Sud”, 319 

(1953), pp. 385-406 e 320 (1953), pp. 68-88; poi Lettre sur l’humanisme, Éditions 

Montaigne, Paris 1957. 



 

 

44 

Biemel è pubblicata da Gallimard nel 195334. L’attenzione per Nietzsche da 

parte di Foucault, che egli stesso colloca intorno al 1953, potrebbe essere stata 

stimolata dalla lettura di Karl Jaspers 35 . Questa ipotesi sembra essere 

confermata dai documenti d’archivio di questo periodo, che testimoniano 

dell’attenzione che Foucault rivolge al pensiero dello psichiatra e filosofo 

tedesco contemporaneamente all’opera di Nietzsche. Proprio all’inizio degli 

anni Cinquanta, infatti, appare la traduzione francese dello studio di Jaspers 

su Nietzsche, di cui Jules Vuillemin scrive una delle prime analisi critiche e 

che Foucault cita in una delle sue lezioni all’ENS – probabilmente quelle 

sull’antropologia – in una sessione dedicata proprio a Nietzsche36. 

Nonostante questo ricco panorama filosofico, l’unica opera che 

Foucault pubblica negli anni Cinquanta è dedicata alla malattia mentale. 

Maladie mentale et personnalité esce nel 1954 presso le Presses 

Universitaires de France, nella collana “Initiation philosophique” diretta da 

Jean Lacroix. Il comitato editoriale della collana comprende Gaston 

Bachelard, Georges Bastide e Paul Ricœur. L’opera era stata sollecitata da 

Louis Althusser, che Foucault conosceva dall’epoca in cui era studente 

all’ENS. Nella sua corrispondenza con il giovane filosofo, Jean Lacroix 

spiega di voler pubblicare «brevi volumi semplici, chiari, facili», il cui 

obiettivo è quello di «esaminare a grandi linee le varie questioni previste dal 

programma dell’esame di maturità e di costituire una biblioteca scolastica di 

base»37. Nel suo studio, infatti, Foucault presenta e confronta i principali 

approcci psicologici e psichiatrici alla malattia mentale: dalla psicologia 

evolutiva alla psicoanalisi, dall’analisi esistenziale al comportamentismo 

pavloviano. 

Sebbene Foucault abbia lasciato il Partito Comunista Francese 

nell’ottobre del 1952 – ne era diventato membro grazie ad Althusser – 

Maladie mentale et personnalité rivela il suo impegno verso una prospettiva 

materialista che all’epoca era associata alla rivista marxista “La Raison: 

Cahiers de psychopathologie scientifique”, fondata nel 1951 da Henri 

                                                 
34 Id., Kant und das Problem der Metaphysik [1929], Frankfurt a. M., VKlostermann, 1951; 

trad. fr. di Alphonse De Waelhens et Walter Biemel, Kant et le problème de la métaphysique, 

Gallimard, Paris 1953. Cfr. alla BnF le note di lettura di Foucault contenute nella scatola 33a, 

dossier 0 (Fonds Michel Foucault, segnatura: NAF 28730). 
35 Cfr. Didier Eribon, Michel Foucault et ses contemporains, Fayard, Paris 1994, p. 319. 
36 Cfr. gli appunti presi da Gérard Simon nel periodo in cui era studente all’ENS, conservati 

ora al Caphés (segnatura: GS. 4.9). 
37 BnF, Fonds Michel Foucault, scatola 5, dossier 1, segnatura: NAF 28803 (trad. nostra; in 

corsivo nell’originale). 



 

 

45 

Wallon38. Nella prima sezione del suo volumetto, che affronta le “dimensioni 

psicologiche della malattia”, Foucault ripercorre alcuni temi ricorrenti nel 

panorama critico a lui contemporaneo, come la centralità del problema della 

“significazione” in psicologia e l’ambiguità della dottrina freudiana rispetto, 

da un lato, alla teoria evoluzionista, e dall’altro, alla storicità delle forme di 

esperienza. Tuttavia, nella seconda sezione, dedicata alle “condizioni reali di 

malattia”, Foucault riprende chiaramente gli argomenti principali dei 

“Cahiers” e afferma che una persona affetta da malattia mentale non sarebbe 

altro che un’espressione estrema dei conflitti della società borghese, la quale 

spinge l’”alienazione mentale” ai limiti esterni della città. Da questo punto di 

vista, la vera natura dell’alienazione si rivela essere sociale e storica. Sempre 

in linea con la prospettiva dei “Cahiers”, inoltre, Foucault descrive la teoria 

pavloviana in termini incandescenti come l’unica prospettiva possibile per 

“uno studio sperimentale del conflitto”39.  

Mentre il riferimento a Pavlov scomparirà dalle opere successive di 

Foucault, altri elementi di questo testo rimarranno centrali nel suo pensiero. 

Tra questi, la necessità di ricondurre qualsiasi definizione di alienazione 

mentale alla società che la caratterizza come tale. Il suo elogio dell’inchiesta 

sulla “miseria della psichiatria” condotto nel 1952 da Albert Béguin nella 

rivista “Esprit” – dove psichiatri come François Tosquelles, Henri Ey, Louis 

Le Guillant, Lucien Bonnafé e Georges Daumézon deploravano la condizione 

dei “folli” negli ospedali40 – richiama il tono di Folie et déraison. A questo 

proposito, vale la pena di ricordare che la collana diretta da Henri Ey presso 

Desclée de Brouwer, la “Bibliothèque neuro-psychiatrique de langue 

française”, aveva pubblicato due volumi incentrati precisamente su questi 

temi: Le malade mental dans la société di Georges Daumézon e Lucien 

Bonnafé (1946) e Au-delà de l’asile d’aliénés et de l’hôpital psychiatrique di 

Jean Lauzier e Lucien Bonnafé (1951), i quali contenevano entrambi una forte 

critica al manicomio41. 

                                                 
38  Cfr. Luca Paltrinieri, De quelques sources de Maladie mentale et Personnalité. 

Réflexologie pavlovienne et critique sociale, in Jean-François Bert e Elisabetta Basso, 

Foucault à Münsterlingen, op. cit., pp. 197-219. 
39 M. Foucault, Maladie mentale et Personnalité, op. cit., p. 92. 
40 Id., Maladie mentale et Personnalité, op. cit., p. 109, nota 1. Si veda il numero speciale 

diretto da Albert Béguin, Misère de la psychiatrie, Esprit, 197, 12 (1952). 
41  Cfr. a questo proposito Jean-Christophe Coffin, “Misery” and “Revolution”. The 

organization of French psychiatry, 1900-1980, in Psychiatric Cultures Compared: 

Psychiatry and Mental Health Care in the Twentieth Century: Comparisons and Approaches, 

a cura di Marijke Gijswijt-Hofstra et al., Amsterdam University Press, Amsterdam 2006, pp. 

225-247. 



 

 

46 

In generale, i manoscritti foucaultiani di questo periodo riguardano per 

la maggior parte un nucleo tematico: l’intreccio tra fenomenologia, 

psicopatologia e antropologia. In particolare, tutti questi documenti ci 

permettono ora di sostenere che l’interesse di Foucault per la psicopatologia 

esistenziale non fu puramente accessorio alla sua formazione intellettuale. Le 

note di lettura degli anni Cinquanta dimostrano che Foucault aveva una 

profonda conoscenza non solo dell’insieme delle opere di Binswanger 

pubblicate fino ad allora, ma anche, più in generale, della psicopatologia 

tedesca della prima metà del XX secolo, al punto da progettare un volume 

dedicato all’analisi esistenziale. L’interesse di Foucault per la psicopatologia 

esistenziale, del resto, non si inscriveva soltanto nell’abito strettamente 

accademico, ma in un ambiente intellettuale e in una rete di ricerca legata al 

campo della psichiatria, del quale Foucault faceva parte durante gli anni 

parigini che precedono la sua partenza per la Svezia.  

Va ricordato, a tale proposito, che nel 1952 il giovane Foucault si 

diploma in psicopatologia presso l’Istituto di Psicologia di Parigi. L’anno 

successivo ottiene anche un diploma in Psicologia sperimentale. Dal 1951 alla 

primavera del 1955, grazie al sostegno di Louis Althusser, Foucault insegna 

inoltre psicologia all’ENS. Contemporaneamente, lavora come psicologo nel 

laboratorio che Georges Verdeaux42 e André Ombredane43 avevano creato 

nel 1947 all’ospedale parigino di Sainte-Anne. Qui assiste il neuropsichiatra 

Georges Verdeaux e sua moglie Jacqueline negli esperimenti di 

elettroencefalografia su pazienti psichiatrici, ma familiarizza anche con il test 

psicodiagnostico di Rorschach, da cui è affascinato in modo particolare. 

All’epoca, inoltre, i Verdeaux dirigono l’unità EEG presso il “Centre National 

d’Orientation” creato dall’amministrazione del penitenziario di Fresnes. 

Foucault accompagna Jacqueline Verdeaux ogni settimana per eseguire degli 

esami medico-psicologici sui detenuti 44 . All’inizio degli anni Cinquanta, 

Foucault sembra dunque orientarsi verso la psicologia, al punto da spendersi 

                                                 
42 Georges Verdeaux (1915-2004) era un neuropsichiatra esperto in elettroencefalografia, 

mentre la moglie Jacqueline, dopo aver abbandonato gli studi di medicina, lavorava con lui 

come assistente. 
43 Dopo gli studi all’ENS e l’agrégation in filosofia, André Ombredane (1898-1958) diviene 

medico. Tra le due guerre è assistente di Georges Dumas alla cattedra di psicologia 

sperimentale della Sorbona e direttore associato del laboratorio di psicologia infantile di 

Henri Wallon. Nel 1947 diviene direttore del “Centre d’Études et de Recherches 

psychotechniques” appena creato dal Ministero del Lavoro. Nel 1948 viene nominato 

professore di psicologia presso l’Université Libre di Bruxelles. 
44 Cfr. David Macey, The Lives of Michel Foucault, op. cit., pp. 58-59. 



 

 

47 

per la creazione di un laboratorio di psicologia all’ENS45 e da pensare di 

intraprendere gli studi di medicina per divenire psichiatra. È Daniel Lagache 

– che Foucault conosceva da quando aveva conseguito la laurea in psicologia 

alla Sorbona nel 1949 – a sconsigliargli tale opzione, poiché l’interesse del 

giovane Foucault per la psicologia è inseparabile dalla sua formazione 

filosofica. Seguendo una tradizione che in Francia risale al XIX secolo, con 

Théodule-Armand Ribot, Georges Dumas, Pierre Janet, Paul Guillaume, 

Henri Piéron e lo stesso Lagache, i professori più influenti nella storia della 

psicologia sono anche filosofi. Lo studio della psicologia era allora parte 

integrante della laurea in filosofia. Solo alla fine degli anni Quaranta la 

psicologia è stata riconosciuta istituzionalmente come disciplina a sé stante 

in Francia: il primo diploma in psicologia viene creato da Lagache alla 

Sorbona nel 1947, ed è dalla cattedra di psicologia infantile che Merleau-

Ponty, nominato alla Sorbona nel 1949, articola il suo progetto 

fenomenologico. 

 

“Psichiatria e analisi esistenziale” 

Il manoscritto pubblicato postumo con il titolo Binswanger et l’analyse 

existentielle – che si credeva in origine uno dei corsi tenuti da Foucault a Lille 

– si è rivelato essere un vero e proprio libro, provvisto di note a piè di pagina, 

capitoli ecc. Supponiamo quindi che si tratti dell’opera che Foucault 

intendeva effettivamente dedicare alla Daseinsanalyse all’inizio degli anni 

Cinquanta, un’opera di cui conosciamo il titolo da un elenco di pubblicazioni 

che Foucault aveva compilato per gli “Annales de l’Université de Lille”46. 

Quest’opera, intitolata Psychiatrie et analyse existentielle, è indicata in 

questo elenco come già “completata” e “in stampa”, ed è inoltre presentata da 

Foucault come una “tesi complementare”. È quindi possibile che Foucault – 

                                                 
45 Cfr. a questo proposito alcuni estratti della corrispondenza di Foucault con Jean-Paul Aron 

riprodotti in Archives. Vivre et enseigner à Lille, in Jean-François Bert e Elisabetta Basso (a 

cura di), Foucault à Münsterlingen, op. cit., pp. 121-123. Si veda anche la corrispondenza di 

Foucault con Ombredane conservata alla BnF (Fonds Michel Foucault, scatola 5, dossier 1, 

segnatura: NAF 28803) e gli scambi tra Ombredane e gli allora direttori dell’ENS, 

rispettivamente Fernand Chapoutier et Jean Hyppolite (BnF, Fonds Michel Foucault, scatola 

5, dossier 1, segnatura NAF 28803). 
46 Travaux et publications des professeurs en 1952-1953. “Annales de l’Université de Lille. 

Rapport annuel du Conseil de l’université (1952- 1953)”, Lille, impr. G. Sautai & fils, 1954, 

p. 151 (Archivio della BSA - Lille 3). Cfr. Philippe Sabot, Entre psychologie et philosophie. 

Foucault à Lille, 1952-1955, in Jean-François Bert e Elisabetta Basso (a cura di), Foucault à 

Münsterlingen, op. cit., pp.105-120 (p. 109).  



 

 

48 

che all’inizio degli anni Cinquanta annuncia diversi progetti di tesi47 – avesse 

davvero programmato di dedicare una tesi complementare di dottorato 

all’antropologia esistenziale di Binswanger. 

L’intenzione di pubblicare uno studio che servisse da “introduzione 

teorica e generale alla Daseinsanalyse” è confermata anche da una lettera che 

Foucault scrive a Binswanger il 27 aprile 1954, all’epoca della traduzione di 

Le rêve et l’existence. In questa lettera, riferendosi alla sua “Introduzione” a 

tale scritto, Foucault afferma di avere «per il momento […] solo due 

preoccupazioni: mostrare l’importanza significativa del sogno nell’analisi 

esistenziale e mostrare come la concezione del sogno [di Binswanger] 

implichi un rinnovamento completo delle analisi dell’immaginazione». 

Quanto al resto – continua – «intendo farlo in uno studio più ampio 

sull’antropologia e l’ontologia»48. Tuttavia, questo studio non è mai apparso 

e questo lavoro sull’antropologia e l’ontologia è precisamente quello che 

troviamo nel manoscritto dedicato a Binswanger. 

Il testo è corredato da un gran numero di note di lettura ed elenchi 

bibliografici dedicati ai vari modelli dell’approccio fenomenologico in 

psicopatologia, soprattutto di lingua tedesca. Questi documenti di lavoro sono 

estremamente preziosi non solo per capire perché, al di là dei fattori personali 

e d’occasione, Foucault abbia dedicato tanta attenzione alla psicopatologia 

fenomenologica all’inizio della sua carriera, ma anche in quanto gettano luce 

sul metodo di lavoro del giovane filosofo. In particolare, le schede di lettura 

rivelano il percorso seguito da Foucault per accedere alle varie opere e agli 

autori che cita o discute negli appunti delle lezioni o nelle pubblicazioni. A 

partire da queste fonti, possiamo anche verificare se la sua conoscenza di una 

determinata opera o di un determinato autore fosse di seconda mano o se 

avesse effettivamente lavorato sulle fonti primarie che cita. Ma soprattutto, e 

questo è il cuore della nostra indagine, tutto questo materiale può aiutarci a 

capire perché e come, tra la fine degli anni Cinquanta e l’inizio degli anni 

Sessanta, Foucault sceglie di abbandonare la strada professionale della 

psicologia per inaugurare il programma archeologico. 

In questa prospettiva Binswanger et l’analyse existentielle appare come 

l’anello mancante tra l’Introduzione a Le rêve et l’existence e Folie et 

déraison. Attraverso l’analisi di questo testo, in particolare, è possibile notare 

                                                 
47 Cfr. Didier Eribon, Michel Foucault et ses contemporains, op. cit., p. 106; e Philippe Sabot, 

Foucault et Merleau-Ponty: un dialogue impossible?, “Les Études philosophiques”, 106, 3 

(2013), pp. 317-332. 
48 La correspondance entre Michel Foucault et Ludwig Binswanger, 1954-1956, op. cit., p. 

183 (trad. nostra). 



 

 

49 

come il superamento dell’analisi esistenziale da parte di Foucault non si 

concretizzi nella brusca rottura che sembra sussistere tra queste due opere, 

qualora ci si limiti a considerare i lavori pubblicati dal filosofo. L’esame di 

questa sorta di «introduzione teorica e generale alla Daseinsanalyse» – come 

la definisce Foucault – ci mostra come l’”Introduzione” a Sogno ed esistenza, 

lungi dal rappresentare un impegno del filosofo nei confronti dell’analisi 

esistenziale, ne costituisca in realtà una critica piuttosto aspra, segnando così 

la via verso l’abbandono di questo modello di indagine sulla malattia mentale. 

Nelle pagine che seguono, ci proponiamo dunque di esaminare la struttura 

tematica del manoscritto per studiare come Foucault introduce la 

Daseinsanalyse e come infine ne indica il superamento. 

In Binswanger et l’analyse existentielle, l’analisi del progetto 

binswangeriano per la riforma epistemologica della psichiatria si colloca nel 

contesto di una discussione più generale circa il rapporto tra fenomenologia e 

psicologia. Questo problema viene affrontato da Foucault a partire da una 

critica dell’approccio evoluzionista alla base della teoria freudiana. Sulle 

orme di Georges Politzer, autore di riferimento per il giovane Foucault, alla 

psicoanalisi viene riconosciuta un’ambivalenza fondamentale tra, da un lato, 

la necessità di Freud di giustificare la sua dottrina secondo il modello delle 

scienze naturali e, dall’altro, lo stile descrittivo con cui essa prospetta la 

dimensione storica dell’esperienza vissuta attraverso il concetto di 

psicogenesi. Foucault sottolinea quindi che tale passaggio dall’evoluzionismo 

alla considerazione della genesi storica e intersoggettiva dei significati 

costituisce il punto in comune tra la teoria di Freud e la fenomenologia di 

Husserl. 

L’analisi prosegue con una discussione sul metodo della psicologia 

fenomenologica. Foucault utilizza questo passaggio per sottolineare la 

distanza radicale che separa l’approccio eidetico alle esperienze non solo dal 

ricorso ai dati immediati della coscienza, ma anche da qualsiasi processo di 

generalizzazione astratta. Se la psicologia fenomenologica è in grado di 

rispettare la «pienezza dell’esperienza concreta» – scrive Foucault – è perché 

il coglimento fenomenologico dell’essenza è un «lavoro di purificazione», un 

«movimento dello spirito che, nel dispiegarsi del possibile, riconosce 

attraverso l’esperienza la necessità che la abita»49. In altre parole, è all’interno 

delle esperienze stesse, e non in una teoria della vita al di sopra e al di fuori 

                                                 
49 M. Foucault, Binswanger et l’analyse existentielle, op. cit., p. 21 (la traduzione di tutti i 

passaggi citati d’ora in avanti è nostra). 



 

 

50 

dell’uomo, che questa psicologia individua «quella struttura che conferisce 

l’unità di significato a dei vissuti la cui unità brumosa si rivela 

immediatamente in diverse figure»50. 

Giunto a questo punto, Foucault si pone il problema del rapporto tra la 

psicologia eidetica e la fase successiva della riflessione di Husserl, la 

fenomenologia trascendentale, ovvero l’analisi dell’attività costitutiva della 

coscienza. Nelle note che probabilmente dovevano accompagnare il 

manoscritto di Phénoménologie et psychologie, Foucault mette in discussione 

la validità della fenomenologia trascendentale, ancora una volta sulla base di 

un confronto tra Freud e Husserl. A suo avviso, è proprio l’acquisizione del 

punto di vista della genesi che accomuna la fenomenologia e la teoria 

freudiana: 

 
Dall’esigenza di un fondamento ideale per i fatti della coscienza, 

Husserl è arrivato all’idea di una genesi ideale dei significati; 

dall’esigenza di una spiegazione naturalistica dell’evoluzione 

psicologica, Freud è arrivato alla descrizione di una genesi delle 

condotte e a una delucidazione del loro significato51. 

 

Ora, se da un lato la prospettiva genetica ha condotto Freud a «libera[re] 

la psicologia da un’epistemologia naturalistica» 52 , dall’altra, ha portato 

Husserl a vedere «emergere le forme logiche a partire da un campo 

antepredicativo che le fonda sempre e non le presuppone mai (Erfahrung und 

Urteil)»53 . È precisamente su questo passaggio che Foucault insiste nel 

manoscritto su Binswanger, dove utilizza la questione della fenomenologia 

trascendentale per introdurre il problema al cuore delle sue preoccupazioni, 

ovvero quello dell’esperienza patologica. Infatti, continua Foucault, nella 

descrizione fenomenologica husserliana, dalla descrizione statica 

dell’esperienza vissuta – ovvero il coglimento dell’essenza – fino alla 

costituzione trascendentale, «ogni movimento genetico si fonda sulla 

presenza immediata di un mondo»54. Il «mondo della vita» (Lebenswelt) è 

                                                 
50 Ivi, p. 23: «La tristezza non risiede, isolata e massiccia, in questa precisa qualità di tristezza 

descritta in questo preciso momento, ma è questa presenza essenziale che traspare per profili 

ed è riconoscibile in tutte le sfumature di tristezza che si estendono dall’inizio del dispiacere 

ai primi confini della malinconia» (trad. nostra). 
51 M. Foucault, Introduction générale, in Phénoménologie et psychologie, op. cit., p. 283. 
52 Ivi, p. 284. 
53 Ibidem. 
54 Id., Binswanger et l’analyse existentielle, op. cit., p. 26-27. 



 

 

51 

pre-dato, è un’evidenza immediata, anteriore a ogni atto di conoscenza, 

anteriore a ogni genesi. Ora, ciò significa, secondo Foucault, che «nel corso 

della descrizione husserliana, il significato nasce sempre e solo nella patria 

del significato»55. Se è vero che la fenomenologia è riuscita a restituire la 

«pienezza concreta» del mondo della vita – questo mondo di cui ci restituisce 

le metamorfosi – questa Lebenswelt, tuttavia, «non è mai altro che il 

dispiegamento del mondo già presente. [...] Ora, i significati che incontriamo 

nell’esperienza patologica non si dispiegano a partire da un mondo già 

presente, o meglio, se portano con sé il presupposto di un mondo, è quello di 

un altro mondo che è un non-mondo»56.  

Da questo punto di vista, dunque, porre il problema dell’esperienza 

patologica «significa porre il problema dell’origine assoluta, del salto, della 

comparsa a partire dal nulla, della dimensione da superare con un salto»57. Si 

tratta qui del problema affrontato da Jaspers. L’intero pensiero di 

quest’ultimo, infatti, consisterebbe precisamente nello sforzo di liberare il 

campo della fenomenologia da questo enigma dell’origine assoluta. Nella 

distinzione jaspersiana tra intelligibile e inintelligibile, Foucault riconosce il 

tentativo di fissare «dei limiti di diritto tra ciò che spetta a una comprensione, 

da un coglimento intuitivo alla maniera della fenomenologia, e ciò che rimane 

irriducibile a ogni forma di tale riconoscimento»58. Ora, sottolinea Foucault, 

dove la comprensione non può arrivare, lì è il regno della causalità naturale: 

i limiti della comprensione fenomenologica nelle sue due componenti, 

“statica” e “genetica” 59 , sono così misurati dalla natura, cosicché la 

spiegazione mediante la natura, anche se negativamente, finisce per diventare 

nuovamente, nella psicopatologia di Jaspers, il criterio del patologico. Ancora 

una volta, quindi, l’uomo alienato viene separato dalla sua alienazione e la 

malattia viene considerata esteriormente al malato. 

È questo, afferma Foucault, «il momento decisivo nell’analisi della 

malattia mentale; è anche il momento decisivo per il superamento radicale 

dell’analisi fenomenologica – nel suo sforzo di genesi delle costituzioni e di 

                                                 
55 Ivi, p. 27. 
56 Ivi, p. 27. 
57 Ivi, p. 29. 
58 Ivi, p. 30. 
59 Cfr. Karl Jaspers, Allgemeine Psychopathologie: für Studierende, Ärzte und Psychologen, 

Springer, Berlin 1913. In Binswanger et l’analyse existentielle, Foucault cita la seconda 

edizione tedesca di quest’opera (1920) e la traduzione francese della terza edizione (1923) 

ad opera di Alfred Kastler e Jean Mendousse, Psychopathologie générale, Alcan, Paris 1928, 

nuova ed. 1933. 



 

 

52 

comprensione del senso»60. È qui che si impone «un altro stile di analisi»61, 

ed è a questo punto che Foucault introduce l’approfondimento antropologico 

della fenomenologia rappresentato dalla Daseinsanalyse di Binswanger. 

La critica della fenomenologia in relazione al limite o all’ostacolo 

rappresentato dall’esperienza patologica è un elemento centrale in molte delle 

note di lavoro che Foucault scrive in questo periodo. Nell’opera pubblicata, 

troviamo questa critica, in particolare, nell’articolo su La recherche 

scientifique et la psychologie, dove Foucault individua il punto di origine 

della ricerca scientifica proprio in quegli «ostacoli sul cammino della pratica 

umana»62 che mettono in discussione i principi e le condizioni di esistenza di 

una scienza. Nel caso della psicologia sono «le esperienze negative che 

l’uomo fa di se stesso»63 che costituirebbero sia le condizioni di possibilità 

sia la positività della scienza psicologica. 

In Binswanger et l’analyse existentielle il progetto antropologico della 

Daseinsanalyse viene introdotto proprio attraverso una riflessione 

sull’esperienza di “declino”, di “abbrutimento” (décheance) che è la malattia 

mentale. A questo proposito, è interessante notare come qui Foucault non si 

proponga di introdurre e presentare il progetto psichiatrico di Binswanger da 

un punto di vista puramente filosofico. Egli chiarisce che non è sua intenzione 

giudicare la «preoccupazione per l’ortodossia» o la «brusca rottura»64 tra 

l’analisi esistenziale e i suoi modelli filosofici di ispirazione, in particolare 

l’analisi esistenziale di Heidegger. Più che un interprete di Husserl e di 

Heidegger, Binswanger viene presentato come l’erede degli psichiatri che 

«cercano di restituire il senso della malattia nella totalità della persona 

umana»65. La bibliografia presente nel manoscritto di Lille è estremamente 

ricca da questo punto di vista. Oltre ad autori più noti, come Erwin Straus, 

Kurt Goldstein e Viktor von Weiszäcker, Foucault ne cita molti altri, 

soprattutto attraverso le loro analisi di casi clinici. In questo periodo Foucault 

legge Minkowski, Jaspers e soprattutto Binswanger. Le centinaia di note di 

lettura che dedica alla psicopatologia esistenziale nella prima metà degli anni 

Cinquanta vanno ben oltre Sogno ed esistenza. Tra i manoscritti di Foucault 

conservati alla BnF ci sono due scatole che contengono circa quattrocento 

                                                 
60 M. Foucault, Binswanger et l’analyse existentielle, op. cit., p. 35. 
61 Ibidem. 
62 M. Foucault, La recherche scientifique et la psychologie, trad. it. cit., p. 36. 
63 Ivi, p. 37 (trad. parzialmente modificata). 
64 M. Foucault, Binswanger et l’analyse existentielle, op. cit., p. 112. 
65Ivi, p. 139. 



 

 

53 

fogli ciascuna: si tratta di appunti di lettura raccolti in varie cartelle dedicate, 

oltre che all’opera di Binswanger (testi, casi clinici, concetti), a Roland Kuhn, 

Paul Häberlin, Hans Kunz, Viktor Emil von Gebsattel, Alfred Storch.  

Foucault si interessa quindi a Binswanger come psichiatra e clinico, nel 

contesto di una riflessione sul problema del patologico. Gran parte del 

manoscritto è dedicata all’analisi dei casi pubblicati da Binswanger (Ellen 

West, Lola Voss, Jürg Zünd66), Roland Kuhn (Franz Weber67 , Georg68 , 

Lina69) e Medard Boss (il caso di Konrad Schwing70). 

Inoltre, se, da un lato, l’analisi esistenziale rappresenta un superamento 

antropologico della fenomenologia che Foucault ritiene inevitabile, dall’altro, 

essa permette al filosofo di approfondire le carenze dell’approccio freudiano 

al patologico. Da questo punto di vista, l’esempio dell’analisi dei sogni è 

paradigmatico. Come nella sua “Introduzione” a Le rêve et l’existence, 

Foucault si propone qui di criticare il simbolismo psicoanalitico:  

 
L’errore principale della psicoanalisi è quello di spezzare l’unità in cui 

il paziente si esprime, e di ripartirla al di qua e al di là di una linea che 

separa il simbolo e il simbolizzato, il conscio e l’inconscio, 

l’espressione manifesta e le pulsioni istintuali che la sottendono.71 

 

Al contrario, per Binswanger, «si tratta di ritrovare l’unità che fonda 

tutte le dimensioni della presenza [dell’essere umano] nel mondo, la radice 

del suo essere»72 . Come sottolinea Foucault, l’essere umano «non è una 

                                                 
66 L. Binswanger, Der Fall Ellen West. Eine anthropologisch-klinische Studie, “Schweizer 

Archiv für Neurologie und Psychiatrie”, 53 (1944), pp. 255-727, 54 (1944), p. 69-117, pp. 

330-360, 55 (1945), pp. 16-40; Studien zum Schizophrenienproblem. Der Fall Lola Voss, 

“Schweizer Archiv für Neurologie und Psychiatrie”, 63 (1949), pp. 29-97; Der Fall Jürg 

Zünd, “Schweizer Archiv für Neurologie und Psychiatrie”, 56 (1946), pp. 191-220, 58 

(1947), pp. 1-43, 59 (1947), pp. 21-36. 
67 Roland Kuhn, Über die Bedeutung vom Grenzen im Wahn, “Monatsschrift für Psychiatrie 

und Neurologie”, 124, 4-5-6 (1952), pp. 354-383. 
68 R. Kuhn, Daseinsanalyse eines Falles von Schizophrenie, “Monatsschrift für Psychiatrie 

und Neurologie”, 112 (1946), pp. 233-257; Mordversuch eines depressiven Fetischisten und 

Sodomisten an einer Dirne, “Monatsschrift für Psychiatrie und Neurologie”, 116, 1-2-3 

(1948), pp. 66-151. 
69  R. Kuhn, Daseinsanalyse in psychotherapeutischen Gespräch, “Schweizer Archiv für 

Neurologie und Psychiatrie”, 67, 1 (1951), pp. 52-60. 
70 Medard Boss, Sinn und Gehalt der sexuellen Perversionen: ein daseinanalytischer Beitrag 

zur psychopathologie des Phänomens der Liebe, Huber, Bern 1947. 
71 M. Foucault, Binswanger et l’analyse existentielle, op. cit., p. 55. 
72 Ivi, p. 139. 



 

 

54 

gerarchia di strutture che si incastrano le une nelle altre [...], ma l’unità 

radicale di tutte.  

 

La “sorprendente rivoluzione” di Binswanger 

Qual è l’approccio metodologico che consente a Binswanger di 

riconoscere e spiegare l’esperienza patologica senza presupporre una 

separazione tra l’essere umano e la sua malattia? Il punto di partenza è il 

concetto di Dasein, che lo psichiatra intende come l’essere dell’individuo nel 

mondo. Secondo Binswanger, l’essere-nel-mondo è definito da direzioni 

strutturali a priori che determinano i modi in cui si costituisce l’esperienza. 

Queste strutture a priori sono la spazialità, la temporalità e l’intersoggettività. 

Esse appaiono come la condizione di possibilità di quello che Binswanger 

chiama il “progetto di mondo” del paziente. È proprio analizzando tali 

strutture che lo psichiatra può individuare il “significato comune”, o l’”unità 

di stile” di questo mondo. In questo modo, l’esperienza patologica non viene 

più concepita come esteriore al paziente, ma viene riconosciuta come il suo 

stesso progetto: 

 
Non si tratta di sapere quali alterazioni del suo universo lo indicano ora 

come schizofrenico, ma solo di sapere in quale universo vive 

quest’uomo che lo psichiatra designa come schizofrenico. Non si tratta 

solo di dire che l’analista deve eliminare ogni distinzione tra normale e 

patologico, [...] non si tratta solo di dire che lo spazio o il tempo di un 

malato, invece di essere uno spazio rimpicciolito e un tempo alterato, 

sono un altro tempo e un altro spazio; si tratta di dire, molto 

semplicemente – ma è questo il punto cruciale – che il mondo di questo 

schizofrenico al quale è stato dato il nome di E[llen]. W[est]. non è altro 

che il suo mondo, con il suo tempo, il suo spazio e il suo entourage 

umano. Significa rifiutare di chiedere alla malattia di rendere conto di 

questo universo per cercarne il fondamento nel malato stesso: e non in 

quanto malato, ma soltanto in quanto esso è uomo, è esistenza, è libero. 

Il mondo del malato non è il processo della malattia, è il progetto 

dell’uomo73. 

 

Per questo Foucault, nel descrivere la malattia, utilizza spesso in questo 

manoscritto i concetti di “destino” o “verità”. Ispirato senza dubbio anche 

                                                 
73 M. Foucault, Binswanger et l’analyse existentielle, op. cit., p. 64 (trad. nostra). 



 

 

55 

dagli studi di Sartre su Baudelaire (1947) e Genet (1952)74, così come dallo 

scritto di Jaspers su Nietzsche – la cui traduzione francese appare nel 195075 – 

Foucault insiste nel mostrare che la malattia, secondo la prospettiva 

esistenziale, non proviene dalla natura né, come direbbe Sartre, dagli «oscuri 

chimismi che la psicoanalisi relega nell’inconscio»76. 

Per il fatto di aver ricondotto «interamente la psicopatologia alla 

prospettiva della libertà e della verità»77, Foucault riconosce a Binswanger il 

merito di aver compiuto una “rivoluzione sorprendente”78 nel campo della 

psicopatologia. Pur partendo dall’orizzonte classico della psichiatria, 

Binswanger sarebbe riuscito a operare “un cambiamento radicale nelle norme 

di comprensione della malattia mentale”79. Perché dunque Foucault finisce 

per abbandonare un tale modello?  

Dopo aver esposto le ragioni fondamentali che oppongono la 

Daseinsanalyse alla psicopatologia classica, Foucault pone le domande che 

lo impegneranno fino alla conclusione del suo manoscritto. Pensare la 

malattia mentale in termini di libertà e verità, si chiede: 

 
non significa fare ritorno in psichiatria a un punto di vista metafisico 

che riconduce la realtà concreta dell’uomo ad astrazioni trascendenti 

[...] Ciò non significa, in un certo senso, voler soffocare ciò che è 

sempre stato uno scandalo metafisico, in un pensiero malato, in una 

ragione demente, in una condotta insensata, per ricollocarli 

nell’universo calmo di una libertà che si afferma e di una verità 

costituita? Volendo restituire all’uomo malato ciò che di più 

essenzialmente umano vi è nell’uomo stesso, Binswanger non si 

costringe forse a una deviazione quasi teologica attraverso una verità e 

una libertà il cui contenuto va oltre l’esistenza umana e la cui origine la 

precede?80 

                                                 
74 Jean-Paul Sartre, Baudelaire, Paris, Gallimard, 1947 (Baudelaire, trad. it. di Jacopo Darca, 

Milano, Mondadori, 1989); Saint Genet comédien et martyr, Paris, Gallimard, 1952 (Santo 

Genet, commediante e martire, trad. it. di Corrado Pavolin, Milano, Il Saggiatore, 1972). 
75 K. Jaspers, Nietzsche. Einführung in das Verständnis seines Philosophierens, Berlin, De 

Gruyter, 1936 (Nietzsche : introduzione alla comprensione del suo filosofare, trad. it. di Luigi 

Rustichelli, Milano, Mursia, 1996); trad. fr. Henri Niel, Nietzsche. Introduction à sa 

philosophie, Paris, Gallimard, 1950.  
76 J.-P. Sartre, Baudelaire, op. cit., p. 70 (trad. parzialmente modificata). 
77 M. Foucault, Binswanger et l’analyse existentielle, op. cit., p. 142. 
78 Ibidem. 
79 Ivi, p. 141. 
80 Ivi, p. 142. 



 

 

56 

Il superamento della Daseinsanalyse 

Ancora una volta, come nel caso della critica di Foucault alla 

prospettiva fenomenologica di Husserl, è lo “scandalo” della malattia a 

costituire l’ostacolo che mette in crisi il discorso psicopatologico. Tuttavia, la 

prima risposta di Foucault a queste domande è piuttosto a favore di 

Binswanger. In questo senso, va ricordato che è a Binswanger in quanto 

psichiatra che Foucault si era rivolto in precedenza, ed è proprio da questo 

punto di vista che egli sottolinea come la Daseinsanalyse, «in quanto 

riflessione sull’uomo malato, può riguardare sempre soltanto i modi di essere 

dell’uomo, e non in maniera generale il suo essere in quanto realtà umana»81. 

In altre parole, nelle sue analisi cliniche di casi, non si tratta mai per 

Binswanger di «analizzare “le strutture fondamentali dell’esistenza umana”, 

quanto “le possibilità che il Dasein ha scelto di fatto”»82.  

L’analisi di Foucault qui è molto simile a quella esposta 

nell’Introduzione a Sogno ed esistenza. Come in quest’ultimo caso egli ci 

avverte che «la deviazione per una filosofia più o meno heideggeriana non è 

un rito iniziatico che apre l’accesso all’esoterismo della Daseinsanalyse»83, 

così anche nel manoscritto di Lille egli sottolinea che, per Binswanger, «la 

riflessione ontologica alla maniera di Heidegger può solo essere 

referenziale»84. Tuttavia, nell’Introduzione del 1954 Foucault riconosce allo 

stesso tempo che il modo in cui Binswanger intende caratterizzare 

l’«incontro» con l’esistenza concreta del malato, così come «lo statuto che 

bisogna concedere alle condizioni ontologiche dell’esistenza, costituiscono 

sicuramente un problema»85. E aggiunge: «ma noi ci riserviamo di affrontarli 

in un altro momento»86. È precisamente a queste domande che è dedicata 

l’ultima parte del manoscritto di Lille. 

I problemi, secondo Foucault, sorgono proprio quando Binswanger 

abbandona il livello della riflessione clinica, cioè l’approccio esistenziale 

“pratico” utilizzato nelle sue analisi dei casi, per dare al suo approccio un vero 

fondamento ontologico. È qui, scrive Foucault, che la Daseinsanalyse finisce 

                                                 
81 Ivi, pp. 143-144. 
82 Ivi, p. 144. 
83  Id., Introduction à L. Binswanger, “Le rêve et l’existence”, trad. it. cit., p. 4 (trad. 

modificata). 
84 Id., Binswanger et l’analyse existentielle, op. cit., p. 144.  
85  Id., Introduction à L. Binswanger, “Le rêve et l’existence”, trad. it. cit., p. 4 (trad. 

parzialmente modificata). 
86 Ibidem. 



 

 

57 

«in un’impasse metafisica»87. Questo passaggio dalla riflessione clinica alla 

speculazione sarebbe stato realizzato da Binswanger nella sua opera teorica 

del 1942, le Grundformen und Erkenntnis menschlichen Daseins: qui lo 

psichiatra svizzero riconosce nell’intersoggettività – che definisce come la 

struttura dell’ “amore” o dell’ “incontro nell’amore” (liebende Begegnung) – 

come «l’origine di tutti i significati e il fondamento di tutte le strutture»88. 

Agli occhi di Foucault, se è vero che «la Daseinsanalyse, esplicitando 

l’orizzonte interumano di ogni esistenza, scopre dunque le basi sulle quali può 

e deve essere condotta un’azione terapeutica»89, concependo questo orizzonte 

come la condizione ontologica esistenziale di cui l’esperienza patologica è 

priva, finisce per commettere un doppio errore: da una parte, sostituisce 

all’incontro concreto tra medico e paziente un “noi ontologico” 90  che lo 

condanna a eludere il malato nella sua realtà unica; dall’altra, finisce per 

adottare proprio quell’atteggiamento che Binswanger condanna nel medico, 

ovvero quello di «prendere l’altro “nel suo punto debole”»91. In altre parole, 

la Daseinsanalyse finisce per 

 
cercare ciò che lo rende [il malato] “diverso dagli altri”, far emergere 

dei disturbi che vengono designati come tali sulla base di un ideale 

eretto a norma, esaurire l’essenza della malattia nella somma dei deficit 

del malato: una concezione negativa della malattia che è come il 

“cordone sanitario” teso dal medico intorno al malato, la misura di 

sicurezza che egli adotta per separare in modo radicale il normale dal 

patologico92. 

 

Riconoscendo in tal modo nella malattia «non tanto una possibilità 

esistenziale che si apre, ma un obbligo esistenziale imposto», la 

Daseinsanalyse finisce in questo modo per «sovrapporre la riflessione etica a 

quella ontologica e antropologica. Tutti temi, questi – aggiunge Foucault – 

che la riflessione heideggeriana rifiuta e che sembrano esprimere la cattiva 

coscienza religiosa di un pensiero che non ha il coraggio di se stesso»93. 

                                                 
87 Ivi, p. 166. 
88 Ivi, p. 132.  
89 Ivi, p. 147-148. 
90 Ivi, p. 166. 
91 Ivi, p. 149. 
92 Ibidem. 
93 Ivi, p. 166. 



 

 

58 

Per sfuggire a questa ambivalenza tra il suo approccio metodologico-

clinico e il suo fondamento speculativo, Foucault suggerisce alla 

Daseinsanalyse di concentrare i suoi sforzi sulla dimensione clinica della sua 

teoria, ovvero sul rapporto tra medico e malato. Ora, poiché questa relazione 

si basa sul linguaggio, è verso «l’analisi rigorosa del fenomeno 

dell’espressione»94 che deve dirigersi il chiarimento esistenziale, al fine di 

reperire quelle strutture o “direzioni di senso” (Bedeutungsrichtungen) che 

costituiscono la condizione immanente di possibilità di ogni forma di 

esperienza. 

Approfondire il problema dell’espressione è proprio quello che 

Foucault si propone di fare nell’Introduzione a Sogno ed esistenza, che è 

dedicata quindi al tema su cui si conclude il manoscritto su Binswanger et 

l’analyse existentielle. Nell’Introduzione, infatti, Foucault sembra voler 

riscattare la Daseinsanalyse dal suo impegno speculativo, suggerendo, 

attraverso l’esame dell’esperienza onirica, la strada di un’analisi delle «forme 

oggettive dell’espressione, e [dei] contenuti storici che essa racchiude»95. Nel 

manoscritto di Lille, invece, egli espone la sua critica al progetto di 

Binswanger, approfondendo proprio quei problemi relativi alle condizioni 

ontologiche dell’esistenza che l’Introduzione si riserva di affrontare «in un 

altro momento». Si tratta dei problemi di cui il filosofo parla in una lettera 

indirizzata a Binswanger nel maggio 1954, dopo averlo incontrato a 

Kreuzlingen, in cui scrive che sarebbe molto contento se, al loro prossimo 

incontro, gli permettesse di «porgli qualche domanda su questo problema 

della fatticità, della trascendenza e dell’amore» 96 . Purtroppo, però, non 

abbiamo documenti circa il secondo incontro tra Foucault e Binswanger, 

avvenuto a Brissago nel settembre 1954.  

Di fronte all’ambivalenza in cui si trova, scrive Foucault, la 

Daseinsanalyse sarebbe così nella condizione di dover scegliere «tra un 

ritorno al problema dell’espressione, all’analisi del linguaggio, [...] e un 

ricorso metafisico al tema classico dell’amore, come possibilità fondamentale 

                                                 
94 Ibidem. 
95 Ivi, p. 167. 
96 Lettera del 21 maggio 1954. Cfr. La correspondance entre Michel Foucault et Ludwig 

Binswanger, 1954-1956, op.cit., p. 193 (trad. nostra). Foucault dedica diverse note di lettura 

al tema dell’amore così come questo è trattato da Binswanger nelle Grundformen. 



 

 

59 

di stabilire tra le esistenze un rapporto che si radica in esse, ma al tempo stesso 

le trascende»97. In altre parole, per la Daseinsanalyse:  

si tratta di scegliere tra la storia e l’eternità, tra la comunicazione 

concreta degli esseri umani e la comunione metafisica delle esistenze; 

tra l’immanenza e la trascendenza; in breve, tra una filosofia dell’amore 

e un’analisi dell’espressione, tra la speculazione metafisica e la 

riflessione oggettiva98. 

 

Tuttavia, nel suo manoscritto, Foucault osserva chiaramente che «tali 

considerazioni, è evidente, farebbero esplodere le coordinate dell’analisi 

esistenziale» 99 . Proseguire nello sforzo di esaminare l’universo 

dell’espressione – come Foucault fa nella sua Introduzione a Sogno ed 

esistenza – significa quindi andare oltre il progetto della Daseinsanalyse. 

Questo spiega le precauzioni che egli prende nel presentare questo testo a 

Binswanger: nella lettera che invia allo psichiatra insieme al testo 

dell’Introduzione, scrive infatti che spera che lo psichiatra possa 

«riconoscersi in queste poche pagine»100. 

È evidente, pertanto, che il fatto che Foucault dedichi uno studio alla 

Daseinsanalyse non significa che il filosofo sia favorevole a questa 

prospettiva teorica. In realtà, tentando lui stesso, nell’Introduzione del 1954, 

la strada proposta a Binswanger per riformulare il suo progetto psichiatrico, 

Foucault mostra di aver già abbandonato la prospettiva dell’analisi 

esistenziale.  

Le profonde modifiche che nel 1962 Foucault apporterà a Maladie 

mentale et personnalité, nella nuova versione dell’opera intitolata Maladie 

mentale et psychologie, illustrano in modo molto esplicito questo 

cambiamento di direzione. Nel capitolo finale del libro, infatti, Foucault 

osserva che: 

 
si può certamente mettere la malattia mentale in rapporto con la genesi 

umana, in rapporto con la storia psicologica e individuale, in rapporto 

con le forme di esistenza. Ma non si deve fare di questi diversi aspetti 

                                                 
97 Id., Binswanger et l’analyse existentielle, op. cit., p. 166. 
98 Ivi, p. 167. 
99 Ibidedm. 
100 Lettera del 27 aprile 1954. Cfr. La correspondance entre Michel Foucault et Ludwig 

Binswanger, 1954-1956, op.cit., p. 183 (trad. nostra). 



 

 

60 

della malattia delle forme ontologiche, pena il ricorso a spiegazioni 

mitiche, come l’evoluzione delle strutture psicologiche, la teoria degli 

istinti o la psicologia esistenziale101. 

 

Nel 1984, nella Prefazione scritta per l’edizione americana di Histoire 

de la sexualité, Foucault ritorna sul suo interesse per l’analisi esistenziale, 

sottolineando che essa lo lasciava insoddisfatto a causa della sua 

«insufficienza teorica nell’elaborazione della nozione di esperienza e 

[del]l’ambiguità del suo legame con una pratica psichiatrica che esso [il 

progetto dell’analisi esistenziale] ignorava e, al contempo, presupponeva»102. 

Eppure, l’approccio fenomenologico-esistenziale è tutt’altro che assente dalle 

preoccupazioni che motivano la fase successiva della carriera del filosofo, 

come dimostra Folie et déraison. Tornando al periodo in cui scriveva questo 

libro, Foucault ammetterà che all’epoca era ancora «dilaniato tra la 

fenomenologia e la psicologia esistenziale» e che «[le sue] ricerche erano un 

tentativo di vedere in che misura queste ultime potessero essere definite in 

termini storici»103. 

Nell’autunno del 1955 Foucault lascia il suo incarico a Lille per recarsi 

in Svezia. Dalla corrispondenza tra Jacqueline Verdeaux e Binswanger 

apprendiamo che in quel periodo Jacqueline Verdeaux aveva intenzione di 

collaborare con Foucault a «una sorta di dizionario dei termini 

daseinsanalitici» per accompagnare la sua traduzione in francese del caso 

clinico di Suzanne Urban104. Quest’opera, tuttavia, sarà pubblicata solo nel 

1957 senza il nome di Foucault e senza alcun dizionario allegato. A Uppsala, 

Foucault lavora contemporaneamente alla traduzione di Der Gestaltkreis di 

                                                 
101 Id., Maladie mentale et psychologie, Paris, PUF (Malattia mentale e psicologia, trad. di 

Fabio Polidori, Cortina, Milano 1997, p. 97. Trad. parzialmente modificata). 
102 Id., Preface to the “History of Sexuality”, in Paul Rabinow (a cura di), The Foucault 

Reader, Pantheon Books, New York 1984, pp. 333-339; poi in Dits et écrits, op. cit., vol. IV, 

n. 340: Préface à l’ “Histoire de la sexualité”, pp. 578-584 (Prefazione alla “Storia della 

sessualità”, trad. it. di Sabrina Loriga, in Archivio Foucault, vol. 

 3: 1978-1985. Estetica dell’esistenza, etica, politica, Feltrinelli, Milano 1998, pp. 233-239, 

p. 234, trad. parzialmente modificata). 
103 Id., Archéologie d’une passion [1983], in Dits et Écrits, op. cit., vol. IV, n. 343, pp. 

601‑610 (Archeologia di una passione, trad. it di Deborah Borca, in Follia e psichiatria, op. 

cit., pp. 281-292, p. 292). 
104  Lettere, rispettivamente, dell’1 luglio e del 2 settembre 1954 (Binswanger-Archiv, 

Universitätsarchiv Tübingen, segnatura: 443/60). Ludwig Binswanger, Le Cas Suzanne 

Urban: étude sur la schizophrénie, trad. fr. di Jacqueline Verdeaux, Desclée de Brouwer,  

Paris 1957 (riedizione Paris, Alias, 2019). 



 

 

61 

Viktor von Weizsäcker 105  e a uno dei volumi per i quali ha firmato un 

contratto con le Éditions de la Table ronde. Il contratto per l’opera, intitolata 

provvisoriamente Histoire de la folie, è firmato da Foucault e Jacqueline 

Verdeaux106. In realtà, quest’opera è destinata a diventare la tesi principale 

che Foucault avrebbe difeso alla Sorbona nel 1961, con Canguilhem come 

relatore. Da parte sua, Jacqueline Verdeaux continua a lavorare sulla 

Daseinsanalyse. Nel 1956, traduce La personne du schizophrène di Jakob 

Wyrsch107 e lavora alla versione francese della Phénoménologie du masque 

di Roland Kuhn108. Foucault accetta di leggere le bozze delle sue traduzioni, 

che la invita a inviargli a Uppsala. Si chiede però: «Ma sono ancora 

competente?»109. 

 

 

  

                                                 
105 Viktor von Weizsäcker, Der Gestaltkreis. Theorie der Einheit von Wahrnehmen und 

Bewegen, Leipzig, G. Thieme, 1940; Stuttgart, G. Thieme, 19484; trad. fr. di Michel Foucault 

e Daniel Rocher, Le cycle de la structure, Paris, Desclée de Brouwer, 1958. 
106 Cfr. Philippe Artières e Jean-François Bert, Un succès philosophique. L’Histoire de la 

folie à l’âge classique de Michel Foucault, Caen, IMEC éditeur, Presses Universitaires de 

Caen, 2011, pp. 40-47. 
107  Jakob Wyrsch, Die Person des Schizophrenen. Studien zur Klinik, Psychologie, 

Daseinsweise, Berne, Paul Haupt, 1949 (La Personne du schizophrène. Étude clinique, 

psychologique et anthropophénoménologique, Paris, PUF, 1956. 
108 Roland Kuhn, Über Maskendeutungen im Rorschachschen Versuch, Basel, Karger, 1944; 

19542 (Phénoménologie du masque à travers le test de Rorschach, Paris, Desclée, de 

Brouwer, 1957). 
109 Lettera del 29 dicembre 1956 (archivio famiglia Verdeaux). 



 

 

 

 


