IL LIBRO PERDUTO DI FILENDE DI SAMO:

L’ANTICA ARS EROTICA OCCIDENTALE E LA STORIA
DELLA SESSUALITA DI MICHEL FOUCAULT!
ALESSANDRO BACCARIN*

Abstract

Il contributo ricostruisce la genealogia dell’ars erotica occidentale a partire dal Peri
aphrodision di Filenide di Samo, primo manuale erotico greco noto, oggi perduto e
conservato solo in frammenti. Attraverso il confronto con I’Ars amatoria di Ovidio e con
altre tradizioni manualistiche antiche, il saggio mostra come 1’erotica greco-romana Si
configuri come sapere pratico e filosofico, inscritto in un’estetica dell’esistenza € in un
modello pre-sessuale di soggettivazione. In dialogo critico con Michel Foucault, si evidenzia
I’errata esclusione della manualistica erotica dall’archivio antico e si analizza I’emergenza
moderna del concetto di pornografia come prodotto del dispositivo di sessualita ottocentesco.
Ne risulta una netta discontinuita storica: dall’arte dei piaceri come tecnica di sé alla
pornografia come categoria normativa e segregante del desiderio.

Keywords: Ars erotica, Filenide di Samo, Dispositivo di sessualita, Pornografia, Estetica
dell’esistenza.

Ars erotica e dispositivo di sessualita

Queste ricerche scrisse Filenide di Samo, figlia di Ocimene, per coloro
che desiderano condurre meticolosamente un modello di vita (bion)
attraverso [il piacere] ed attenervisi con disciplina (toi]aut[a]
ponesa[menois)>2.

Con queste parole iniziava il piu antico manuale erotico dell’Occidente,

* Dottore di Ricerca in Storia antica, Universita di Pisa.

! In questo contributo si intende riportare i principali risultati della ricerca genealogica
condotta attraverso gli strumenti ermeneutici foucaultiani sulle vestigia dell’ars erotica
antica e condensati in Alessandro Baccarin, Archeologia dell erotismo. Emergenza ed oblio
dell’ars erotica greco romana, Efesto, Roma 2018.

2 Filenide di Samo, Peri aphrodision, frg. 1 Lobel, cfr. Lobel, Edgar 1972. Il testo fra
parentesi quadre si intende integrato rispetto alle lacune del testo papiraceo. Si € scelto in
questa sede di seguire la lettura testuale proposta da Marco Perale (cfr. Perale, Marco 2016).

DOI Code: 10.1285/i18285368aXXX1Xn110p9




ovvero il Peri aphrodision di Filenide di Samo. Capostipite di un genere
letterario, quello della manualistica erotica, di largo successo nel mondo
antico il testo di Filenide & per noi moderni oggetto di un desiderio
inappagato: testo prezioso, in quanto testimonianza di un’arte erotica
occidentale e tuttavia testo perduto, in quanto pervenuto solo attraverso tre
brevi frammenti papiracei miracolosamente estratti dalle sabbie egiziane di
Ossirinco. Libro e genere letterario perduti quindi, che per la loro natura
erotico-didattica accomunano I’antica societa greco-romana alle societa del
vicino, del medio e dell’estremo oriente, famose per aver sviluppato un’arte
erotica con la rispettiva letteratura.

Sappiamo che il testo di Filenide aveva goduto di grande fortuna
nell’antichita. Successo di duplice natura: da una parte i disegni esplicativi
che caretterizzavano il capitolo sulle forme del coito (il Peri schematon),
I’ultimo del libro, avevano trasformato questo testo in un oggetto prezioso,
degno di collezionisti e bibliofili. Dall’altra il tema esplicito aveva
condannato autrice e libro al massimo discredito e alla feroce critica morale,
condotta soprattutto dai circoli filosofici. D’altra parte, sappiamo dalle
testimonianze a nostra disposizione che il manuale di Filenide circolava
soprattutto presso un pubblico dai forti interessi filosofici: presso il Peripato
era stato letto da Aristotele e da Clearco di Soli, nell’ambiente stoico era stato
commentato da Crisippo, ed € probabile che circolasse anche nel kepos di
Epicuro. Inoltre i disegni erotici che caratterizzavano 1’ultima parte del libro
influenzarono con 1 loro schematismi iconografici tutta 1’arte erotica greco-
romana, fornendo modelli a pittori, ceramisti e scultori®.

Si trattava di un testo fondativo, il primo di un genere letterario che
divenne presto appananggio delle classi colte della societa greco-romana in
tutto il Mediterraneo. Questo genere, per noi irrimediabilmente perduto,
formava qualcosa di piuttosto unico nella storia dell’Occidente: era una
precettistica erotica che veniva ad inserirsi in uno spazio letterario e di
pensiero prettamente filosofico. Si trattava inoltre di un genere a marcata
autorialita femminile, uno fra i pochi a disposizione per le donne nella societa
a forte impronta patriarcale come quella greca e romana. Di non secondaria
importanza per la loro fortuna era stato I’utilizzo fattone dai grandi pittori
greci, ovvero i pornographoi noti ad Ateneo: pittori da cavalletto, e
successivamente artigiani e maestranze romane e orientali incaricati di
decorare con scene erotiche le preziose domus della societa romana e

8 Cfr. Otto Brendel, The Scope and Temperament of Erotic Art in the Graeco-Roman World,
in Bowie T. e Christenson C. (a cura di), Studies in Erotic Art, New York 1970, pp. 3—69.

10



romanizzata in tutto 1’antico Occidente, compresa Pompei.

Di fronte a questa espressione del pensiero, nelle sue molteplici forme
(testi didattici e prescrittivi, disegni papiracei, pitture parietali e su tavole
ligne, ceramica e statuaria) lo sguardo dell’osservatore moderno ¢ chiamato a
confrontarsi con cio che, a partire dalla fondativa ricerca genealogica di
Michel Foucault ne La storia della sessualita, chiamiamo pensiero pre-
sessuale. Con questa formula si intede separare nettamente la societa
moderna, caratterizzata da un dispositivo di sessualita che assegna agli
individui un’identita sessuale, da quella pre-moderna dove la verita sulla
propria sessualita non sembra mai aver avuto un ruolo fondamentale nella
formazione di una soggettivita. Nel primo caso il sociale € un prolungamento
del sessuale, in quanto il soggetto si riconosce in primo luogo oggetto di una
verita, ovvero di una identita sessuale che informa il suo inserimento nel
sociale; nel secondo invece e il sessuale a costituire un prolungamento del
sociale, in quanto 1’assenza di una verita sessuale sul s¢ sottomette i1 piaceri
del soggetto allo status goduto nel sociale.

Michel Foucault identificava questa particolare conformazione pre-
sessuale della societa greco-romana con un modello isomorfico socio-
sessuale. Secondo questo modello, ad esempio, i rapporti omoerotici maschili
non sono oggetto di una particolare stigmatizzazione, in quanto €
inapplicabile agli individui la categoria sessuologica dell’omosessualita. Allo
stesso tempo ¢ la temperanza nei piaceri a definire 1’individuo e a qualificarlo
eticamente degno di appartenere alla classe dirigente, temperanza che non
attribuisce nessun valore distintivo all’oggetto (maschile o femminile) di quei
piaceri. La pre-sessualita delle societa antiche quindi costituiva una forma di
problematizzazione politica dell’individuo, e non una categoria identitaria
dello stesso®.

E noto, tuttavia, come la Histoire de la sexualité disconosca
completamente la manualistica erotica e come mostri un totale disinteresse
per le espressioni dell’arte erotica antica. Pur cosciente della presenza di un
discorso antico sulle forme del piacere in quanto arte o tecnica di sé°, Foucault

4 Cfr. Michel Foucault, L uso dei piaceri. Storia della sessualita 2, Feltrinelli, Milano 2006,
p.194. Sulla nozione di pre-sessualita si veda Boehringer S., Des sociétés d’avant la sexualité
des sociétés devant la norme: étudier I’Antiquité aprés Foucault, in Boquet D. e Dufal B. e
Labey P. (a cura di), Une histoire au présent. Les historiens et Michel Foucault, CNRS
Editions, Paris 2013, pp. 17—40.

5 Si vedano ne La volonta di sapere (M. Foucault, La volonta di sapere, Feltrinelli, Milano
2006, p. 53) I’accenno alle societa dotate di ars erotica, oppure quello altrettanto significativo

11



preferi utilizzare per il suo archivio una documentazione esclusivamente
centrata sulla precettistica filosofica, giungendo a ritenere che il mondo antico
si fosse disinteressato alle forme, alle pratiche e al sapere sul piacere
sessuale®. D’altra parte, 1’'uso di un archivio differente, capace magari di
metterlo in contatto con le vestigia di quel discorso amoroso forgiato da
Filenide e dalle sue epigoni, avrebbe consentito al filosofo francese
d’incontrare ulteriori conferme a quella stimolazione discorsiva sul sesso e
sulla sua verita che lui stesso aveva individuato al cuore del dispositivo di
sessualita emegente nella societa borghese del XIX secolo e nelle coeve
scienze sociali e mediche. La nozione di pornografia, ad esempio, emerse
proprio in seno alle scienze dell’antichita alle prese con le reliquie di quel’ars
erotica che trovava in Filenide una capostipite. Come osserveremo in seguito,
costretta ad affrontare le oscenita dell’arte erotica 1’antichistica osservo quel
repertorio di immagini e di saperi sotto la lente sessuologica della coeva
scienza psichiatrica, facendo cosi ricorso per la prima volta nella storia del
pensiero al concetto di pornografia.

L’aver escluso I’esistenza presso i1 Greci di una problematizzazione
degli atti e la costituzione di un’arte erotica, prediligendo il discorso filosofico
sull’arte dell’esistenza e sulle tecniche di sé, ha condotto Foucault a
sopravvalutare queste ultime, prestandosi cosi alla facile critica degli
antichisti’. Questi ultimi, rinchiusi nell’acropoli del loro sapere specialistico,
osservarono la periegesi foucaultiana fra gli antichi come un’intrusione ostile.
La loro acredine si concentro contro la presunta incapacita del filosofo di
leggere le fonti antiche, nonché sulla sua apparente disattenzione rispetto ai
soggetti deboli delle societa antiche, come le donne, i bambini e gli schiavi®.

Le vestigia della manualistica erotica greca, della quale Filenide era
una sorta di protos euretes, conferma e amplia il panorama ricostruttivo di
un’estetica dell’esistenza quale aveva tracciato Foucault. L’ars erotica che era
alla base dei manuali greci formava un modello di vita che si collocava
accanto a quello centrato sulla sophosyne, ovvero su un controllo del piacere
sottratto al dominio della legge. L’ostracismo subito in antico da parte della

ai versi properziani (Properzio, XI,15) che attestano la moda romana delle pitture erotiche
domestiche, e infine si veda 1’utilizzo, anche se sporadico, dell’Ars amatoria di Ovidio (cfr.
M. Foucault, Histoire de la sexualité IIl. Le souci de soi, Gallimard, Paris 2013, p.186).

8 Cft. Id., L 'uso dei piaceri. Storia della sessualita 2, Feltrinelli, Milano 2006, pp. 46 € sgg,
p.- 97 e p. 186.

" 1vi, p.142.

8 Si veda in proposito Alessandro Baccarin, L’esploratore e [’intruso. Le scienze
dell’antichita di fronte a Michel Foucault, Rationes Rerum. Rivista di filologia e storia, 5
2015, pp. 217-242.

12



precettistica filosofica ha nascosto questo modello allo sguardo dei moderni,
compreso quello del genealogista dei saperi per eccellenza, lo sguardo di
Michel Foucault.

1l Peri aphrodision di Filenide di Samo

Quasi cinquanta anni fa Quintino Cataudella ipotizzo che 1’Ars
amatoria di Ovidio trasponga in versi il manuale erotico di Filenide di Samo.
Il grande classicista italiano aveva compreso che il poema in distici del poeta
latino, di fatto I’unico manuale erotico integro giunto a noi moderni dalla
tradizione greco-romana, aveva preso a modello quello che ancora alla sua
epoca era il piti famoso e conosciuto manuale erotico greco®.

Ovidio si inseriva con il suo poema didascalico-amoroso in un grande
progetto enciclopedico di lingua latina emulo del modello greco. Tra il I a.C.
e gli inizi del I d.C. la letteratura latina fu arricchita da opere come il De
Republica, il De oratore, il Brutus e I’Orator di Cicerone, la grande
enciclopedia di Varrone, ovvero le sue Imagines e le sue Disciplinae, o ancora
I’Ars poetica di Orazio, opere che tentavano di costruire per il mondo latino
un patrimonio di sapere analogo a quello greco. Ovidio quindi tentava con il
suo poema di formare le fondamenta per una versione latina di un genere
letterario tipicamente greco. Un’impresa la sua analoga a quella intrapresa da
Ennio, che aveva riebalorato in latino il poema didascalico-gastronomico di
Archestrato di Gela (IV a.C.), un’opera questa che spesso compariva accanto
a quella di Filenide nelle condanne moralistiche dei filosofi greci®.

Per tentare quindi una ricostruzione dell’impianto tematico del
manuale filenideo, e quindi per intendere il profilo dell’ars erotica dei Greci,
possiamo utilizzare il poema ovidiano come una sorta di palinsesto sul quale
operare una lettura critica. Come vedremo infatti Ovidio opero una serie di
tagli e di omissioni sul suo modello greco, un’opera di selezione dovuta al

9 Cfr. Cataudella Quintino 1973 e 1974 (Q. Cataudella, Recupero di un’antica scrittrice
greca, Giornale Italiano di Filologia, 25 1973, pp. 253-263). Su Filenide e sull’utilizzo
ovidiano di un modello greco si veda inoltre O. Brendel, op.cit., p. 65; D. W. Thomson Vessy,
Philaenis, Revue Belge de Philologie et d’Histoire, 54 1976, pp. 78-83; J. Whitehorn, Filthy
Philaenis (P.Oxy. XXXIX, 2891): A Real Lady?, in M. Capasso e G. Messeri Salvatorelli e
Pintaudi R. (a cura di), Miscellanea papyrologica in occasione del bicentenario dell’edizione
della Charta Borgiana, vol. 2, Gonnelli, Firenze 1990, pp. 529-542., p. 533; M. Crux Herrero
Inguelmo e E. Montero Cartelle, Filenide em literatura greco-latina, Euphrosyne, XV11 1990,
pp. 256-274; Parker Holt 1989 e 1992 (H. Parker, Another Go at the Text of Philaenis (P.Oxy.
2891), Zeitschrift fur Papyrologie und Epigraphik, 79 1989, pp. 49-50).

0 Cfr. S. Olson e A. Sens, Archestratos of Gela: Greek Culture and Cuisine in the Fourth
Century B.C.E., Oxford University Press, Oxford 2000, p.45.

13



condizionamento della nuova politica di austerita morale imposta da Augusto
e dall’assetto imperiale che Roma si era data in quegli anni.

In questo lavoro ricostruttivo, tuttavia, imprescindibili sono i tre
frammenti testuali che i ritrovamenti papiracei hanno restituito del manuale
di Filenide. Di questi il primo, gia menzionato in precedenza, costituisce
I’incipit, cid che in termini tecnici i filologi alessandrini chiamavano la
sphraghis: nome ¢ patronimico dell’autore, dichiarazione di autorialita e
autenticita. Gli altri due si riferiscono alla parte dedicata ai consigli didattico-
amorosi rivolti all’uomo. La partizione tematica del manuale filenideo, come
attesta ’analoga impostazione dell’Ars Amatoria di Ovidio, prevedeva una
prima parte indirizzata agli uomini, una seconda rivolta alle donne, piu varie
sezioni che Ovidio ha volutamente omesso, e infine la parte finale, il capitolo
sul peri schematon con i consigli e i disegni sulle forme dell’amplesso.

Di seguito viene fornita una traduzione dei frammenti in base alle
ipotesi di colmatura delle lacune del testo papiraceo formulate dagli studi
filologici degli ultimi decenni:

Frgl, col.2, linee 1-5

“Sugli Approcci. E necessario che il conquistatore sia d’aspetto poco
curato (akallopiston) [...] e spettinato, affinché la donna non [abbia la
sensazione] che egli sia nel pieno della sua opera seduttiva (epergos)”
Frg.3, col.2, linee 1-9

“[sedurre]mo ( [...Jmen) con arguzia, affermando che [la spilungona o
la giunonica] ... ha [corpo] divino (isotheon), la brutta (aischran) che &
graziosa (epaphroditon), e ... dicendo che la vecchia (presbyteran) é
[simile a Rea [letture alternative: “dea”, oppure “Phaoneina”, oppure
“piccioncina”, oppure “giovane dalla pelle scintillante”, oppure
“dicendole che é giovane” ].... Sui Baci”

I1 lavoro di recupero dell’originario testo filenideo operato dai filologi
e stato condizionato da quello sguardo distorsivo con i quali i moderni hanno
osservato Filenide e il suo manuale. Il modello di riferimento per gli antichisti
e infatti quello della cortigiana narrante e confessante. Per questo motivo, ad
esempio, si e ritenuto di leggere nell’incipit un riferimento esplicito alle
esperienze personali dell’autrice, mentre una lettura piu attenta del testo
tradito indica che Filenide fa riferimento alla volonta del discente di
sottomettersi alla fatica che un’arte erotica implica'!. Non ci troviamo di

11 Tsantsanoglou (cfr. Tsantsanoglou K., The Memoirs of a Lady from Samos, Zeitschrift fir

14



fronte ad una confessione, ad un soggetto che narra le sue avventure amorose,
ma ad un maestro che intrattiene un rapporto formativo con i suoi allievi,
quindi ad una declinazione didattica dell’erotismo, un’arte erotica appunto.

I modello seguito invece dai moderni filologi & quello suggerito dalla
letteratura erotica libertina e poi vittoriana, una letteratura coeva
all’emersione del dispositivo di sessualitda che proprio sulla confessione e
sulla proliferazione discorsiva, come analizzato da Foucault, trovava il suo
fulcro e il suo motivo d’essere. Si tratta di quella letteratura che prende avvio
con i Ragionamenti di Pietro Aretino, e che continua in opere come Memoirs
of a Woman of Pleasure di John Cleland (1748-49), nell’immaginario
narratologico di De Sade, nel romanzo anonimo tedesco Aus dem Memorien
einer Sangerin (1865), nelle Memoirs of a Russian Princess (1867), nel
vittoriano My Secret Life, nella Histoire d’O (1955), romanzo questo
attribuito a Pauline Réage nom de plume sotto il quale si cela un’autorialita
maschile. Fino a giungere alle memorie dell’ermafrodito Herculine Barbin,
rese famose dallo scavo archeologico di Michel Foucault che scopri questa
autobiografia fra i manoscritti del trattato di medicina legale di Ambroise
Tardieu. Memorie quest’ultime che, nella loro tragicita, indicano come la
confessione del sé diventi I'unico strumento di autoconoscenza in un
dispositivo di sessualita, con tutte le costrizioni e le violenze che questo
implicat?. Da ultimo, come estremi epigoni di questo affollatissimo genere
letterario, possiamo menzionare anche le numerose e prolisse autobiografie
delle pornostar, come nel caso di Linda Lovelance e di Jena Jameson*3.

Comune a tutta questa letteratura é la presenza, vera o presunta, di un

Papyrologie und Epigraphik, 12 1973, pp. 183-195) ritiene per questo motivo di leggere nel
primo frammento (linee 6 e 7 col. 1) un aute ponesasa, ovvero “having worked hard myself”,
un errore interpretativo seguito anche da altri interpreti (cfr. Parker, Holt 1992 p. 94).
Senz’altro da preferire ¢ la lettura che individua in questo primo frammento un invito a
“(coloro che lo desiderano) ... di attenersi con disciplina (toiatua ponesamenois) (all’arte
erotica)”. In sostanza Filenide fa riferimento ad un bios, un modo di vita improntato al piacere,
un bios che ¢ oggetto di arte e d’insegnamento. Sul modello distorsivo com il quale si é letto
I’incipit del manuale filenideo cfr. Boehringer, Sandra 2014.

12 Cfr. M. Foucault, Herculine Barbin detta Alexina B. Una strana confessione. Memorie di
un ermafrodito, Einaudi, Torino 1979. Sulla dimensione “confessante” della sessualita
moderna si veda E. Kosofsky Sedgwick, Epistemology of the Closet, University of California
Press, Berkeley—Los Angeles 1990.

13 Si veda in proposito Badellino E., Le scrittrici dell ‘eros. Una storia della pornografia al
femminile, Xenia Ed., Milano 1991, e L. Hunt, Introduction: Obscenity and the Origins of
Modernity, 1500-1800, in Hunt L. (a cura di), The Invention of Pornography: Obscenity
and the Origins of Modernity 1500-1800, Zone Books, New York 1993, pp. 4-48.

15



autore che confessa qualcosa sul se e di un lettore che vive e osserva
I’erotismo con il metro della sessuologia e della pornografia. Ci troviamo di
fronte ad un soggetto confessante che nel riportare i suoi ricordi scopre una
verita sulla sua “natura” sessuale. Come ha osservato Foucault attraverso la
sua analisi del potere pastorale, la testimonianza trasforma il soggetto
narrante in un oggetto di conoscenza, oggetto di un desiderio e di un sapere
sessuologico:

(sc. la confessione) & una forma che, lo si vede bene, ¢ il pit lontano
possibile da quella che governa I’arte erotica. Per la struttura di potere
che gli & immanente il discorso della confessione non pud venire
dall’alto, come nell’ars erotica, e dalla volonta sovrana del maestro, ma
dal basso, come una parola obbligatoria, necessaria, che fa saltare per
una qualche costrizione imperiosa i sigilli del ritegno e dell’oblio®,

Il sistema di pensiero che informa invece la manualistica erotica antica
e completamente estraneo al dispositivo della confessione. Si tratta di un’arte
che implica un rapporto maestro-discepolo, quindi una diversa struttura di
potere. Quando in questa letteratura si trovano opere intitolate
Hypomneumata o Apomneumata cio implica un insegnamento, ovvero “cose
da tenere a mente”, “precetti da ricordare”, e non memorie del sé. Il lettore e
I’autore presupposto dalla manualistica erotica greca ¢ un soggetto
estroflesso, che non ha bisogno e non riesce a concepire 1’autobiografia.

Le stesse considerazioni si possono fare a proposito dell’altro
pregiudizio che ha investito la figura di Filende, ovvero I’ipotesi che il suo
nome non sia altro che un nom de plume utilizzato da un anonimo autore
maschile. Evidente qui I’influenza di quell’autorialita maschile che, come
abbiamo visto, caratterizza la moderna letteratura erotica. Il pregiudizio
risente I’influenza della morale vittoriana che individuava nella donna una
“patura sessuale” intemperante. Un soggetto “debole” e pertanto da
preservare rispetto alle “oscenita” o alla “pornografia”. Tuttavia, Filenide e le
altre autrici che popolano la manualistica erotica greca indicano che, ben al
contrario di quanto possano ritenere gli antichisti oggi, questo genere era
appannaggio di una autorialita femminile. Non si trattava di pseudonimi, ma
di nomi autentici. Nel caso di Filende, ad esempio, si tratta di un nome proprio
ampiamente attestato nel mondo continentale e insulare greco a partire dalla

1% Cfr. M. Foucault, La volonta di sapere, Feltrinelli, Milano 2006, p. 58.

16



meta del V sec. a. C1°,

Per quanto riguarda I’organizzazione tematica del manuale filenideo
possiamo prendere [’Ars amatoria di Ovidio a modello. Come abbiamo gia
ricordato, il suo manuale si apriva con una parte dedicata all’insegnamento
rivolto agli uomini. In modo analogo il poema ovidiano si compone di due
parti, una rivolta agli uomini e ’altra alle donne, una partizione che riflette
quella originaria del suo modello greco. Leggiamo nei frammenti papiracei
superstiti la parte iniziale del capitolo Sugli approcci (Peri peirasmenon frg.
2 col. 2), dove viene consigliato all’uomo di assumere di fronte alla donna un
atteggiamento dimesso, dissimulando le sue intenzioni sotto un’apparente
sciatteria del portamento e dell’abbigliamento. Parte di questo capitolo era
costituito dai consigli sul lessico amoroso migliorativo (frg. 3 col.2), al quale
succedeva il capitolo dedicato ai baci (Peri philematon), del quale rimane
solamente il titolo.

Questa frammentaria organizzazione tematica trova riscontro nel
poema ovidiano. Nella parte dedicata agli uomini, ovvero il primo libro,
Ovidio inizia la sua trattazione a partire dagli stratagemmi utili all’approccio
(Ovidio, Ars amatoria, I, 44-486): qui invita gli uomini, proprio come aveva
fatto Filenide, a non curare troppo I’aspetto per non apparire fatui o vanesi.
Ovidio si dilunga poi sui pretesti utili per iniziare una conversazione,
compreso 1’uso sapiente dello sguardo, i consigli per scrivere le lettere
d’amore, per evitare I’ubriachezza nei conviti, tutti espedienti che dobbiamo
dedurre facevano parte della trattazione di Filenide.

Segue poi la sezione dedicata alla trattazione dei baci (Ovidio, Ars
amatoria, |, 665 e sgg.), collocata in modo speculare rispetto a quanto
accadeva nel manuale filenideo. In questa sezione Ovidio invita I’'uomo a
cercare un amore condiviso, a rubare furtivamente baci delicati dall’amante,
senza mai usarle violenza, un invito che senz’altro richiama un’arte della
seduzione femminile come doveva essere quella di Filenide, della quale il
poeta recuperava il tono didattico degli enunciati. Altrettanto puntuale € il

15 Sull’ipotesi della non autenticita dei frammenti superstiti si vedano Parker H., Love ’s Body
Anatomized: The Ancient Erotic Handbooks and the Rhetoric of Sexuality, in Reichlin A. (a
cura di), Pornography and Representation in Greece and Rome, Oxford University Press,
Oxford 1992, pp. 90-111, p. 94; Arthur M., The Tortoise and the Mirror: Erinna PSI 1090,
Classical World, 74 1980, pp. 56-65; Boehringer S., What is Named by the Name
“Philaenis”? Gender, Function and Authority of an Antonomastic Genre, in Maserson M. e
Rabinowitz N. e Robson J. (a cura di), Sex in Antiquity. Exploring Gender and Sexuality in
the Ancient World, Routledge, New York 2014, pp. 374-392, p. 387. Diffusione del nome
proprio femmnile Filenide: Lexicon Greek Personal Names, Claredon Press, Oxford 1987,
Voll I, 11, I11, V, s.v. Philaenis.

17



riscontro fra il testo ovidiano e quello filenideo rispetto al lessico amoroso.
Nei frammenti papicareci possiamo osservare che 1’espediente utilizzato da
Filenide risente dell’arte retorica: si tratta di un procedimento migliorativo,
attraverso il quale i difetti dell’amante diventano pregi nella prassi adulatoria
e seduttiva. Ovidio qui (I, 639 e sgg.) riprende la strumentazione
argomentativa filenidea, prolungando forse in modo inconsapevole
I’obiettivo sofistico e filosofico dell’autrice samia.

Draltra parte il lessico amoroso migliorativo costituiva una tematica
prettamente filosofica. 1 i suoi risvolti adulatori e sofistici lo facevano
diventare strumento utile per misurare la tenuta etica del soggetto. Lo
osserviamo gia in Platone!®, dove nasce come prassi adulatoria nell’amore
paidico, lo ritroviamo poi ancora nei Remedia amoris di Ovidio!’ sempre
nell’ambito amoroso, € ancora ne seguiamo le tracce in Giovenale'®, dove
diventa un espediente retorico utile nell’adulazione del tiranno e dei potenti,
in Orazio®, dove & applicato all’ambito famigliare, e ancora in Lucrezio?
sempre nella sfera amorosa. In quest’ultimo caso, se ¢ vero che Lucrezio
utilizza come fonte il perduto dialogo epicureo Erotos, verrebbe confermata
la provenienza tutta filosofica, e in ultima analisi sofistica, di questo dibattito
sul lessico amoroso. Filende, quindi, veniva ad inserirsi in un dibattito interno
alle scuole filosofiche, e lo faceva proponendo un nuovo bios, improntato al
piacere e alla sua maestria.

Che il manuale erotico filenideo circolasse e venisse letto soprattutto
nei circoli filosofici lo conferma Aristotele. Il filosofo di Stagira nel De
divinatione per somnium, uno dei tre piccoli trattati aristotelici dedicati al
sogno, ricorda che i melanconici soffrono di un particolare disturbo nella
percezione della realta, sicché e tipico del loro linguaggio procedere per
analogie linguistiche, proprio come era solita fare Filenide?!. Probabilmente
Aristotele si riferiva al procedimento retorico alla base del lessico amoroso
migliorativo. Sappiamo inoltre che il Peri aphrodision filenideo veniva letto,
e condannato moralmente, da Clearco di Soli e da Crisippo, a dimostrazione

16 Platone, Repubblica, 474e-475a.

17 Qvidio, Rimedi d’amore, 315-356.

18 Giovenale, V111,30-38.

1% Qrazio, 1,3,38.

20 _ucrezio, Sulla natura, 1V,1160 sgg

2L Aristotele, De divinatione per somnium, 464b 1-4. Vedi in proposito Perale, Marco 2013.
Luciano di Samosata (Pseudologista, 24-25) conferma 1’uso filenideo di un lessico ricercato
e sofisticato “degno delle tavolette di Filenide”.

18



di una circolazione filosofica del manuale, parallela a quella indipendente
subita dalla parte finale del testo, quella dedicata agli schemi sessuali e
provvista di disegni. Quest’ultima circolava fra le ¢lites capaci di reperire i
costosissimi papiri disegnati sul mercato librario antico?.

Come ¢ noto, I’Ars amatoria di Ovidio si conclude con la sezione
dedicata agli insegnamenti sugli schemi sessuali. Questa collocazione al
termine dell’opera della parte piu esplicita dell’arte erotica riprende
fedelmente la posizione strategica affidata a questa trattazione da parte di
Filenide nel suo manuale. Probabilmente il poeta di Sulmona riprese dal suo
modello solo una selezione degli schemi illustrati nel Peri aphrodision. La
pressione autocensoria del poeta, sottoposto ai nuovi rigori della censura
augustea, lo aveva condotto ad operare una selezione, non solo in questa parte,
ma in generale su tutta la trattazione filenidea. Sappiamo infatti che i manuali
erotici greci trattavano anche gli amori omoerotici ed & quindi probabile che
Filenide proponesse schemi di accoppiamento anche in questo campo dei
piaceri.

In ogni caso Ovidio seleziono otto schemi di accoppiamento dal suo
modello?. In questa sede non & possibile procedere ad un’analisi puntuale dei
riscontri che la trattazione ovidiana trova nella letteratura antica superstite.
Possiamo qui solo accennare al fatto che, come hanno dimostrato i
pionieristici studi di Otto Brendel sull’arte erotica antica, gli schemi di
accoppiamento illustrati da Filenide e ripresi da Ovidio fornirono lo schema
per tutta I’arte erotica antica, su tutti i supporti, dalla pittura su quadri da
cavalletto agli affreschi, dalla statuaria alla decorazione ceramografica e alla
toreutica (specchi in bronzo ecc.)?.

Al di la della particolare poetica affidata da Filenide e da Ovidio al
rapporto sessuale € importante sottolineare in questo contesto la valenza
ironica e dimostrativa attribuita dall’autrice samia a questo argomento. Si
tratta di un ingaggio di tipo filosofico, come dimostra il motto socratico
““conosci te stesso” che Ovidio, riprendendo il suo modello greco, antepone
alla didattica erotica rivolta sia all'uomo? che alla donna. Nel primo caso
I’uomo deve conoscere le proprie doti per poterle offrire all’amante, nel
secondo ¢ la donna che deve conoscere il proprio corpo e le proprie attitudini

22 Clearco di Soli in Ateneo X,457 e Crisippo in Ateneo VIII, 326c.

2 Qvidio, Arte Amatoria, 111,773-88.

24 Cfr. Brendel O., The Scope and Temperament of Erotic Art in the Graeco-Roman World,
in Bowie T. e Christenson C. (a cura di), Studies in Erotic Art, New York 1970, pp. 3—69.
% Qvidio, Arte amatoria, 11,500 e sgg.

%vi, 111,769 e sgg.

19



per offrirsi sessualmente nel modo piu conveniente al proprio partner.

Questo riferimento palese allo spazio filosofico porta chiara traccia
del testo filenideo. Duplice era qui ’intento dell’autrice samia: da una parte
giocare ironicamente sui filosofi e il loro sapere, dall’altra inserire la propria
didassi erotica in un’arte di sé di chiara impronta socratica, laddove il bios
offerto era incentrato sul piacere e sul suo sapiente uso. Anche in questo caso
si deve registrare 1’erronea lettura condotta dai moderni: il richiamo al
precetto socratico rivolto alle donne rivelerebbe 1’impostazione misogina
dell’arte erotica antica, che avrebbe condotto ad una oggettivazione del corpo
femminile degna della pornografia moderna®’. Lettura questa del tutto priva
di fondamento, in quanto, come sopra evidenziato, sia Ovidio che la sua fonte
greca intendevano ’attivita sessuale come un’arte di sé€ piuttosto che come un
dispositivo di reificazione.

Come sottolineato in precedenza, Ovidio oper0 una profonda
selezione sul manuale di Filenide. 1l poeta omise quelle parti troppo
compromettenti nei confronti del suo pubblico. Per poter allora ricostruire
I’originale impianto tematico del testo di Filenide dobbiamo far riferimento
non solo alle sporadiche informazioni a nostra disposizione sui manuali
erotici greci, ma anche al manuale erotico di un’altra cultura e di un’altra
societa, ovvero i Kamasutra di Vatsyayana Mallanaga®®. Questa grande e
famosa opera dell’antica civilta indiana (III a.C. circa) prevedeva ben sette
libri. La materia erotica era ripartita all’interno del testo secondo una
suddivisione argomentativa piuttosto marcata: ad esempio le posizioni
sessuali erano trattate quasi in apertura dell’opera, ovvero nel secondo libro,
differentemente da quanto accadeva in Filenide, che dedicava a questo
argomento 1’ultima parte del suo manuale. | Kamasutra inoltre dedicavano un
libro alle cortigiane e uno alla magia applicata all’amore, ovvero agli
incantesimi d’amore.

E probabile che anche Filenide dedicasse spazio a questi due temi.
Sappiamo infatti che Ovidio, per ammissione esplicita del poeta, aveva
omesso la trattazione dei filtri d’amore?®. La magia amorosa d’altronde era
materia tipica dei manuali erotici, come dimostra la tradizione che attribuiva

27 Cfr. Parker H., Love’s Body Anatomized: The Ancient Erotic Handbooks and the Rhetoric
of Sexuality, in Reichlin A. (a cura di), Pornography and Representation in Greece and
Rome, Oxford University Press, Oxford 1992, pp. 90-111.

28 Sulla tradizione dei Kamasutra (111 d.C.) cfr. Doniger W. e Kakar S. (a cura di), Vatsyayana
Mallanaga. Kamasutra, Oxford University Press, Oxford—New York 2003.

2 Qvidio, Arte Amatoria, 11,90.

20



ad Astianassa, I’ancella di Elena che la tradizione riconosceva come la prima
autrice di manuali erotici, il trafugamento e la successiva restituzione ad
Afrodite del Kestos Hymas, ovvero di un irresistibile talismano dell’amore.
Inoltre sappiamo che i manuali erotici di Elefantide e Laide* riportavano
consigli sulle pratiche abortive, mentre il manuale di Terspicle®! dedicava un
intero libro agli anticoncezionali.

Torneremo su queste figure e sulle loro opere. In questo contesto é
importante sottolineare che il testo di Filenide, in quanto primo modello del
genere letterario inaugurato dalla sua autrice, doveva riportare sezioni
analoghe. Parti che Ovidio aveva sottoposto ad autocensura e selezione.
Medesime considerazioni possono essere fatte per i rapporti omoerotici. A
questo proposito abbiamo a disposizione la preziosa testimonianza degli
Erotes dello Pseudo-Luciano, un testo dialogico pervenuto nel corpus del
retore orientale centrato sul significato e sulle forme dell’amore coniugale:

Tu tempo futuro, tu legislatore di strani piaceri, tu che hai trovato nuovi
strumenti per la lascivia degli uomini, concedi allora la stessa liberta
alle donne e dona finalmente loro la possibilita di copulare come fanno
gli uomini; che si sottomettano con lo strumento di artifici immorali,
infecondo mistero mostruoso, che la donna quindi si unisca alla donna
come se fosse un uomo; quel nome che raramente giunge alle orecchie
(provo vergogna ora a proferirlo) ovvero 1’ignominia della tribade
venga sfacciatamente alla luce. Che tutti i nostri ginecei imitino gli
amori androgini di Filenide®.

In questo denso brano, informato dall’antica retorica contro il sesso non
riproduttivo (eco del seme scagliato sulla roccia con la quale Platone
condannava 1’amore omoerotico maschile), possiamo leggere un chiaro
riferimento agli insegnamenti di Filenide sui rapporti omoerotici. L’autrice
samia in questo contesto letterario € ormai diventata una sorta di maschera
della commedia dell’arte: una tribade, quindi una donna omosessuale che
ostentatamente si intrattiene con altre donne o, peggio, con altri uomini

% Plinio, Storia Naturale, 28,81.

31 Ateneo, VI1,325d. Il tema delle pratiche abortive e degli strumenti anticoncezionali
costituiva un topos della letteratura sulle eteree cara alla seconda sofistica: 1’etera Melissario,
protagonista di una delle lettere d’amore di Aristeneto (Aristeneto, Lettere d’amore, 1,19),
era esperta nelle pratiche anticoncezionali, come lo sara Teodora, prostituta e poi imperatrice,
che Procopio (Procopio, Anecdota, 1X,19) dipinge come incallita cortigiana ed esperta nelle
pratiche abortive.

82 pseudo-Luciano, Erotes, 28.

21



invertendo i ruoli sessuali. Questa Filenide-tribade e la stessa che popola gli
epigrammi di Marziale e che deforma definitivamente i tratti originari della
Filenide autrice di manuali erotici.

I lettore attento di Foucault sa bene che questo dialogo pseudolucianeo
venne ampiamente utilizzato dal filosofo francese ne La cura di sé, il secondo
volume della Storia della Sessualita. Il testo confermava la coniugalizzazione
del piacere sessuale fra le élites greco-romane, quel processo di stilizzazione
della forma di vita che Foucault osservava con interesse, in quanto parte di
un’estetica dell’esistenza estranea al dispositivo giuridico € normativo.

Foucault quindi lambiva, ma non intercettava il dibattito antico sulla
morfologia degli aphrodisia. La sua svista, sempre che di questo si sia trattato,
era stata d’altronde condivisa da un’intera letteratura filosofica. L’inganno
era forse da attribuire a Platone che, in modo programmatico alle prime
battute del suo Simposio, aveva allontanato la suonatrice di flauto dalla sala
del banchetto®. Questa esclusione implicava 1’ostracismo di una qualsiasi
discorsivita sulle forme del piacere (le suonatrici di flauto erano le prostitute
ingaggiate per il piacere sessuale nel contesto simposiastico) nell’ambito
dell’erotica e della filosofia. Bando al quale aveva osato disobbedire Filenide,
una donna e una filosofa messa alla porta da tutti i filosofi e dalla morale

Fortuna di un genere letterario

La manualistica erotica era un prodotto letterario tipicamente greco.
Se ¢ vero che I'unico manuale erotico sopravvissuto al naufragio del genere
¢ un testo latino, ovvero 1’Ars amatoria di Ovidio, tuttavia il gesto etico di un
bios trasformato in arte d’amare e lo spazio letterario che a questo gesto dava
parola erano prodotti tipici dalla societa greca.

Si trattava di un genere frequentato soprattutto da un’autorialita
femminile, prossimo spesso alla manifestazione di una erudizione tipica delle
biblioteche ellenistiche. Non é un caso che Alessandria sia stata una sorta di
centro di irradiazione per 1’intero Mediterraneo antico di questo genere.

La tradizione ne individuava in un personaggio secondario del mito,
ovvero in Astianassa, I’iniziatrice. A lei veniva ascritto il primo manuale
erotico: secondo le informazioni del lessico bizantino Suida si trattava
dell’ancella di Elena che “per prima aveva inventato le forme possibili del
coito”. A lei veniva attribuito un trattato “Sugli schemi di accoppiamento”
(Peri skematon synousiastikon) dal quale avrebbero tratto spunto Filenide ed

33 Platone, Simposio, 176e.

22



Elefantide **. Sappiamo attraverso il Cyranides, un tardo trattato di magia
giunto a noi attraverso la tradizione manoscritta di Ermete Trimegisto, che
Astianassa era protagonista di una vicenda mitica secondaria del ciclo troiano:
dopo aver trafugato il kestos hymas di Afrodite, ovvero il talismano
dell’amore attraverso il quale la cipride incantava ogni uomo mortale o
immortale, ed averlo consegnato ad Elena, Astianassa avrebbe poi restituito
il prezioso oggetto alla sua proprietaria®.

Da queste scarne notizie possiamo capire che il mito aveva fatto del
Kestos Hymas, quel talismano che Afrodite si allacciava sul petto e che ¢ il
protagonista della scena di seduzione fra Hera e Zeus nei primi versi del XIV
libro dell’Iliade®, una sorta di oggetto magico sul quale aveva poi costruito
la figura di Astianassa. L’attribuzione a questo personaggio di un manuale
erotico quindi aveva una motivazione eziologica che rispondeva a
quell’esigenza tutta greca di attribuire a personaggi del mito 1’origine di
determinati generi letterari. In modo analogo veniva attribuito a Femonoe,
prima sacerdotessa a sedersi sul tripode delfico, il primo manuale greco di
interpretazione dei sogni®’.

Astianassa, attraverso Elena, colloca quindi [Dorigine della
manualistica erotica greca in Egitto: il mito infatti ricordava la lunga
permanenza della regina micenea in terra egiziana. Di origine egiziana e
quindi alessandrina era anche Elefantide, la nota autrice di un trattato “Sugli
schemi di accoppiamento” (Peri schematon synousiastikon). Probabilmente
questo era il titolo dell’ultimo libro del suo manuale, quello dedicato alle
forme del coito, corredato come nel caso di Filenide di disegni esplicativi.
D’altra parte, I’organizzazione tematica del suo trattato doveva essere
piuttosto articolata se poteva comprendere, come veniamo a sapere da Galeno
che riprendeva Sorano (prima meta Il sec.) e da Plinio il Vecchio, una sezione
dedicata ai cosmetici e una ai metodi anticoncezionali®.

Tuttavia, la fama di Elefantide era dovuta soprattutto agli schemi di

34 Suida, s.v. Astyanassa e Bsichio: s.v. Astyanassa. Su Astianassa cfr. De Martino, Francesco
2006. p. 184 e Martos Montiel, Juan Francisco 2006.

% Cyranides, 1,10,91 Waegemann.

% Omero, lliade, XIV, 297-351.

37 Artemidoro di Daldi, Libro dei sogni, 111,28 e 119; 1V,2.

% Suida, s.v. Astyanassa. Sulla figura di Elefantide vedi Krenkel, Werner 1985 e s.v.
Elephantis, Realencyclopadie der Classichen Altertuwissenschaft, 5, Stuttgart,
Druckenmuller Verlag, 1952, Crusius, coll. 2334-2325.

3% Galeno, Sulla composizione dei farmaci topici, XIl1,416k. Plinio, Storia naturale,
XXVII1,81.

23



accoppiamento illustrati nella parte finale del suo manuale. Si trattava di
schemi dove avevano largo spazio gli accoppiamenti multipli, con piu di due
partner, oltre alle forme dell’amore nei rapporti omoerotici. La tarda raccolta
di epigrammi erotici nota come Priapea attesta 1’uso didattico di questi
schemi, ampiamente utilizzati da parte delle classi abbienti per decorare con
temi erotici espliciti le proprie lussuose abitazioni“®. A questo proposito
possiamo registrare le preziose testimonianze dei Padri della Chiesa che, nel
fustigare la presunta immoralita dei culti pagani e in generale dei “gentili,
descrivono la moda in uso presso le classi dirigenti greco-romane di utilizzare
i disegni dei manuali di Filenide ed Elefantide per commissionare a botteghe
di pittori le tabellae veneris, piccoli quadri lingnei da appendere nelle stanze
da letto (cubicula) delle loro sontuose domus*!.

D’altra parte, I’Egitto antico era il luogo d’origine del papiro erotico
illustrato. Dalle sue sabbie proviene il Papiro 55001 di Torino, ovvero il piu
antico (XIV a.C.) documento con illustrazioni erotiche. | dodici schemi di
accoppiamento disegnati in questo prezioso testo non solo richiamano, come
vedremo, le dodici posizioni del Dodecamechanos, il manuale erotico di
Paxamos, ma attestano una tradizione artistica e culturale indigena che
dobbiamo presupporre essere alla base della successiva arte erotica ellenistica
e poi romana*?.,

Tuttavia, la testimonianza piu preziosa e anche la piu significativa per
il manuale di Elefantide e in generele per I’ars erotica antica ¢ costituita dalla
figura di Tiberio. Attorno a questo imperatore la propaganda senatoria aveva
costruito un’immagine peggiorativa, che ne faceva un laido ricercatore di
piaceri immorali e osceni. Secondo la propaganda senatoria Tiberio, ritiratosi
nella sua villa caprese, avrebbe commissionato ai suoi architetti un edificio
adibito ai piaceri sessuali, un luogo nel quale venivano inscenati davanti ai
suoi occhi accoppiamenti multipli (spintria) inspirati dalle immagini e dagli
insegnamenti del manuale di Elefantide. Immagini con le quali egli avrebbe

4 Carmina Priapea, 4 € 63. In queste testimonianze Elefantide e Filenide compaiono come
uma sorta di coppia autoriale esemplare. Nel corso del tempo le due figure vennero a
confondersi e a sovrapporsi: Schol. Ant. Pal., VI1,345; Schol. Ant. Pal, VI1,450; Ant. Pal.,
VIL,477.

4l Taziano, Orazione contro i Greci, 35,3; Clemente Alessandrino, Protreptico, 1V,61,3;
Giustino, Apologia seconda, 15,3. La moda delle tabellae veneris viene ricordata dallo stesso
Ovidio nei Tristia (Ovidio, Tristia, 521-24), laddove giustifica 1’oscenita presunta dei suoi
versi in virtu dell’abitudine romana di custodire nelle case le austere immagini degli avi
accanto alle lascive immagini ritratte sui quadri appesi ai cubicula casalinghi.

42 Cfr. Horsfall N., The Origins of the Illustrated Book, Aegyptus, 63 1983, pp. 199-216.

24



fatto dipingere tabelle erotiche e stovaglieria da simposio da collocare nelle
innumeroveli comere da letto della sua villa*,

Nonostante il tono denigratorio di queste testimonanze, possiamo
osservare in Tiberio un tipico rappresentante delle classi colte greco romane:
cio che le caratterizzava era il gusto comune per ’arte erotica, gusto che
preveeva ’acquisto dei costosi papiri disegnati con i testi dei manuali erotici
greci, la meticolosa collezione di preziosi quadri lignei e di ceramica a tema
erotico. La presenza di scene di accoppiamento multiplo, come attestano le
testimonianze antiche, costituivano il tratto distintivo del manuale di
Elefantide, scene che i Greci chiamavano symplegmata, e che i romani,
proprio a partire da Tiberio, avrebbero chiamato spintria*.

Se i testi di Filenide e Elefantide rappresentavano la massima
espressione della manualistica erotica greca, sicché la loro fama non aveva
conosciuto declino dal momento della loro stesura (meta 1V- meta 111 a.C.) al
loro utilizzo presso le élites della societa greco-romana (I-11 d.C.), altri
manuali circolavano fra i collezionisti di libri e nelle biblioteche. Di questi
testi conosciamo spesso solo il titolo oppure solo il nome dell’autore. Tuttavia
le testimonianze antiche ci permettono di ricostruire sommariamente i tratti
salienti di quello che era un genere letterario piuttosto frequentato e letto.

Di Terpsicle, ad esempio, sappiamo solo che il suo manuale si
intitolava Peri aphrodision. Dalle scarne notizie che ci fornisce Ateneo, unico
testimone a questo riguardo, 1’autore forniva nel suo manuale ricette di
pietanze afrodisiache, rimedi per guarire la sterilita nelle donne e I’impotenza
negli uomini*. Si trattava probabilmente di uno dei pochi rappresentanti di
un’autorialitd maschile in questo campo. Il suo era un nome parlante:
Terpsicle, ovvero “famoso per il piacere”, evidente parodia di nomi propri
come Agatocle (“famoso per la gloria”).

Ateneo, nel suo caleidoscopio citazionistico, fornisce un elenco di
probabili autori e autrici di manuali erotici: Nico di Samo, Callistrate di
Lesbo, Pitonico di Atene e Filenide di Leucade®. Di questo quartetto
conosciamo solo I’opera e la figura di Filenide, che qui viene ricordata come

43 Svuetonio, Vita di Tiberio, 43,1-2. Marziale (XII, 43), a proposito degli accoppiamenti
multipli descritti da Elefantide, parla di “nuovi schemi di Venere”.

4 Fondamentale ¢ qui la testimonianza di Tacito (4nnali, VI,1) che ricorda il conio del
termine osceno latino spintria da parte di Tiberio. Con questo termine, inoltre, gli antiquari
rinascimentali avrebbero chiamato le monete a soggetto erotico di epoca giulio-claudia
circolanti fra i collezionisti.

4 Ateneo, VII,325b. Sulla figura di Terpsicle vedi Spanoudakis, Kostantinos 1999.

46 1d., V,220e-f.

25



proveniente da Leucade. Notizia falsa questa, che tuttavia ci informa
dell’opera denigratoria operata dalla critica nei suoi confronti: il riferimento
a Leucade indica una tacita allusione ad una origine lesbia, laddove Lesbo nel
mondo greco era famosa per essere luogo lincenzioso, patria della fellatio
(lesbiazein in greco significava praticare sesso orale).

Maggiori informazioni abbiamo invece su Paxamos, autore di
probabile origine alessandrina di un famoso manuale erotico intitolato
Dodecamechanos o Dodecatechnon. Si trattava di un manuale incentrato su
dodici schemi di possibili amplessi, testo probabilmente provvisto di disegni
esplicativi, in modo analogo a quanto accadeva per le opere di Filenide ed
Elefantide. 1l titolo riprendeva probabilmente un’antica tradizione orale che
osserviamo circolare gia in Aristofane: il poeta comico ironizzava sull’arte
tragica di Euripide paragonando il poeta tragico al Dodemechanon di Cirene,
nota etera ateniese del V a.C*’. Paxamos era un tipico erudito della civilta
letteraria alessandrina, cresciuto probabilmente a stretto contatto con
I’immenso patrimonio librario della biblioteca di Alessandria. Sappiamo
infatti che, oltre al manuale erotico, aveva scritto un poema di argomento
gastronomico (Opsartytika), una “Storia della Beozia” (Boiotika), un trattato
medico-botanico (Baphika) e uno sull’agricoltura (Gheorghika)*.

Emerge, da questi rapidi cenni bografici, la figura di un erudito a
stretto contatto con la biblioteca. Evidentemente la manualistica erotica era
diventata un genere appannaggio di un’erudizione libresca e la sua
frequentanzione non costituiva oggetto di divieto morale per gli intellettuali
ellenistici.

Ne abbiamo conferma con la figura di Panfila, autrice di un ennesimo
Peri aphrodision, quindi di un manuale erotico. Si trattava di una filosofa di
epoca neroniana che aveva vissuto e operato ad Alessandria. Attraverso il
prezioso sunto di una sua opera di carattere storiografico (Raccolta di note
storiche) scritto dal patriarca Fozio sappiamo che la donna aveva vissuto ad
Alessandria frequentando il cenacolo di intellettuali animato dal marito.
Frequentazione attraverso la quale aveva maturato una profonda erudizione
storica e filsofica. Non a caso alla sua penna venivano attribuite varie epitomi,

47 Aristofane, Rane, 1327 e sgg.; Schol. Ad Aristoph., Rane, 1328D; Suida, s.v.
Dodekamekanon; Esichio, s.v. Dodekamecanon e s.v. Cirene.

4 Suida, s.v. Paxamos. Sulla figura di Paxamos vedi Morel K., Paxamos, in
Realencyclopédie der classischen Altertumswissenschaft, vol. 18.4, Druckenmdller Verlag,
Stuttgart 1952, coll. 24362437, e De Martino F., Poetesse greche, Levante Ed., Bari 2006.

26



sunti di argomento storiografico®®. Panfila era quindi un’erudita alessandrina
che aveva scritto un manuale erotico attingendo le proprie fonti presso la
grande biblioteca di Alessandria.

La figura di Panfila, tuttavia, & stata oggetto di un interessante
dibattito. Se gli antichi non osservavano in lei alcuna contraddizione fra
I’erudizione o la formazione filosofica e I’attivita letteraria nel campo
dell’arte erotica, per i moderni questa dimensione sincretica ¢ il frutto di un
errore 0 di un disguido. Per questo motivo i filologi moderni sono stati
costretti a ipotizzare due figure distinte: una Panfila originaria del
Peloponesso (il lessico bizantino Suida ne attesta la nascita ad Epidauro)
autrice di manuali erotici, ed una Panfila alessandrina autrice di opere
storiografiche. La stessa presenza di un manuale erotico nell’elenco delle sue
opere inoltre € stata interpretata come conseguenza di una campagna
diffamatoria orchestrata dai grammatici antichi. In tutti questi casi & evidente
la difficolta tutta moderna di osservare un’arte erotica in quanto sapere, € non
in quanto manifestazione di una “natura” oscena degli individui®,

Con la figura di Panfila ci troviamo al termine della parabola della
manualistica erotica greca. Fra Filenide e I’autrice alessandrina trascorrono
circa cinque secoli, nel corso dei quali i manuali erotici hanno circolato nel
costoso mercato librario dei papiri illustrati, sono stati letti e collezionati dalle
élites cittadine greco-romane, sono stati utilizzati come modelli da parte di
artisti e artigiani per le loro creazioni artistiche di carattere erotico, hanno
formato un’ars erotica diffusa in tutta la civiltd cittadina mediterranea.
L’Occidente non avrebbe piu prodotto qualcosa di analogo nei secoli
successivi.

L’eco flebile e lontana della tassonomia greca degli aphrodisia si ode
fra le righe dei penitenziari altomedievali. Qui i padri confessori elencavano
gli atti e le pratiche sessuali che raccoglievano dalle confessioni dei fedeli per
redigere un elenco delle ammende necessarie per ottenere la remissione dei
peccati. Nei penitenziari di Geronimo di Estridion (VII-VIII sec.), di Beda
(VI sec.), di Teodoro (VIII sec.), di Cumiano Hiberno (VII sec.) e di

4 Suida, s.v Pamphile; Fozio, Biblioteca, 175,119b-120. Vedi in proposito Cagnazzi S.,
Nicobule e Panfila. Frammenti di storiche greche, Edipuglia, Bari 1997.

50 Cfr. Calasanz Poestion J., Griechische Philosophinnen. Zur Geschichte des weiblichen
Geschlechts, Fisher, Bremen 1882 e Regenbogen O., Pamphyla, in Realencyclopéadie der
classischen Altertumswissenschaft, vol. 18.3, Druckenmiller Verlag, Stuttgart 1949, coll.
309-329. Ampia analisi della questione in S. Cagnazzi, op. Cit., p. 34 e in F. De Martino,
op.cit., p. 179.

27



Buchard di Worms (X1 sec.) le forme che il piacere assume fra due individui
non costituisce piu un’arte, ma la condensazione di una nuova relazione: non
pit quella che lega il maestro al discepolo, ma quella che vincola il penitente
al confessore®.

Non ci troviamo piu di fronte ad un soggetto che si costituisce a partire
all’adesione di una tecnica di sé e di un’arte, ma ad un soggetto che aderisce
ad un’ermenutica del sé ottenuta grazie alla figura silente di un confessore e
dal nuovo rapporto di potere che la confessione instituisce. Come ha osservato
Foucault, con la centralizzazione delle tecniche del se attorno alla
concupiscenza “cio che e venuto a trovarsi nel cuore della problematizzazione
del comportamento sessuale non ¢ stato piu il piacere con I’estetica della sua
pratica, ma il desiderio e la sua ermenutica purificatrice.

Al termine della parabola quindi scompare la figura di Filenide e la
sua didassi erotica. Si passa cosi inesorabilmente dalla maestra del piacere al
padre confessore, e da questi al sergente del sesso alla Sade®3. Da un’arte delle
forme del piacere alla produzione seriale del desiderio. Da un discente che si
costituisce come soggetto attraverso una tecnica di se ad un soggetto di
desiderio che si costituisce a partire da un’ermeneutica del s¢ che gli rivela
dapprima un peccato e successivamente una “natura sessuale”.

L’emergenza della pornografia

L’emergenza del termine ¢ del concetto di “pornografia” costituisce
forse uno degli aspetti meno noti della genealogia del dispositivo di sessualita.
La sua emergenza e da collocare nel campo delle discipline che formano
’antichistica moderna: archeologia, storia dell’arte e filologia sono 1 saperi
che maggiormente hanno contribuito alla fine del X1X secolo al conio e alla
diffusione del termine, nonché al suo inserimento nel sistema di pensiero
moderno.

Pompei € il luogo di origine di questo dispositivo. Negli scavi
archeologici del famoso sito partenopeo organizzati e finanziati dai Borbone
tutti gli oggetti (statuaria, oggettistica, affreschi, ceramica ecc.) a soggetto
erotico venivano sistematicamente distrutti, oppure confinati per la loro
“oscenita” dapprima nel Museo di Portici e poi collocati in una stanza chiusa

51 Sui penitenziali altomedievali si veda P. Payer, Sex and Penitentials. The Development of
a Sexual Code, 550-1150, University of Toronto Press, Toronto 1984.

52 M. Foucault, op.cit., 2006, p. 233.

53 Cfr. Id., Sade, sergent du sexe, in Dits et écrits 1. 1954-1975, Gallimard, Paris 2001, pp.
1686-1690.

28



al pubblico al primo piano del Palazzo degli studi, ovvero nel Gabinetto degli
oggetti osceni, rinominato nel 1823 Gabinetto degli oggetti riservati®*.

La necessita di confinare questi reperti in luoghi riservati, sottratti agli
sguardi di donne e bambini e concessi esclusivamente all’attenzione di
studiosi e di persone di “specchiata onorabilita” (I’accesso al Gabinetto era
concesso solo previa autorizzazione firmata dal re in persona) aveva costretto
gli archeologi ad inventarsi un luogo chiuso al pubblico all’interno di un
museo. L’antichistica ancora non possedeva una categoria adatta alla
classificazione di quegli oggetti. Pur dovendoli catalogare e studiare, ovvero
dovendo obbedire ad una “volonta di sapere” che non poteva piu ammettere
I’esclusione e la distruzione di oggetti di studio, come accadeva solitamente
negli scavi e nel mercato antiquario sei- e settecentesco, tuttavia sentiva il
bisogno di sottrarre questo materiale allo sguardo del pubblico, e per farlo
doveva ricorrere al dispositivo della segregazione e ad una categoria antica
ma inattuale, ovvero all’oscenita.

In sostanza gli archeologi applicavano al loro campo di studio quella
zonizzazione delle attivita orbitanti attorno al piacere sessuale quali potevano
essere la prostituzione, gli spettacoli espliciti e la vendita del piacere sessuale
che nelle citta europee della seconda meta dell’Ottocento veniva a definire
progressivamente zone chiuse, luoghi dello spazio cittadino delimitati e
recintati, enclosures definite moral zones e successivamente red light
district®®. La prostituzione, d’altra parte, cosi come 1’oggettistica “oscena”
degli scavi pompeiani, faceva improvvisamente problema: nel nuovo
dispositivo di sessualita e in quella morale vittoriana che Michel Foucault
descrive perfettamente in quanto strumento di penetrazione individuale e
collettivo in una societa di normalizzazione, prostituzione e arte erotica
diventavano qualcosa che era necessario segregare, e conoscere tanto piu si
procedeva con la segregazione.

E in questo contesto che emerge la nozione di pornografia. Il primo a
far uso del termine fu Nicolas Edmé Restif de La Bretonne (1734-1806) nel
suo Le pornographe ou Idées d’un honete homme sur le projet de réglement
pour les prostituées del 1756, opera tipica delle letteratura libertina francese
che si prefiggeva la segregazione in luoghi chiusi delle prostitute parigine e
la regolamentazione della loro attivita prostitutiva all’interno dello spazio

% De Caro S. (a cura di), Il gabinetto segreto del Museo Archeologico Nazionale di Napoli,

Electa, Napoli 2000, p. 11.

%5 Cfr. T. McGinn, Zoning Shame in the Roman City, in Faraone C. e McClure L. (a cura di),
Prostitutes and Courtesans in the Ancient World, University of Wisconsin Press, Madison
2005, pp. 161-176.

29



cittadino. Veniva cosi ripreso un termine piuttosto desueto del greco antico:
pornographoi venivano definiti da Ateneo i pittori che come Parrasio, dalla
seconda meta del 1V a.C. in poi, avevano introdotto la pittura su quadri da
cavalletto di soggetti erotici, arte pittorica che utilizzava le prostitute (pornai)
come modelle. Per estensione, pornographia diventava I’attivita artistica del
pittore specializzato in soggetti erotici.

Il termine rimase pero confinato in questo testo libertino per circa un
secolo e gli archeologi e gli antichisti continuarono ad utlizzare il termine
“oscenita” per definire in generale 1’arte erotica. Champollon, ad esempio,
definiva le scene esplicite del Papiro 55001 di Torino come “peintures d’une
oscenité monstreuse®. Nel 1850 pero Karl Ottfrid Miller nel suo manuale
di archeologia (Handbuch der Archaologie der Kunst) utilizzava lo stesso
termine usato da Le Bretonne decenni prima per definire in modo piu preciso
e scientifico tutti i reperti a soggetto erotico emersi dagli scavi di Pompei nei
primi decenni del XI1X secolo. Con Muller il termine pornografia divenne di
uso comune nelle scienze dell’antichita: il suo manuale di archeologia venne
infatti tradotto e divulgato in lingua francese e inglese, e infine il termine
pornography venne ufficialmente introdotto nel 1857 nell’Oxford English
Dictionary. Divenuto d’uso comune nel mondo degli antichisti Dumas padre,
nominato direttore del museo archeologico di Napoli all’indomani
dell’impresa dei Mille e per volere di Garibaldi, decise di rinominare il
Gabinetto segreto con la piu moderna ed efficace definizione di Raccolta
pornografica®’.

Proprio a partire dai saperi dell’antichistica si pud osservare
un’iteressante convergenza fra discipline e ambiti d’azione differenti: tra il
1851 e il 1853 il filologo Paul Lacroix scrive, sotto lo pseudonimo di Pierre
Dufout, una History of Prostitution nella quale compare il termine
pornography diventa strumento concettuale adatto alla comprensione
dell’arte erotica antica. Contemporaneamente la prostituzione ¢ oggetto di
regolamentazione nelle principali capitali europee, sicché nel Regno Unito

% Cfr. Omlin J., Der Papyrus 55001 und seine satirisch-erotischen Zeichnungen und
Inschriften, Fratelli Pozzo Ed., Torino 1973, p. 21 e Clarke J., Roman Sex: 100 B.C. to A.D.
250, Abrams, New York 2003.

57 Cfr. Kendrick W., The Secret Museum: Pornography in Modern Culture, University of
California Press, Berkeley—Los Angeles 1987, p. 11 e sgg. e Voss B., Sexual Effects:
Postcolonial and Queer Perspectives on Archaeology of Sexuality and Empire, in Voss B. e
Casella E. (a cura di), The Archaeology of Colonialism: Intimate Encounters and Sexual
Effects, Cambridge University Press, New York 2012, pp. 11-30.

30



viene promulgato il British Obscene Publication Act, provvedimento che
prevedeva la distruzione di ogni publicazione o documento ritenuto
“pornografico’®,

L’antichistica ha quindi avuto un ruolo fondamentale nell’emersione
di un dispositivo di sessualita all’interno delle societa occidentali. Veniva
chiamata ad indagare qualcosa che per la prima volta era necessario studiare,
catalogare e poi segregare, e tuttavia era costretta ad utilizzare un termine
nuovo, adatto alla volonta di sapere di un disposivito di potere-sapere come
quello formato dalla convergenza strategica di sessuologia, psichiatria, diritto
e filologia. Per questo Mdiller opta per un termine desueto, un termine noto
solo attraverso Ateneo, e quindi un termine per specialisti. Una parola che
poteva essere pronunciata, non senza un certo fremito, davanti ai rampolli
delle classi dirigenti europee che dovevano formarsi sui testi classici e che
allo stesso tempo dovevano essere preservati dalla corruzione fisica e morale
che i discorsi “pornografici” potevano indurre. Ci troviamo nel pieno di quel
balbettio che Foucault osservava nei discorsi di sessuologi e psichiatri alle
prese con la fondazione di una “sessualita™>®.

Le scienze dell’antichita non potevano piu riconoscersi in un concetto
vago, dalla venatura rinascimentale e postridentina, come quello di oscenita.
Sotto I’egida dell’osceno, infatti, da una parte erano stati distrutti tutti i reperti
di arte erotica emersi negli scavi, occasionali o scientifici, compiuti a Pompei
e a Roma, e dall’altra erano state allestite collezioni d’arte privata, come
quella ospitata alla Wilton House da Thomas Pembroke (1656-1733), che si
premurava di collezionare i nudi della statuaria antica®. Ora le nuove grandi
collezioni museali nazionali, sorte sulle ceneri della cultura libertina e su
quelle delle guerre napoleoniche, dovevano catalogare tutto: studiare,
conoscere ed esporre i reperti che formavano il grande progetto imperiale e
coloniale dispiegato dall’Occidente nel mondo. Sapere, ma allo stesso tempo,
segregare: perché gli oggetti di carattere pornografico non potevano ferire gli
occhi di donne e bambini.

E’ in questo periodo infatti che la masturbazione infantile e I’isterismo
femminile emergono come problemi di natura sessuologia, psichiatrica,
morale, giuridica e politica®. Attraverso le politiche musueali e il conio del
concetto di pornografia le scienze dell’antichita si inserivano in questa nuovo

%8 Cft. Clarke J., Roman Sex: 100 B.C. to A.D. 250, Abrams, New York 2003.

%9 Cfr. M. Foucault, op.cit., 2006b, p 63.

80 Cft. S. De Caro (a cura di), I/ gabinetto segreto del Museo Archeologico Nazionale di
Napoli, Electa, Napoli 2000.

81 Cfr. M. Foucault, op.cit., 2006b, p. 91 e sgg.

31



dispositivo di controllo sulle popolazioni, quel dispositivo di sessualita che si
prefiggeva di penetrare nella microfisica delle relazioni e dei comportamenti
individuali per un modello di societa di tipo disciplinare e di normalizzazione.

Il breve tratteggio genealogico qui tentato rivela la totale
inapplicabilita del concetto di pornografia al mondo antico. La pornografia
non possiede tratti di diacronicita, ma al contrario € una nozione storicizzabile
del pensiero. Cio che la caratterizza e una produttivita discorsiva che sosta sul
binomio permesso/proibito in relazione continua con una normativita di tipo
sessuologico e giuridica. Un tratto questo totalmente ignoto alle societa
antiche, dove il consentito risiedeva semmai in un’etica del sé, in una
stilizzazione dell’esistenza informata da un codice avito (il mos maiorum dei
Latini, la physis dei Greci)®2.

Inoltre il correllato di soggettivazione della pornografia e il soggetto
di desiderio. Quest’ultimo si trova delimitato e pensabile all’interno di una
triade formata da sessuologia, psichiatria e pornografia. Tre saperi che
implicano tre campi di zonizzazione del desiderio: i red light district
(prostituzione, fruizione di pornografia ecc.), la recinzione immaginativa (il
castello dell’immaginario sadiano, ma anche le mura del manicomio, quelle
dello studio di psicanalisi ecc.), e infine I’ipertrofia discorsiva (la confessione
del sé di fronte all’analista, ma anche le declinazioni infinite dei desideri nella
pletora immaginativa delle produzioni pornografiche).

Il dispositivo di sessualita inoltre ripartisce la cosiddetta sfera della
sessualita in campi del sapere distinti, e tuttavia comunicanti. Abbiamo una
fitness riproduttiva, dove all’uomo viene applicata la stessa dinamica
economica della sopravvivenza di specie animale, campi questi della
biologia, dell’antropologia e della sociologia. Limitrofo € il campo occupato
dal sapere demografico: qui la demografia, in quanto originaria scienza del
governo e delle popolazioni, aggancia la sfera riproduttiva umana ad una
prospettiva biopolitica del popolamento. Infine la sessuologia e la psichiatria
ritagliano lo spazio dell’'uomo psicologico, laddove questi ¢ soggetto
ermeneutico che riflette sulla sua sessualita. Da questo punto di vista la
pornografia € un prodotto, e non una devianza, della psicologizzazione
dell’umano.

Queste partizioni del sapere-potere sulla sfera del desiderio e del
piacere sono inpensabili per le societa greco romane dotate di arte erotica. In
queste societa e impensabile separare una dimensione introflessa della
dimensione sessuale. Tutto e estroflesso e tutto e allo stesso tempo politico.

52 Per una storicizzazione del concetto di pornografia cfr. Hoff, Joan, op.cit.

32



Troviamo allora una dimensione sincretica di arte della seduzione, sacralita e
comicita. Nel manuale di Filenide, come abbiamo visto, 1’elemento comico e
satirico era importante tanto quello didattico ed espositivo del desiderio.
L’attivita sessuale, inoltre, era inscindibile da una nozione sacra della physis,
ovvero di quella capacita rigenerativa e procreativa che era immanenete a tutti
gli esseri viventi, e che Afrodite incarnava nella sua figura. Le tabelle erotiche
esposte nelle camere da letto delle élites greco-romane sintetizzano questa
dimensione sincretica: sono forme d’arte direttamente mutuate dai manuali
erotici, definiscono un gusto e una koiné culturale, manifestano una
dimensione espositiva dell’eros nella quale ci si pud riconoscere come
appartenenti ad un ceto e a una cultura. Infine, pongono gli atti che sotto
quelle immagini vengono compiuti sotto la protezione di Afrodite/Venere,
ovvero declinano una dimensione sacra del desiderio.

Tutto questo era sotteso nell’arte erotica. Lo sguardo che ne costituiva
la premessa non distingueva fra pornografico e lecito. Forse, € proprio questa
dimensione dello sguardo libera, totalmente ignota a noi moderni, che
costringe al sorriso i turisti impegnati ad osservare le scene erotiche degli
affreschi pompeiani. Il loro riso, forse, nasconde inconsapevole 1I’amarezza
per un’arte perduta per sempre.

33






