
 
DOI Code: 10.1285/i18285368aXXXIXn110p9 

SA
G

G
I 

 

 

 

IL LIBRO PERDUTO DI FILENDE DI SAMO:  

L’ANTICA ARS EROTICA OCCIDENTALE E LA STORIA 

DELLA SESSUALITÀ DI MICHEL FOUCAULT1  

ALESSANDRO BACCARIN* 
 

 

 
Abstract  

Il contributo ricostruisce la genealogia dell’ars erotica occidentale a partire dal Peri 

aphrodision di Filenide di Samo, primo manuale erotico greco noto, oggi perduto e 

conservato solo in frammenti. Attraverso il confronto con l’Ars amatoria di Ovidio e con 

altre tradizioni manualistiche antiche, il saggio mostra come l’erotica greco-romana si 

configuri come sapere pratico e filosofico, inscritto in un’estetica dell’esistenza e in un 

modello pre-sessuale di soggettivazione. In dialogo critico con Michel Foucault, si evidenzia 

l’errata esclusione della manualistica erotica dall’archivio antico e si analizza l’emergenza 

moderna del concetto di pornografia come prodotto del dispositivo di sessualità ottocentesco. 

Ne risulta una netta discontinuità storica: dall’arte dei piaceri come tecnica di sé alla 

pornografia come categoria normativa e segregante del desiderio. 

 

Keywords: Ars erotica, Filenide di Samo, Dispositivo di sessualità, Pornografia, Estetica 

dell’esistenza. 

 

 

Ars erotica e dispositivo di sessualità 
 

Queste ricerche scrisse Filenide di Samo, figlia di Ocimene, per coloro 

che desiderano condurre meticolosamente un modello di vita (bion) 

attraverso [il piacere] ed attenervisi con disciplina (toi]aut[a] 

ponesa[menois)2. 

 

Con queste parole iniziava il più antico manuale erotico dell’Occidente, 

                                                 
* Dottore di Ricerca in Storia antica, Università di Pisa. 

 
1  In questo contributo si intende riportare i principali risultati della ricerca genealogica 

condotta attraverso gli strumenti ermeneutici foucaultiani sulle vestigia dell’ars erotica 

antica e condensati in Alessandro Baccarin, Archeologia dell’erotismo. Emergenza ed oblio 

dell’ars erotica greco romana, Efesto, Roma 2018. 
2  Filenide di Samo, Peri aphrodision, frg. 1 Lobel, cfr. Lobel, Edgar 1972. Il testo fra 

parentesi quadre si intende integrato rispetto alle lacune del testo papiraceo. Si è scelto in 

questa sede di seguire la lettura testuale proposta da Marco Perale (cfr. Perale, Marco 2016). 



 

 

10 

ovvero il Peri aphrodision di Filenide di Samo. Capostipite di un genere 

letterario, quello della manualistica erotica, di largo successo nel mondo 

antico il testo di Filenide è per noi moderni oggetto di un desiderio 

inappagato: testo prezioso, in quanto testimonianza di un’arte erotica 

occidentale e tuttavia testo perduto, in quanto pervenuto solo attraverso tre 

brevi frammenti papiracei miracolosamente estratti dalle sabbie egiziane di 

Ossirinco. Libro e genere letterario perduti quindi, che per la loro natura 

erotico-didattica accomunano l’antica società greco-romana alle società del 

vicino, del medio e dell’estremo oriente, famose per aver sviluppato un’arte 

erotica con la rispettiva letteratura. 

Sappiamo che il testo di Filenide aveva goduto di grande fortuna 

nell’antichità. Successo di duplice natura: da una parte i disegni esplicativi 

che caretterizzavano il capitolo sulle forme del coito (il Peri schematon), 

l’ultimo del libro, avevano trasformato questo testo in un oggetto prezioso, 

degno di collezionisti e bibliofili. Dall’altra il tema esplicito aveva 

condannato autrice e libro al massimo discredito e alla feroce critica morale, 

condotta soprattutto dai circoli filosofici. D’altra parte, sappiamo dalle 

testimonianze a nostra disposizione che il manuale di Filenide circolava 

soprattutto presso un pubblico dai forti interessi filosofici: presso il Peripato 

era stato letto da Aristotele e da Clearco di Soli, nell’ambiente stoico era stato 

commentato da Crisippo, ed è probabile che circolasse anche nel kepos di 

Epicuro. Inoltre i disegni erotici che caratterizzavano l’ultima parte del libro 

influenzarono con i loro schematismi iconografici tutta l’arte erotica greco-

romana, fornendo modelli a pittori, ceramisti e scultori3. 

Si trattava di un testo fondativo, il primo di un genere letterario che 

divenne presto appananggio delle classi colte della società greco-romana in 

tutto il Mediterraneo. Questo genere, per noi irrimediabilmente perduto, 

formava qualcosa di piuttosto unico nella storia dell’Occidente: era una 

precettistica erotica che veniva ad inserirsi in uno spazio letterario e di 

pensiero prettamente filosofico. Si trattava inoltre di un genere a marcata 

autorialità femminile, uno fra i pochi a disposizione per le donne nella società 

a forte impronta patriarcale come quella greca e romana. Di non secondaria 

importanza per la loro fortuna era stato l’utilizzo fattone dai grandi pittori 

greci, ovvero i pornographoi noti ad Ateneo: pittori da cavalletto, e 

successivamente artigiani e maestranze romane e orientali incaricati di 

decorare con scene erotiche le preziose domus della società romana e 

                                                 
3 Cfr. Otto Brendel, The Scope and Temperament of Erotic Art in the Graeco-Roman World, 

in Bowie T. e Christenson C. (a cura di), Studies in Erotic Art, New York 1970, pp. 3–69. 



 

11 

romanizzata in tutto l’antico Occidente, compresa Pompei. 

Di fronte a questa espressione del pensiero, nelle sue molteplici forme 

(testi didattici e prescrittivi, disegni papiracei, pitture parietali e su tavole 

ligne, ceramica e statuaria) lo sguardo dell’osservatore moderno è chiamato a 

confrontarsi con cio che, a partire dalla fondativa ricerca genealogica di 

Michel Foucault ne La storia della sessualità, chiamiamo pensiero pre-

sessuale. Con questa formula si intede separare nettamente la società 

moderna, caratterizzata da un dispositivo di sessualità che assegna agli 

individui un’identità sessuale, da quella pre-moderna dove la verità sulla 

propria sessualità non sembra mai aver avuto un ruolo fondamentale nella 

formazione di una soggettività. Nel primo caso il sociale è un prolungamento 

del sessuale, in quanto il soggetto si riconosce in primo luogo oggetto di una 

verità, ovvero di una identità sessuale che informa il suo inserimento nel 

sociale; nel secondo invece è il sessuale a costituire un prolungamento del 

sociale, in quanto l’assenza di una verità sessuale sul sè sottomette i piaceri 

del soggetto allo status goduto nel sociale. 

Michel Foucault identificava questa particolare conformazione pre-

sessuale della società greco-romana con un modello isomorfico socio-

sessuale. Secondo questo modello, ad esempio, i rapporti omoerotici maschili 

non sono oggetto di una particolare stigmatizzazione, in quanto è 

inapplicabile agli individui la categoria sessuologica dell’omosessualità. Allo 

stesso tempo è la temperanza nei piaceri a definire l’individuo e a qualificarlo 

eticamente degno di appartenere alla classe dirigente, temperanza che non 

attribuisce nessun valore distintivo all’oggetto (maschile o femminile) di quei 

piaceri. La pre-sessualità delle società antiche quindi costituiva una forma di 

problematizzazione politica dell’individuo, e non una categoria identitaria 

dello stesso4. 

É noto, tuttavia, come la Histoire de la sexualité disconosca 

completamente la manualistica erotica e come mostri un totale disinteresse 

per le espressioni dell’arte erotica antica. Pur cosciente della presenza di un 

discorso antico sulle forme del piacere in quanto arte o tecnica di sé5, Foucault 

                                                 
4 Cfr. Michel Foucault, L’uso dei piaceri. Storia della sessualità 2, Feltrinelli, Milano 2006, 

p.194. Sulla nozione di pre-sessualità si veda Boehringer S., Des sociétés d’avant la sexualité 

des sociétés devant la norme: étudier l’Antiquité après Foucault, in Boquet D. e Dufal B. e 

Labey P. (a cura di), Une histoire au présent. Les historiens et Michel Foucault, CNRS 

Éditions, Paris 2013, pp. 17–40. 
5 Si vedano ne La volontà di sapere (M. Foucault, La volontà di sapere, Feltrinelli, Milano 

2006, p. 53) l’accenno alle società dotate di ars erotica, oppure quello altrettanto significativo 



 

 

12 

preferì utilizzare per il suo archivio una documentazione esclusivamente 

centrata sulla precettistica filosofica, giungendo a ritenere che il mondo antico 

si fosse disinteressato alle forme, alle pratiche e al sapere sul piacere 

sessuale6. D’altra parte, l’uso di un archivio differente, capace magari di 

metterlo in contatto con le vestigia di quel discorso amoroso forgiato da 

Filenide e dalle sue epigoni, avrebbe consentito al filosofo francese 

d’incontrare ulteriori conferme a quella stimolazione discorsiva sul sesso e 

sulla sua verità che lui stesso aveva individuato al cuore del dispositivo di 

sessualità emegente nella società borghese del XIX secolo e nelle coeve 

scienze sociali e mediche. La nozione di pornografia, ad esempio, emerse 

proprio in seno alle scienze dell’antichità alle prese con le reliquie di quel’ars 

erotica che trovava in Filenide una capostipite. Come osserveremo in seguito, 

costretta ad affrontare le oscenità dell’arte erotica l’antichistica osservò quel 

repertorio di immagini e di saperi sotto la lente sessuologica della coeva 

scienza psichiatrica, facendo così ricorso per la prima volta nella storia del 

pensiero al concetto di pornografia. 

L’aver escluso l’esistenza presso i Greci di una problematizzazione 

degli atti e la costituzione di un’arte erotica, prediligendo il discorso filosofico 

sull’arte dell’esistenza e sulle tecniche di sé, ha condotto Foucault a 

sopravvalutare queste ultime, prestandosi così alla facile critica degli 

antichisti7. Questi ultimi, rinchiusi nell’acropoli del loro sapere specialistico, 

osservarono la periegesi foucaultiana fra gli antichi come un’intrusione ostile. 

La loro acredine si concentrò contro la presunta incapacità del filosofo di 

leggere le fonti antiche, nonché sulla sua apparente disattenzione rispetto ai 

soggetti deboli delle società antiche, come le donne, i bambini e gli schiavi8. 

Le vestigia della manualistica erotica greca, della quale Filenide era 

una sorta di protos euretes, conferma e amplia il panorama ricostruttivo di 

un’estetica dell’esistenza quale aveva tracciato Foucault. L’ars erotica che era 

alla base dei manuali greci formava un modello di vita che si collocava 

accanto a quello centrato sulla sophosyne, ovvero su un controllo del piacere 

sottratto al dominio della legge. L’ostracismo subito in antico da parte della 

                                                 
ai versi properziani (Properzio, XI,15) che attestano la moda romana delle pitture erotiche 

domestiche, e infine si veda l’utilizzo, anche se sporadico, dell’Ars amatoria di Ovidio (cfr. 

M. Foucault, Histoire de la sexualité III. Le souci de soi, Gallimard, Paris 2013, p.186). 
6 Cfr. Id., L’uso dei piaceri. Storia della sessualità 2, Feltrinelli, Milano 2006, pp. 46 e sgg, 

p. 97 e p. 186. 
7 Ivi, p.142. 
8  Si veda in proposito Alessandro Baccarin, L’esploratore e l’intruso. Le scienze 

dell’antichità di fronte a Michel Foucault, Rationes Rerum. Rivista di filologia e storia, 5 

2015, pp. 217–242. 



 

13 

precettistica filosofica ha nascosto questo modello allo sguardo dei moderni, 

compreso quello del genealogista dei saperi per eccellenza, lo sguardo di 

Michel Foucault. 

 

Il Peri aphrodision di Filenide di Samo 

Quasi cinquanta anni fa Quintino Cataudella ipotizzò che l’Ars 

amatoria di Ovidio trasponga in versi il manuale erotico di Filenide di Samo. 

Il grande classicista italiano aveva compreso che il poema in distici del poeta 

latino, di fatto l’unico manuale erotico integro giunto a noi moderni dalla 

tradizione greco-romana, aveva preso a modello quello che ancora alla sua 

epoca era il più famoso e conosciuto manuale erotico greco9.  

Ovidio si inseriva con il suo poema didascalico-amoroso in un grande 

progetto enciclopedico di lingua latina emulo del modello greco. Tra il I a.C. 

e gli inizi del I d.C. la letteratura latina fu arricchita da opere come il De 

Republica, il De oratore, il Brutus e l’Orator di Cicerone, la grande 

enciclopedia di Varrone, ovvero le sue Imagines e le sue Disciplinae, o ancora 

l’Ars poetica di Orazio, opere che tentavano di costruire per il mondo latino 

un patrimonio di sapere analogo a quello greco. Ovidio quindi tentava con il 

suo poema di formare le fondamenta per una versione latina di un genere 

letterario tipicamente greco. Un’impresa la sua analoga a quella intrapresa da 

Ennio, che aveva riebalorato in latino il poema didascalico-gastronomico di 

Archestrato di Gela (IV a.C.), un’opera questa che spesso compariva accanto 

a quella di Filenide nelle condanne moralistiche dei filosofi greci10.  

Per tentare quindi una ricostruzione dell’impianto tematico del 

manuale filenideo, e quindi per intendere il profilo dell’ars erotica dei Greci, 

possiamo utilizzare il poema ovidiano come una sorta di palinsesto sul quale 

operare una lettura critica. Come vedremo infatti Ovidio operò una serie di 

tagli e di omissioni sul suo modello greco, un’opera di selezione dovuta al 

                                                 
9   Cfr. Cataudella Quintino 1973 e 1974 (Q. Cataudella, Recupero di un’antica scrittrice 

greca, Giornale Italiano di Filologia, 25 1973, pp. 253–263). Su Filenide e sull’utilizzo 

ovidiano di un modello greco si veda inoltre O. Brendel, op.cit., p. 65; D. W. Thomson Vessy, 

Philaenis, Revue Belge de Philologie et d’Histoire, 54 1976, pp. 78–83; J. Whitehorn, Filthy 

Philaenis (P.Oxy. XXXIX, 2891): A Real Lady?, in M. Capasso e G. Messeri Salvatorelli e 

Pintaudi R. (a cura di), Miscellanea papyrologica in occasione del bicentenario dell’edizione 

della Charta Borgiana, vol. 2, Gonnelli, Firenze 1990, pp. 529–542., p. 533; M. Crux Herrero 

Inguelmo e E. Montero Cartelle, Filenide em literatura greco-latina, Euphrosyne, XVII 1990, 

pp. 256–274; Parker Holt 1989 e 1992 (H. Parker, Another Go at the Text of Philaenis (P.Oxy. 

2891), Zeitschrift für Papyrologie und Epigraphik, 79 1989, pp. 49–50). 
10 Cfr. S. Olson e A. Sens, Archestratos of Gela: Greek Culture and Cuisine in the Fourth 

Century B.C.E., Oxford University Press, Oxford 2000, p.45. 



 

 

14 

condizionamento della nuova politica di austerità morale imposta da Augusto 

e dall’assetto imperiale che Roma si era data in quegli anni. 

In questo lavoro ricostruttivo, tuttavia, imprescindibili sono i tre 

frammenti testuali che i ritrovamenti papiracei hanno restituito del manuale 

di Filenide. Di questi il primo, già menzionato in precedenza, costituisce 

l’incipit, ciò che in termini tecnici i filologi alessandrini chiamavano la 

sphraghis: nome e patronimico dell’autore, dichiarazione di autorialità e 

autenticità. Gli altri due si riferiscono alla parte dedicata ai consigli didattico-

amorosi rivolti all’uomo. La partizione tematica del manuale filenideo, come 

attesta l’analoga impostazione dell’Ars Amatoria di Ovidio, prevedeva una 

prima parte indirizzata agli uomini, una seconda rivolta alle donne, più varie 

sezioni che Ovidio ha volutamente omesso, e infine la parte finale, il capitolo 

sul peri schematon con i consigli e i disegni sulle forme dell’amplesso. 

Di seguito viene fornita una traduzione dei frammenti in base alle 

ipotesi di colmatura delle lacune del testo papiraceo formulate dagli studi 

filologici degli ultimi decenni: 

 
Frg1, col.2, linee 1-5 

“Sugli Approcci. É necessario che il conquistatore sia d’aspetto poco 

curato (akallopiston) […] e spettinato, affinché la donna non [abbia la 

sensazione] che egli sia nel pieno della sua opera seduttiva (epergos)”  

Frg.3, col.2, linee 1-9 

“[sedurre]mo ( […]men) con arguzia, affermando che [la spilungona o 

la giunonica] … ha [corpo] divino (isotheon), la brutta (aischran) che è 

graziosa (epaphroditon), e … dicendo che la vecchia (presbyteran) è 

[simile a Rea [letture alternative: “dea”, oppure “Phaoneina”, oppure 

“piccioncina”, oppure “giovane dalla pelle scintillante”, oppure 

“dicendole che è giovane” ].... Sui Baci” 

 

Il lavoro di recupero dell’originario testo filenideo operato dai filologi 

è stato condizionato da quello sguardo distorsivo con i quali i moderni hanno 

osservato Filenide e il suo manuale. Il modello di riferimento per gli antichisti 

è infatti quello della cortigiana narrante e confessante. Per questo motivo, ad 

esempio, si è ritenuto di leggere nell’incipit un riferimento esplicito alle 

esperienze personali dell’autrice, mentre una lettura più attenta del testo 

tradito indica che Filenide fa riferimento alla volontà del discente di 

sottomettersi alla fatica che un’arte erotica implica11. Non ci troviamo di 

                                                 
11 Tsantsanoglou (cfr. Tsantsanoglou K., The Memoirs of a Lady from Samos, Zeitschrift für 



 

15 

fronte ad una confessione, ad un soggetto che narra le sue avventure amorose, 

ma ad un maestro che intrattiene un rapporto formativo con i suoi allievi, 

quindi ad una declinazione didattica dell’erotismo, un’arte erotica appunto. 

Il modello seguito invece dai moderni filologi è quello suggerito dalla 

letteratura erotica libertina e poi vittoriana, una letteratura coeva 

all’emersione del dispositivo di sessualità che proprio sulla confessione e 

sulla proliferazione discorsiva, come analizzato da Foucault, trovava il suo 

fulcro e il suo motivo d’essere. Si tratta di quella letteratura che prende avvio 

con i Ragionamenti di Pietro Aretino, e che continua in opere come Memoirs 

of a Woman of Pleasure di John Cleland (1748-49), nell’immaginario 

narratologico di De Sade, nel romanzo anonimo tedesco Aus dem Memorien 

einer Sängerin (1865), nelle Memoirs of a Russian Princess (1867), nel 

vittoriano My Secret Life, nella Histoire d’O (1955), romanzo questo 

attribuito a Pauline Rèage nom de plume sotto il quale si cela un’autorialità 

maschile. Fino a giungere alle memorie dell’ermafrodito Herculine Barbin, 

rese famose dallo scavo archeologico di Michel Foucault che scoprì questa 

autobiografia fra i manoscritti del trattato di medicina legale di Ambroise 

Tardieu. Memorie quest’ultime che, nella loro tragicità, indicano come la 

confessione del sé diventi l’unico strumento di autoconoscenza in un 

dispositivo di sessualità, con tutte le costrizioni e le violenze che questo 

implica12. Da ultimo, come estremi epigoni di questo affollatissimo genere 

letterario, possiamo menzionare anche le numerose e prolisse autobiografie 

delle pornostar, come nel caso di Linda Lovelance e di Jena Jameson13. 

Comune a tutta questa letteratura è la presenza, vera o presunta, di un 

                                                 
Papyrologie und Epigraphik, 12 1973, pp. 183–195) ritiene per questo motivo di leggere nel 

primo frammento (linee 6 e 7 col. 1) un aute ponesasa, ovvero “having worked hard myself”, 

un errore interpretativo seguito anche da altri interpreti (cfr. Parker, Holt 1992 p. 94). 

Senz’altro da preferire è la lettura che individua in questo primo frammento un invito a 

“(coloro che lo desiderano) ... di attenersi con disciplina (toiatua ponesamenois) (all’arte 

erotica)”. In sostanza Filenide fa riferimento ad un bios, un modo di vita improntato al piacere, 

un bios che è oggetto di arte e d’insegnamento. Sul modello distorsivo com il quale si è letto 

l’incipit del manuale filenideo cfr. Boehringer, Sandra 2014. 
12 Cfr. M. Foucault, Herculine Barbin detta Alexina B. Una strana confessione. Memorie di 

un ermafrodito, Einaudi, Torino 1979. Sulla dimensione “confessante” della sessualità 

moderna si veda E. Kosofsky Sedgwick, Epistemology of the Closet, University of California 

Press, Berkeley–Los Angeles 1990. 
13 Si veda in proposito Badellino E., Le scrittrici dell’eros. Una storia della pornografia al 

femminile, Xenia Ed., Milano 1991, e L. Hunt, Introduction: Obscenity and the Origins of 

Modernity, 1500–1800, in Hunt L. (a cura di), The Invention of Pornography: Obscenity 

and the Origins of Modernity 1500–1800, Zone Books, New York 1993, pp. 4–48. 



 

 

16 

autore che confessa qualcosa sul sè e di un lettore che vive e osserva 

l’erotismo con il metro della sessuologia e della pornografia. Ci troviamo di 

fronte ad un soggetto confessante che nel riportare i suoi ricordi scopre una 

verità sulla sua “natura” sessuale. Come ha osservato Foucault attraverso la 

sua analisi del potere pastorale, la testimonianza trasforma il soggetto 

narrante in un oggetto di conoscenza, oggetto di un desiderio e di un sapere 

sessuologico: 

 
(sc. la confessione) è una forma che, lo si vede bene, è il più lontano 

possibile da quella che governa l’arte erotica. Per la struttura di potere 

che gli è immanente il discorso della confessione non può venire 

dall’alto, come nell’ars erotica, e dalla volontà sovrana del maestro, ma 

dal basso, come una parola obbligatoria, necessaria, che fa saltare per 

una qualche costrizione imperiosa i sigilli del ritegno e dell’oblio14. 
 

Il sistema di pensiero che informa invece la manualistica erotica antica 

è completamente estraneo al dispositivo della confessione. Si tratta di un’arte 

che implica un rapporto maestro-discepolo, quindi una diversa struttura di 

potere. Quando in questa letteratura si trovano opere intitolate 

Hypomneumata o Apomneumata ciò implica un insegnamento, ovvero “cose 

da tenere a mente”, “precetti da ricordare”, e non memorie del sé. Il lettore e 

l’autore presupposto dalla manualistica erotica greca è un soggetto 

estroflesso, che non ha bisogno e non riesce a concepire l’autobiografia. 

Le stesse considerazioni si possono fare a proposito dell’altro 

pregiudizio che ha investito la figura di Filende, ovvero l’ipotesi che il suo 

nome non sia altro che un nom de plume utilizzato da un anonimo autore 

maschile. Evidente qui l’influenza di quell’autorialità maschile che, come 

abbiamo visto, caratterizza la moderna letteratura erotica. Il pregiudizio 

risente l’influenza della morale vittoriana che individuava nella donna una 

“natura sessuale” intemperante. Un soggetto “debole” e pertanto da 

preservare rispetto alle “oscenità” o alla “pornografia”. Tuttavia, Filenide e le 

altre autrici che popolano la manualistica erotica greca indicano che, ben al 

contrario di quanto possano ritenere gli antichisti oggi, questo genere era 

appannaggio di una autorialità femminile. Non si trattava di pseudonimi, ma 

di nomi autentici. Nel caso di Filende, ad esempio, si tratta di un nome proprio 

ampiamente attestato nel mondo continentale e insulare greco a partire dalla 

                                                 
14 Cfr. M. Foucault, La volontà di sapere, Feltrinelli, Milano 2006, p. 58. 



 

17 

metà del V sec. a. C15. 

Per quanto riguarda l’organizzazione tematica del manuale filenideo 

possiamo prendere l’Ars amatoria di Ovidio a modello. Come abbiamo già 

ricordato, il suo manuale si apriva con una parte dedicata all’insegnamento 

rivolto agli uomini. In modo analogo il poema ovidiano si compone di due 

parti, una rivolta agli uomini e l’altra alle donne, una partizione che riflette 

quella originaria del suo modello greco. Leggiamo nei frammenti papiracei 

superstiti la parte iniziale del capitolo Sugli approcci (Peri peirasmenon frg. 

2 col. 2), dove viene consigliato all’uomo di assumere di fronte alla donna un 

atteggiamento dimesso, dissimulando le sue intenzioni sotto un’apparente 

sciatteria del portamento e dell’abbigliamento. Parte di questo capitolo era 

costituito dai consigli sul lessico amoroso migliorativo (frg. 3 col.2), al quale 

succedeva il capitolo dedicato ai baci (Peri philematon), del quale rimane 

solamente il titolo. 

Questa frammentaria organizzazione tematica trova riscontro nel 

poema ovidiano. Nella parte dedicata agli uomini, ovvero il primo libro, 

Ovidio inizia la sua trattazione a partire dagli stratagemmi utili all’approccio 

(Ovidio, Ars amatoria, I, 44-486): qui invita gli uomini, proprio come aveva 

fatto Filenide, a non curare troppo l’aspetto per non apparire fatui o vanesi. 

Ovidio si dilunga poi sui pretesti utili per iniziare una conversazione, 

compreso l’uso sapiente dello sguardo, i consigli per scrivere le lettere 

d’amore, per evitare l’ubriachezza nei conviti, tutti espedienti che dobbiamo 

dedurre facevano parte della trattazione di Filenide. 

Segue poi la sezione dedicata alla trattazione dei baci (Ovidio, Ars 

amatoria, I, 665 e sgg.), collocata in modo speculare rispetto a quanto 

accadeva nel manuale filenideo. In questa sezione Ovidio invita l’uomo a 

cercare un amore condiviso, a rubare furtivamente baci delicati dall’amante, 

senza mai usarle violenza, un invito che senz’altro richiama un’arte della 

seduzione femminile come doveva essere quella di Filenide, della quale il 

poeta recuperava il tono didattico degli enunciati. Altrettanto puntuale è il 

                                                 
15 Sull’ipotesi della non autenticità dei frammenti superstiti si vedano Parker H., Love’s Body 

Anatomized: The Ancient Erotic Handbooks and the Rhetoric of Sexuality, in Reichlin A. (a 

cura di), Pornography and Representation in Greece and Rome, Oxford University Press, 

Oxford 1992, pp. 90–111, p. 94; Arthur M., The Tortoise and the Mirror: Erinna PSI 1090, 

Classical World, 74 1980, pp. 56–65; Boehringer S., What is Named by the Name 

“Philaenis”? Gender, Function and Authority of an Antonomastic Genre, in Maserson M. e 

Rabinowitz N. e Robson J. (a cura di), Sex in Antiquity. Exploring Gender and Sexuality in 

the Ancient World, Routledge, New York 2014, pp. 374–392, p. 387. Diffusione del nome 

proprio femmnile Filenide: Lexicon Greek Personal Names, Claredon Press, Oxford 1987, 

Voll I, II, III, V, s.v. Philaenis. 



 

 

18 

riscontro fra il testo ovidiano e quello filenideo rispetto al lessico amoroso. 

Nei frammenti papicareci possiamo osservare che l’espediente utilizzato da 

Filenide risente dell’arte retorica: si tratta di un procedimento migliorativo, 

attraverso il quale i difetti dell’amante diventano pregi nella prassi adulatoria 

e seduttiva. Ovidio qui (II, 639 e sgg.) riprende la strumentazione 

argomentativa filenidea, prolungando forse in modo inconsapevole 

l’obiettivo sofistico e filosofico dell’autrice samia. 

D’altra parte il lessico amoroso migliorativo costituiva una tematica 

prettamente filosofica. I i suoi risvolti adulatori e sofistici lo facevano 

diventare strumento utile per misurare la tenuta etica del soggetto. Lo 

osserviamo già in Platone16, dove nasce come prassi adulatoria nell’amore 

paidico, lo ritroviamo poi ancora nei Remedia amoris di Ovidio17 sempre 

nell’ambito amoroso, e ancora ne seguiamo le tracce in Giovenale18, dove 

diventa un espediente retorico utile nell’adulazione del tiranno e dei potenti, 

in Orazio19, dove è applicato all’ambito famigliare, e ancora in Lucrezio20 

sempre nella sfera amorosa. In quest’ultimo caso, se è vero che Lucrezio 

utilizza come fonte il perduto dialogo epicureo Erotos, verrebbe confermata 

la provenienza tutta filosofica, e in ultima analisi sofistica, di questo dibattito 

sul lessico amoroso. Filende, quindi, veniva ad inserirsi in un dibattito interno 

alle scuole filosofiche, e lo faceva proponendo un nuovo bios, improntato al 

piacere e alla sua maestria. 

Che il manuale erotico filenideo circolasse e venisse letto soprattutto 

nei circoli filosofici lo conferma Aristotele. Il filosofo di Stagira nel De 

divinatione per somnium, uno dei tre piccoli trattati aristotelici dedicati al 

sogno, ricorda che i melanconici soffrono di un particolare disturbo nella 

percezione della realtà, sicché è tipico del loro linguaggio procedere per 

analogie linguistiche, proprio come era solita fare Filenide21. Probabilmente 

Aristotele si riferiva al procedimento retorico alla base del lessico amoroso 

migliorativo. Sappiamo inoltre che il Peri aphrodision filenideo veniva letto, 

e condannato moralmente, da Clearco di Soli e da Crisippo, a dimostrazione 

                                                 
16 Platone, Repubblica, 474e-475a. 
17 Ovidio, Rimedi d’amore, 315-356. 
18 Giovenale, VIII,30-38. 
19 Orazio, I,3,38. 
20 Lucrezio, Sulla natura, IV,1160 sgg 
21 Aristotele, De divinatione per somnium, 464b 1-4. Vedi in proposito Perale, Marco 2013. 

Luciano di Samosata (Pseudologista, 24-25) conferma l’uso filenideo di un lessico ricercato 

e sofisticato “degno delle tavolette di Filenide”. 



 

19 

di una circolazione filosofica del manuale, parallela a quella indipendente 

subita dalla parte finale del testo, quella dedicata agli schemi sessuali e 

provvista di disegni. Quest’ultima circolava fra le élites capaci di reperire i 

costosissimi papiri disegnati sul mercato librario antico22. 

Come è noto, l’Ars amatoria di Ovidio si conclude con la sezione 

dedicata agli insegnamenti sugli schemi sessuali. Questa collocazione al 

termine dell’opera della parte più esplicita dell’arte erotica riprende 

fedelmente la posizione strategica affidata a questa trattazione da parte di 

Filenide nel suo manuale. Probabilmente il poeta di Sulmona riprese dal suo 

modello solo una selezione degli schemi illustrati nel Peri aphrodision. La 

pressione autocensoria del poeta, sottoposto ai nuovi rigori della censura 

augustea, lo aveva condotto ad operare una selezione, non solo in questa parte, 

ma in generale su tutta la trattazione filenidea. Sappiamo infatti che i manuali 

erotici greci trattavano anche gli amori omoerotici ed è quindi probabile che 

Filenide proponesse schemi di accoppiamento anche in questo campo dei 

piaceri. 

In ogni caso Ovidio selezionò otto schemi di accoppiamento dal suo 

modello23. In questa sede non è possibile procedere ad un’analisi puntuale dei 

riscontri che la trattazione ovidiana trova nella letteratura antica superstite. 

Possiamo qui solo accennare al fatto che, come hanno dimostrato i 

pionieristici studi di Otto Brendel sull’arte erotica antica, gli schemi di 

accoppiamento illustrati da Filenide e ripresi da Ovidio fornirono lo schema 

per tutta l’arte erotica antica, su tutti i supporti, dalla pittura su quadri da 

cavalletto agli affreschi, dalla statuaria alla decorazione ceramografica e alla 

toreutica (specchi in bronzo ecc.)24. 

Al di là della particolare poetica affidata da Filenide e da Ovidio al 

rapporto sessuale è importante sottolineare in questo contesto la valenza 

ironica e dimostrativa attribuita dall’autrice samia a questo argomento. Si 

tratta di un ingaggio di tipo filosofico, come dimostra il motto socratico 

“conosci te stesso” che Ovidio, riprendendo il suo modello greco, antepone 

alla didattica erotica rivolta sia all’uomo25 che alla donna26. Nel primo caso 

l’uomo deve conoscere le proprie doti per poterle offrire all’amante, nel 

secondo è la donna che deve conoscere il proprio corpo e le proprie attitudini 

                                                 
22 Clearco di Soli in Ateneo X,457 e Crisippo in Ateneo VIII, 326c. 
23 Ovidio, Arte Amatoria, III,773-88. 
24 Cfr. Brendel O., The Scope and Temperament of Erotic Art in the Graeco-Roman World, 

in Bowie T. e Christenson C. (a cura di), Studies in Erotic Art, New York 1970, pp. 3–69. 
25 Ovidio, Arte amatoria, II,500 e sgg. 
26Ivi, III,769 e sgg. 



 

 

20 

per offrirsi sessualmente nel modo più conveniente al proprio partner. 

Questo riferimento palese allo spazio filosofico porta chiara traccia 

del testo filenideo. Duplice era qui l’intento dell’autrice samia: da una parte 

giocare ironicamente sui filosofi e il loro sapere, dall’altra inserire la propria 

didassi erotica in un’arte di sé di chiara impronta socratica, laddove il bios 

offerto era incentrato sul piacere e sul suo sapiente uso. Anche in questo caso 

si deve registrare l’erronea lettura condotta dai moderni: il richiamo al 

precetto socratico rivolto alle donne rivelerebbe l’impostazione misogina 

dell’arte erotica antica, che avrebbe condotto ad una oggettivazione del corpo 

femminile degna della pornografia moderna27. Lettura questa del tutto priva 

di fondamento, in quanto, come sopra evidenziato, sia Ovidio che la sua fonte 

greca intendevano l’attività sessuale come un’arte di sé piuttosto che come un 

dispositivo di reificazione. 

Come sottolineato in precedenza, Ovidio operò una profonda 

selezione sul manuale di Filenide. Il poeta omise quelle parti troppo 

compromettenti nei confronti del suo pubblico. Per poter allora ricostruire 

l’originale impianto tematico del testo di Filenide dobbiamo far riferimento 

non solo alle sporadiche informazioni a nostra disposizione sui manuali 

erotici greci, ma anche al manuale erotico di un’altra cultura e di un’altra 

società, ovvero i Kamasutra di Vatsyayana Mallanaga28. Questa grande e 

famosa opera dell’antica civiltà indiana (III a.C. circa) prevedeva ben sette 

libri. La materia erotica era ripartita all’interno del testo secondo una 

suddivisione argomentativa piuttosto marcata: ad esempio le posizioni 

sessuali erano trattate quasi in apertura dell’opera, ovvero nel secondo libro, 

differentemente da quanto accadeva in Filenide, che dedicava a questo 

argomento l’ultima parte del suo manuale. I Kamasutra inoltre dedicavano un 

libro alle cortigiane e uno alla magia applicata all’amore, ovvero agli 

incantesimi d’amore.  

É probabile che anche Filenide dedicasse spazio a questi due temi. 

Sappiamo infatti che Ovidio, per ammissione esplicita del poeta, aveva 

omesso la trattazione dei filtri d’amore29. La magia amorosa d’altronde era 

materia tipica dei manuali erotici, come dimostra la tradizione che attribuiva 

                                                 
27 Cfr. Parker H., Love’s Body Anatomized: The Ancient Erotic Handbooks and the Rhetoric 

of Sexuality, in Reichlin A. (a cura di), Pornography and Representation in Greece and 

Rome, Oxford University Press, Oxford 1992, pp. 90–111. 
28 Sulla tradizione dei Kamasutra (III d.C.) cfr. Doniger W. e Kakar S. (a cura di), Vatsyayana 

Mallanaga. Kamasutra, Oxford University Press, Oxford–New York 2003. 
29 Ovidio, Arte Amatoria, II,90. 



 

21 

ad Astianassa, l’ancella di Elena che la tradizione riconosceva come la prima 

autrice di manuali erotici, il trafugamento e la successiva restituzione ad 

Afrodite del Kestos Hymas, ovvero di un irresistibile talismano dell’amore. 

Inoltre sappiamo che i manuali erotici di Elefantide e Laide30 riportavano 

consigli sulle pratiche abortive, mentre il manuale di Terspicle31 dedicava un 

intero libro agli anticoncezionali. 

Torneremo su queste figure e sulle loro opere. In questo contesto è 

importante sottolineare che il testo di Filenide, in quanto primo modello del 

genere letterario inaugurato dalla sua autrice, doveva riportare sezioni 

analoghe. Parti che Ovidio aveva sottoposto ad autocensura e selezione. 

Medesime considerazioni possono essere fatte per i rapporti omoerotici. A 

questo proposito abbiamo a disposizione la preziosa testimonianza degli 

Erotes dello Pseudo-Luciano, un testo dialogico pervenuto nel corpus del 

retore orientale centrato sul significato e sulle forme dell’amore coniugale: 

 
Tu tempo futuro, tu legislatore di strani piaceri, tu che hai trovato nuovi 

strumenti per la lascivia degli uomini, concedi allora la stessa libertà 

alle donne e dona finalmente loro la possibilità di copulare come fanno 

gli uomini; che si sottomettano con lo strumento di artifici immorali, 

infecondo mistero mostruoso, che la donna quindi si unisca alla donna 

come se fosse un uomo; quel nome che raramente giunge alle orecchie 

(provo vergogna ora a proferirlo) ovvero l’ignominia della tribade 

venga sfacciatamente alla luce. Che tutti i nostri ginecei imitino gli 

amori androgini di Filenide32. 
 

In questo denso brano, informato dall’antica retorica contro il sesso non 

riproduttivo (eco del seme scagliato sulla roccia con la quale Platone 

condannava l’amore omoerotico maschile), possiamo leggere un chiaro 

riferimento agli insegnamenti di Filenide sui rapporti omoerotici. L’autrice 

samia in questo contesto letterario è ormai diventata una sorta di maschera 

della commedia dell’arte: una tribade, quindi una donna omosessuale che 

ostentatamente si intrattiene con altre donne o, peggio, con altri uomini 

                                                 
30 Plinio, Storia Naturale, 28,81. 
31  Ateneo, VII,325d. Il tema delle pratiche abortive e degli strumenti anticoncezionali 

costituiva un topos della letteratura sulle eteree cara alla seconda sofistica: l’etera Melissario, 

protagonista di una delle lettere d’amore di Aristeneto (Aristeneto, Lettere d’amore, I,19), 

era esperta nelle pratiche anticoncezionali, come lo sarà Teodora, prostituta e poi imperatrice, 

che Procopio (Procopio, Anecdota, IX,19) dipinge come incallita cortigiana ed esperta nelle 

pratiche abortive. 
32 Pseudo-Luciano, Erotes, 28. 



 

 

22 

invertendo i ruoli sessuali. Questa Filenide-tribade è la stessa che popola gli 

epigrammi di Marziale e che deforma definitivamente i tratti originari della 

Filenide autrice di manuali erotici. 

Il lettore attento di Foucault sa bene che questo dialogo pseudolucianeo 

venne ampiamente utilizzato dal filosofo francese ne La cura di sé, il secondo 

volume della Storia della Sessualità. Il testo confermava la coniugalizzazione 

del piacere sessuale fra le élites greco-romane, quel processo di stilizzazione 

della forma di vita che Foucault osservava con interesse, in quanto parte di 

un’estetica dell’esistenza estranea al dispositivo giuridico e normativo. 

Foucault quindi lambiva, ma non intercettava il dibattito antico sulla 

morfologia degli aphrodisia. La sua svista, sempre che di questo si sia trattato, 

era stata d’altronde condivisa da un’intera letteratura filosofica. L’inganno 

era forse da attribuire a Platone che, in modo programmatico alle prime 

battute del suo Simposio, aveva allontanato la suonatrice di flauto dalla sala 

del banchetto33. Questa esclusione implicava l’ostracismo di una qualsiasi 

discorsività sulle forme del piacere (le suonatrici di flauto erano le prostitute 

ingaggiate per il piacere sessuale nel contesto simposiastico) nell’ambito 

dell’erotica e della filosofia. Bando al quale aveva osato disobbedire Filenide, 

una donna e una filosofa messa alla porta da tutti i filosofi e dalla morale  

 

 Fortuna di un genere letterario 

La manualistica erotica era un prodotto letterario tipicamente greco. 

Se è vero che l’unico manuale erotico sopravvissuto al naufragio del genere 

è un testo latino, ovvero l’Ars amatoria di Ovidio, tuttavia il gesto etico di un 

bios trasformato in arte d’amare e lo spazio letterario che a questo gesto dava 

parola erano prodotti tipici dalla società greca. 

Si trattava di un genere frequentato soprattutto da un’autorialità 

femminile, prossimo spesso alla manifestazione di una erudizione tipica delle 

biblioteche ellenistiche. Non è un caso che Alessandria sia stata una sorta di 

centro di irradiazione per l’intero Mediterraneo antico di questo genere. 

La tradizione ne individuava in un personaggio secondario del mito, 

ovvero in Astianassa, l’iniziatrice. A lei veniva ascritto il primo manuale 

erotico: secondo le informazioni del lessico bizantino Suida si trattava 

dell’ancella di Elena che “per prima aveva inventato le forme possibili del 

coito”. A lei veniva attribuito un trattato “Sugli schemi di accoppiamento” 

(Peri skematon synousiastikon) dal quale avrebbero tratto spunto Filenide ed 

                                                 
33 Platone, Simposio, 176e. 



 

23 

Elefantide 34. Sappiamo attraverso il Cyranides, un tardo trattato di magia 

giunto a noi attraverso la tradizione manoscritta di Ermete Trimegisto, che 

Astianassa era protagonista di una vicenda mitica secondaria del ciclo troiano: 

dopo aver trafugato il kestos hymas di Afrodite, ovvero il talismano 

dell’amore attraverso il quale la cipride incantava ogni uomo mortale o 

immortale, ed averlo consegnato ad Elena, Astianassa avrebbe poi restituito 

il prezioso oggetto alla sua proprietaria35. 

Da queste scarne notizie possiamo capire che il mito aveva fatto del 

Kestos Hymas, quel talismano che Afrodite si allacciava sul petto e che è il 

protagonista della scena di seduzione fra Hera e Zeus nei primi versi del XIV 

libro dell’Iliade36, una sorta di oggetto magico sul quale aveva poi costruito 

la figura di Astianassa. L’attribuzione a questo personaggio di un manuale 

erotico quindi aveva una motivazione eziologica che rispondeva a 

quell’esigenza tutta greca di attribuire a personaggi del mito l’origine di 

determinati generi letterari. In modo analogo veniva attribuito a Femonoe, 

prima sacerdotessa a sedersi sul tripode delfico, il primo manuale greco di 

interpretazione dei sogni37. 

Astianassa, attraverso Elena, colloca quindi l’origine della 

manualistica erotica greca in Egitto: il mito infatti ricordava la lunga 

permanenza della regina micenea in terra egiziana. Di origine egiziana e 

quindi alessandrina era anche Elefantide, la nota autrice di un trattato “Sugli 

schemi di accoppiamento” (Peri schematon synousiastikon)38. Probabilmente 

questo era il titolo dell’ultimo libro del suo manuale, quello dedicato alle 

forme del coito, corredato come nel caso di Filenide di disegni esplicativi. 

D’altra parte, l’organizzazione tematica del suo trattato doveva essere 

piuttosto articolata se poteva comprendere, come veniamo a sapere da Galeno 

che riprendeva Sorano (prima metà II sec.) e da Plinio il Vecchio, una sezione 

dedicata ai cosmetici e una ai metodi anticoncezionali39. 

Tuttavia, la fama di Elefantide era dovuta soprattutto agli schemi di 

                                                 
34 Suida, s.v. Astyanassa e Esichio: s.v. Astyanassa. Su Astianassa cfr. De Martino, Francesco 

2006. p. 184 e Martos Montiel, Juan Francisco 2006. 
35 Cyranides, I,10,91 Waegemann. 
36 Omero, Iliade, XIV, 297-351. 
37 Artemidoro di Daldi, Libro dei sogni, III,28 e 119; IV,2. 
38  Suida, s.v. Astyanassa. Sulla figura di Elefantide vedi Krenkel, Werner 1985 e s.v. 

Elephantis, Realencyclopädie der Classichen Altertuwissenschaft, 5, Stuttgart, 

Druckenmüller Verlag, 1952, Crusius, coll. 2334-2325. 
39  Galeno, Sulla composizione dei farmaci topici, XII,416k. Plinio, Storia naturale, 

XXVIII,81. 



 

 

24 

accoppiamento illustrati nella parte finale del suo manuale. Si trattava di 

schemi dove avevano largo spazio gli accoppiamenti multipli, con più di due 

partner, oltre alle forme dell’amore nei rapporti omoerotici. La tarda raccolta 

di epigrammi erotici nota come Priapea attesta l’uso didattico di questi 

schemi, ampiamente utilizzati da parte delle classi abbienti per decorare con 

temi erotici espliciti le proprie lussuose abitazioni 40 . A questo proposito 

possiamo registrare le preziose testimonianze dei Padri della Chiesa che, nel 

fustigare la presunta immoralità dei culti pagani e in generale dei “gentili, 

descrivono la moda in uso presso le classi dirigenti greco-romane di utilizzare 

i disegni dei manuali di Filenide ed Elefantide per commissionare a botteghe 

di pittori le tabellae veneris, piccoli quadri lingnei da appendere nelle stanze 

da letto (cubicula) delle loro sontuose domus41. 

D’altra parte, l’Egitto antico era il luogo d’origine del papiro erotico 

illustrato. Dalle sue sabbie proviene il Papiro 55001 di Torino, ovvero il più 

antico (XIV a.C.) documento con illustrazioni erotiche. I dodici schemi di 

accoppiamento disegnati in questo prezioso testo non solo richiamano, come 

vedremo, le dodici posizioni del Dodecamechanos, il manuale erotico di 

Paxamos, ma attestano una tradizione artistica e culturale indigena che 

dobbiamo presupporre essere alla base della successiva arte erotica ellenistica 

e poi romana42. 

Tuttavia, la testimonianza più preziosa e anche la più significativa per 

il manuale di Elefantide e in generele per l’ars erotica antica è costituita dalla 

figura di Tiberio. Attorno a questo imperatore la propaganda senatoria aveva 

costruito un’immagine peggiorativa, che ne faceva un laido ricercatore di 

piaceri immorali e osceni. Secondo la propaganda senatoria Tiberio, ritiratosi 

nella sua villa caprese, avrebbe commissionato ai suoi architetti un edificio 

adibito ai piaceri sessuali, un luogo nel quale venivano inscenati davanti ai 

suoi occhi accoppiamenti multipli (spintria) inspirati dalle immagini e dagli 

insegnamenti del manuale di Elefantide. Immagini con le quali egli avrebbe 

                                                 
40 Carmina Priapea, 4 e 63. In queste testimonianze Elefantide e Filenide compaiono come 

uma sorta di coppia autoriale esemplare. Nel corso del tempo le due figure vennero a 

confondersi e a sovrapporsi: Schol. Ant. Pal., VII,345; Schol. Ant. Pal, VII,450; Ant. Pal., 

VII,477. 
41  Taziano, Orazione contro i Greci, 35,3; Clemente Alessandrino, Protreptico, IV,61,3; 

Giustino, Apologia seconda, 15,3. La moda delle tabellae veneris viene ricordata dallo stesso 

Ovidio nei Tristia (Ovidio, Tristia, 521-24), laddove giustifica l’oscenità presunta dei suoi 

versi in virtù dell’abitudine romana di custodire nelle case le austere immagini degli avi 

accanto alle lascive immagini ritratte sui quadri appesi ai cubicula casalinghi. 
42 Cfr. Horsfall N., The Origins of the Illustrated Book, Aegyptus, 63 1983, pp. 199–216. 



 

25 

fatto dipingere tabelle erotiche e stovaglieria da simposio da collocare nelle 

innumeroveli comere da letto della sua villa43. 

Nonostante il tono denigratorio di queste testimonanze, possiamo 

osservare in Tiberio un tipico rappresentante delle classi colte greco romane: 

ciò che le caratterizzava era il gusto comune per l’arte erotica, gusto che 

preveeva l’acquisto dei costosi papiri disegnati con i testi dei manuali erotici 

greci, la meticolosa collezione di preziosi quadri lignei e di ceramica a tema 

erotico. La presenza di scene di accoppiamento multiplo, come attestano le 

testimonianze antiche, costituivano il tratto distintivo del manuale di 

Elefantide, scene che i Greci chiamavano symplegmata, e che i romani, 

proprio a partire da Tiberio, avrebbero chiamato spintria44. 

Se i testi di Filenide e Elefantide rappresentavano la massima 

espressione della manualistica erotica greca, sicché la loro fama non aveva 

conosciuto declino dal momento della loro stesura (metà IV- metà III a.C.) al 

loro utilizzo presso le élites della società greco-romana (I-II d.C.), altri 

manuali circolavano fra i collezionisti di libri e nelle biblioteche. Di questi 

testi conosciamo spesso solo il titolo oppure solo il nome dell’autore. Tuttavia 

le testimonianze antiche ci permettono di ricostruire sommariamente i tratti 

salienti di quello che era un genere letterario piuttosto frequentato e letto. 

Di Terpsicle, ad esempio, sappiamo solo che il suo manuale si 

intitolava Peri aphrodision. Dalle scarne notizie che ci fornisce Ateneo, unico 

testimone a questo riguardo, l’autore forniva nel suo manuale ricette di 

pietanze afrodisiache, rimedi per guarire la sterilità nelle donne e l’impotenza 

negli uomini45. Si trattava probabilmente di uno dei pochi rappresentanti di 

un’autorialità maschile in questo campo. Il suo era un nome parlante: 

Terpsicle, ovvero “famoso per il piacere”, evidente parodia di nomi propri 

come Agatocle (“famoso per la gloria”). 

Ateneo, nel suo caleidoscopio citazionistico, fornisce un elenco di 

probabili autori e autrici di manuali erotici: Nico di Samo, Callistrate di 

Lesbo, Pitonico di Atene e Filenide di Leucade 46 . Di questo quartetto 

conosciamo solo l’opera e la figura di Filenide, che qui viene ricordata come 

                                                 
43  Svuetonio, Vita di Tiberio, 43,1-2. Marziale (XII, 43), a proposito degli accoppiamenti 

multipli descritti da Elefantide, parla di “nuovi schemi di Venere”.  
44  Fondamentale è qui la testimonianza di Tacito (Annali, VI,1) che ricorda il conio del 

termine osceno latino spintria da parte di Tiberio. Con questo termine, inoltre, gli antiquari 

rinascimentali avrebbero chiamato le monete a soggetto erotico di epoca giulio-claudia 

circolanti fra i collezionisti. 
45 Ateneo, VII,325b. Sulla figura di Terpsicle vedi Spanoudakis, Kostantinos 1999. 
46 Id., V,220e-f. 



 

 

26 

proveniente da Leucade. Notizia falsa questa, che tuttavia ci informa 

dell’opera denigratoria operata dalla critica nei suoi confronti: il riferimento 

a Leucade indica una tacita allusione ad una origine lesbia, laddove Lesbo nel 

mondo greco era famosa per essere luogo lincenzioso, patria della fellatio 

(lesbiazein in greco significava praticare sesso orale).  

Maggiori informazioni abbiamo invece su Paxamos, autore di 

probabile origine alessandrina di un famoso manuale erotico intitolato 

Dodecamechanos o Dodecatechnon. Si trattava di un manuale incentrato su 

dodici schemi di possibili amplessi, testo probabilmente provvisto di disegni 

esplicativi, in modo analogo a quanto accadeva per le opere di Filenide ed 

Elefantide. Il titolo riprendeva probabilmente un’antica tradizione orale che 

osserviamo circolare già in Aristofane: il poeta comico ironizzava sull’arte 

tragica di Euripide paragonando il poeta tragico al Dodemechanon di Cirene, 

nota etera ateniese del V a.C47. Paxamos era un tipico erudito della civiltà 

letteraria alessandrina, cresciuto probabilmente a stretto contatto con 

l’immenso patrimonio librario della biblioteca di Alessandria. Sappiamo 

infatti che, oltre al manuale erotico, aveva scritto un poema di argomento 

gastronomico (Opsartytika), una “Storia della Beozia” (Boiotika), un trattato 

medico-botanico (Baphika) e uno sull’agricoltura (Gheorghika)48. 

Emerge, da questi rapidi cenni bografici, la figura di un erudito a 

stretto contatto con la biblioteca. Evidentemente la manualistica erotica era 

diventata un genere appannaggio di un’erudizione libresca e la sua 

frequentanzione non costituiva oggetto di divieto morale per gli intellettuali 

ellenistici.  

Ne abbiamo conferma con la figura di Panfila, autrice di un ennesimo 

Peri aphrodision, quindi di un manuale erotico. Si trattava di una filosofa di 

epoca neroniana che aveva vissuto e operato ad Alessandria. Attraverso il 

prezioso sunto di una sua opera di carattere storiografico (Raccolta di note 

storiche) scritto dal patriarca Fozio sappiamo che la donna aveva vissuto ad 

Alessandria frequentando il cenacolo di intellettuali animato dal marito. 

Frequentazione attraverso la quale aveva maturato una profonda erudizione 

storica e filsofica. Non a caso alla sua penna venivano attribuite varie epitomi, 

                                                 
47 Aristofane, Rane, 1327 e sgg.; Schol. Ad Aristoph., Rane, 1328D; Suida, s.v. 

Dodekamekanon; Esichio, s.v. Dodekamecanon e s.v. Cirene. 
48  Suida, s.v. Paxamos. Sulla figura di Paxamos vedi Morel K., Paxamos, in 

Realencyclopädie der classischen Altertumswissenschaft, vol. 18.4, Druckenmüller Verlag, 

Stuttgart 1952, coll. 2436–2437, e De Martino F., Poetesse greche, Levante Ed., Bari 2006. 



 

27 

sunti di argomento storiografico49.  Panfila era quindi un’erudita alessandrina 

che aveva scritto un manuale erotico attingendo le proprie fonti presso la 

grande biblioteca di Alessandria. 

La figura di Panfila, tuttavia, è stata oggetto di un interessante 

dibattito. Se gli antichi non osservavano in lei alcuna contraddizione fra 

l’erudizione o la formazione filosofica e l’attività letteraria nel campo 

dell’arte erotica, per i moderni questa dimensione sincretica è il frutto di un 

errore o di un disguido. Per questo motivo i filologi moderni sono stati 

costretti a ipotizzare due figure distinte: una Panfila originaria del 

Peloponesso (il lessico bizantino Suida ne attesta la nascita ad Epidauro) 

autrice di manuali erotici, ed una Panfila alessandrina autrice di opere 

storiografiche. La stessa presenza di un manuale erotico nell’elenco delle sue 

opere inoltre è stata interpretata come conseguenza di una campagna 

diffamatoria orchestrata dai grammatici antichi. In tutti questi casi è evidente 

la difficoltà tutta moderna di osservare un’arte erotica in quanto sapere, e non 

in quanto manifestazione di una “natura” oscena degli individui50.  

Con la figura di Panfila ci troviamo al termine della parabola della 

manualistica erotica greca. Fra Filenide e l’autrice alessandrina trascorrono 

circa cinque secoli, nel corso dei quali i manuali erotici hanno circolato nel 

costoso mercato librario dei papiri illustrati, sono stati letti e collezionati dalle 

élites cittadine greco-romane, sono stati utilizzati come modelli da parte di 

artisti e artigiani per le loro creazioni artistiche di carattere erotico, hanno 

formato un’ars erotica diffusa in tutta la civiltà cittadina mediterranea. 

L’Occidente non avrebbe più prodotto qualcosa di analogo nei secoli 

successivi. 

L’eco flebile e lontana della tassonomia greca degli aphrodisia si ode 

fra le righe dei penitenziari altomedievali. Qui i padri confessori elencavano 

gli atti e le pratiche sessuali che raccoglievano dalle confessioni dei fedeli per 

redigere un elenco delle ammende necessarie per ottenere la remissione dei 

peccati. Nei penitenziari di Geronimo di Estridion (VII-VIII sec.), di Beda 

(VIII sec.), di Teodoro (VIII sec.), di Cumiano Hiberno (VII sec.) e di 

                                                 
49  Suida, s.v Pamphile; Fozio, Biblioteca, 175,119b-120. Vedi in proposito Cagnazzi S., 

Nicobule e Panfila. Frammenti di storiche greche, Edipuglia, Bari 1997. 
50 Cfr. Calasanz Poestion J., Griechische Philosophinnen. Zur Geschichte des weiblichen 

Geschlechts, Fisher, Bremen 1882 e Regenbogen O., Pamphyla, in Realencyclopädie der 

classischen Altertumswissenschaft, vol. 18.3, Druckenmüller Verlag, Stuttgart 1949, coll. 

309–329. Ampia analisi della questione in S. Cagnazzi, op. Cit., p. 34 e in F. De Martino, 

op.cit., p. 179. 



 

 

28 

Buchard di Worms (XI sec.) le forme che il piacere assume fra due individui 

non costituisce più un’arte, ma la condensazione di una nuova relazione: non 

più quella che lega il maestro al discepolo, ma quella che vincola il penitente 

al confessore51.  

Non ci troviamo più di fronte ad un soggetto che si costituisce a partire 

all’adesione di una tecnica di sé e di un’arte, ma ad un soggetto che aderisce 

ad un’ermenutica del sé ottenuta grazie alla figura silente di un confessore e 

dal nuovo rapporto di potere che la confessione instituisce. Come ha osservato 

Foucault, con la centralizzazione delle tecniche del sé attorno alla 

concupiscenza “ciò che è venuto a trovarsi nel cuore della problematizzazione 

del comportamento sessuale non è stato più il piacere con l’estetica della sua 

pratica, ma il desiderio e la sua ermenutica purificatrice”52. 

Al termine della parabola quindi scompare la figura di Filenide e la 

sua didassi erotica. Si passa così inesorabilmente dalla maestra del piacere al 

padre confessore, e da questi al sergente del sesso alla Sade53. Da un’arte delle 

forme del piacere alla produzione seriale del desiderio. Da un discente che si 

costituisce come soggetto attraverso una tecnica di sè ad un soggetto di 

desiderio che si costituisce a partire da un’ermeneutica del sè che gli rivela 

dapprima un peccato e successivamente una “natura sessuale”. 

 

L’emergenza della pornografia 

L’emergenza del termine e del concetto di “pornografia” costituisce 

forse uno degli aspetti meno noti della genealogia del dispositivo di sessualità. 

La sua emergenza è da collocare nel campo delle discipline che formano 

l’antichistica moderna: archeologia, storia dell’arte e filologia sono i saperi 

che maggiormente hanno contribuito alla fine del XIX secolo al conio e alla 

diffusione del termine, nonché al suo inserimento nel sistema di pensiero 

moderno. 

Pompei è il luogo di origine di questo dispositivo. Negli scavi 

archeologici del famoso sito partenopeo organizzati e finanziati dai Borbone 

tutti gli oggetti (statuaria, oggettistica, affreschi, ceramica ecc.) a soggetto 

erotico venivano sistematicamente distrutti, oppure confinati per la loro 

“oscenità” dapprima nel Museo di Portici e poi collocati in una stanza chiusa 

                                                 
51 Sui penitenziali altomedievali si veda P. Payer, Sex and Penitentials. The Development of 

a Sexual Code, 550–1150, University of Toronto Press, Toronto 1984. 
52 M. Foucault, op.cit., 2006, p. 233. 
53 Cfr. Id., Sade, sergent du sexe, in Dits et écrits I. 1954–1975, Gallimard, Paris 2001, pp. 

1686–1690. 



 

29 

al pubblico al primo piano del Palazzo degli studi, ovvero nel Gabinetto degli 

oggetti osceni, rinominato nel 1823 Gabinetto degli oggetti riservati54. 

La necessità di confinare questi reperti in luoghi riservati, sottratti agli 

sguardi di donne e bambini e concessi esclusivamente all’attenzione di 

studiosi e di persone di “specchiata onorabilità” (l’accesso al Gabinetto era 

concesso solo previa autorizzazione firmata dal re in persona) aveva costretto 

gli archeologi ad inventarsi un luogo chiuso al pubblico all’interno di un 

museo. L’antichistica ancora non possedeva una categoria adatta alla 

classificazione di quegli oggetti. Pur dovendoli catalogare e studiare, ovvero 

dovendo obbedire ad una “volontà di sapere” che non poteva più ammettere 

l’esclusione e la distruzione di oggetti di studio, come accadeva solitamente 

negli scavi e nel mercato antiquario sei- e settecentesco, tuttavia sentiva il 

bisogno di sottrarre questo materiale allo sguardo del pubblico, e per farlo 

doveva ricorrere al dispositivo della segregazione e ad una categoria antica 

ma inattuale, ovvero all’oscenità. 

In sostanza gli archeologi applicavano al loro campo di studio quella 

zonizzazione delle attività orbitanti attorno al piacere sessuale quali potevano 

essere la prostituzione, gli spettacoli espliciti e la vendita del piacere sessuale 

che nelle città europee della seconda metà dell’Ottocento veniva a definire 

progressivamente zone chiuse, luoghi dello spazio cittadino delimitati e 

recintati, enclosures definite moral zones e successivamente red light 

district55. La prostituzione, d’altra parte, così come l’oggettistica “oscena” 

degli scavi pompeiani, faceva improvvisamente problema: nel nuovo 

dispositivo di sessualità e in quella morale vittoriana che Michel Foucault 

descrive perfettamente in quanto strumento di penetrazione individuale e 

collettivo in una società di normalizzazione, prostituzione e arte erotica 

diventavano qualcosa che era necessario segregare, e conoscere tanto più si 

procedeva con la segregazione. 

É in questo contesto che emerge la nozione di pornografia. Il primo a 

far uso del termine fu Nicolas Edmé Restif de La Bretonne (1734-1806) nel 

suo Le pornographe ou Idées d’un honete homme sur le projet de réglement 

pour les prostituées del 1756, opera tipica delle letteratura libertina francese 

che si prefiggeva la segregazione in luoghi chiusi delle prostitute parigine e 

la regolamentazione della loro attivita prostitutiva all’interno dello spazio 

                                                 
54 De Caro S. (a cura di), Il gabinetto segreto del Museo Archeologico Nazionale di Napoli, 

Electa, Napoli 2000, p. 11. 
55 Cfr. T. McGinn, Zoning Shame in the Roman City, in Faraone C. e McClure L. (a cura di), 

Prostitutes and Courtesans in the Ancient World, University of Wisconsin Press, Madison 

2005, pp. 161–176. 



 

 

30 

cittadino. Veniva così ripreso un termine piuttosto desueto del greco antico: 

pornographoi venivano definiti da Ateneo i pittori che come Parrasio, dalla 

seconda metà del IV a.C. in poi, avevano introdotto la pittura su quadri da 

cavalletto di soggetti erotici, arte pittorica che utilizzava le prostitute (pornai) 

come modelle. Per estensione, pornographia diventava l’attività artistica del 

pittore specializzato in soggetti erotici. 

Il termine rimase però confinato in questo testo libertino per circa un 

secolo e gli archeologi e gli antichisti continuarono ad utlizzare il termine 

“oscenità” per definire in generale l’arte erotica. Champollon, ad esempio, 

definiva le scene esplicite del Papiro 55001 di Torino come “peintures d’une 

oscenité monstreuse”56. Nel 1850 però Karl Ottfrid Müller nel suo manuale 

di archeologia (Handbuch der Archaologie der Kunst) utilizzava lo stesso 

termine usato da Le Bretonne decenni prima per definire in modo più preciso 

e scientifico tutti i reperti a soggetto erotico emersi dagli scavi di Pompei nei 

primi decenni del XIX secolo. Con Müller il termine pornografia divenne di 

uso comune nelle scienze dell’antichità: il suo manuale di archeologia venne 

infatti tradotto e divulgato in lingua francese e inglese, e infine il termine 

pornography venne ufficialmente introdotto nel 1857 nell’Oxford English 

Dictionary. Divenuto d’uso comune nel mondo degli antichisti Dumas padre, 

nominato direttore del museo archeologico di Napoli all’indomani 

dell’impresa dei Mille e per volere di Garibaldi, decise di rinominare il 

Gabinetto segreto con la più moderna ed efficace definizione di Raccolta 

pornografica57. 

Proprio a partire dai saperi dell’antichistica si può osservare 

un’iteressante convergenza fra discipline e ambiti d’azione differenti: tra il 

1851 e il 1853 il filologo Paul Lacroix scrive, sotto lo pseudonimo di Pierre 

Dufout, una History of Prostitution nella quale compare il termine 

pornography diventa strumento concettuale adatto alla comprensione 

dell’arte erotica antica. Contemporaneamente la prostituzione è oggetto di 

regolamentazione nelle principali capitali europee, sicchè nel Regno Unito 

                                                 
56  Cfr. Omlin J., Der Papyrus 55001 und seine satirisch-erotischen Zeichnungen und 

Inschriften, Fratelli Pozzo Ed., Torino 1973, p. 21 e Clarke J., Roman Sex: 100 B.C. to A.D. 

250, Abrams, New York 2003. 
57 Cfr. Kendrick W., The Secret Museum: Pornography in Modern Culture, University of 

California Press, Berkeley–Los Angeles 1987, p. 11 e sgg. e Voss B., Sexual Effects: 

Postcolonial and Queer Perspectives on Archaeology of Sexuality and Empire, in Voss B. e 

Casella E. (a cura di), The Archaeology of Colonialism: Intimate Encounters and Sexual 

Effects, Cambridge University Press, New York 2012, pp. 11–30. 



 

31 

viene promulgato il British Obscene Publication Act, provvedimento che 

prevedeva la distruzione di ogni publicazione o documento ritenuto 

“pornografico”58. 

L’antichistica ha quindi avuto un ruolo fondamentale nell’emersione 

di un dispositivo di sessualità all’interno delle società occidentali. Veniva 

chiamata ad indagare qualcosa che per la prima volta era necessario studiare, 

catalogare e poi segregare, e tuttavia era costretta ad utilizzare un termine 

nuovo, adatto alla volontà di sapere di un disposivito di potere-sapere come 

quello formato dalla convergenza strategica di sessuologia, psichiatria, diritto 

e filologia. Per questo Müller opta per un termine desueto, un termine noto 

solo attraverso Ateneo, e quindi un termine per specialisti. Una parola che 

poteva essere pronunciata, non senza un certo fremito, davanti ai rampolli 

delle classi dirigenti europee che dovevano formarsi sui testi classici e che 

allo stesso tempo dovevano essere preservati dalla corruzione fisica e morale 

che i discorsi “pornografici” potevano indurre. Ci troviamo nel pieno di quel 

balbettio che Foucault osservava nei discorsi di sessuologi e psichiatri alle 

prese con la fondazione di una “sessualità”59. 

Le scienze dell’antichità non potevano più riconoscersi in un concetto 

vago, dalla venatura rinascimentale e postridentina, come quello di oscenità. 

Sotto l’egida dell’osceno, infatti, da una parte erano stati distrutti tutti i reperti 

di arte erotica emersi negli scavi, occasionali o scientifici, compiuti a Pompei 

e a Roma, e dall’altra erano state allestite collezioni d’arte privata, come 

quella ospitata alla Wilton House da Thomas Pembroke (1656-1733), che si 

premurava di collezionare i nudi della statuaria antica60. Ora le nuove grandi 

collezioni museali nazionali, sorte sulle ceneri della cultura libertina e su 

quelle delle guerre napoleoniche, dovevano catalogare tutto: studiare, 

conoscere ed esporre i reperti che formavano il grande progetto imperiale e 

coloniale dispiegato dall’Occidente nel mondo. Sapere, ma allo stesso tempo, 

segregare: perché gli oggetti di carattere pornografico non potevano ferire gli 

occhi di donne e bambini. 

E’ in questo periodo infatti che la masturbazione infantile e l’isterismo 

femminile emergono come problemi di natura sessuologia, psichiatrica, 

morale, giuridica e politica61. Attraverso le politiche musueali e il conio del 

concetto di pornografia le scienze dell’antichità si inserivano in questa nuovo 

                                                 
58 Cfr. Clarke J., Roman Sex: 100 B.C. to A.D. 250, Abrams, New York 2003. 
59 Cfr. M. Foucault, op.cit., 2006b, p 63. 
60 Cfr. S. De Caro (a cura di), Il gabinetto segreto del Museo Archeologico Nazionale di 

Napoli, Electa, Napoli 2000. 
61 Cfr. M. Foucault, op.cit., 2006b, p. 91 e sgg. 



 

 

32 

dispositivo di controllo sulle popolazioni, quel dispositivo di sessualità che si 

prefiggeva di penetrare nella microfisica delle relazioni e dei comportamenti 

individuali per un modello di società di tipo disciplinare e di normalizzazione. 

Il breve tratteggio genealogico qui tentato rivela la totale 

inapplicabilità del concetto di pornografia al mondo antico. La pornografia 

non possiede tratti di diacronicità, ma al contrario è una nozione storicizzabile 

del pensiero. Ciò che la caratterizza è una produttività discorsiva che sosta sul 

binomio permesso/proibito in relazione continua con una normatività di tipo 

sessuologico e giuridica. Un tratto questo totalmente ignoto alle società 

antiche, dove il consentito risiedeva semmai in un’etica del sé, in una 

stilizzazione dell’esistenza informata da un codice avito (il mos maiorum dei 

Latini, la physis dei Greci)62. 

Inoltre il correllato di soggettivazione della pornografia è il soggetto 

di desiderio. Quest’ultimo si trova delimitato e pensabile all’interno di una 

triade formata da sessuologia, psichiatria e pornografia. Tre saperi che 

implicano tre campi di zonizzazione del desiderio: i red light district 

(prostituzione, fruizione di pornografia ecc.), la recinzione immaginativa (il 

castello dell’immaginario sadiano, ma anche le mura del manicomio, quelle 

dello studio di psicanalisi ecc.), e infine l’ipertrofia discorsiva (la confessione 

del sè di fronte all’analista, ma anche le declinazioni infinite dei desideri nella 

pletora immaginativa delle produzioni pornografiche). 

Il dispositivo di sessualità inoltre ripartisce la cosiddetta sfera della 

sessualità in campi del sapere distinti, e tuttavia comunicanti. Abbiamo una 

fitness riproduttiva, dove all’uomo viene applicata la stessa dinamica 

economica della sopravvivenza di specie animale, campi questi della 

biologia, dell’antropologia e della sociologia. Limitrofo è il campo occupato 

dal sapere demografico: qui la demografia, in quanto originaria scienza del 

governo e delle popolazioni, aggancia la sfera riproduttiva umana ad una 

prospettiva biopolitica del popolamento. Infine la sessuologia e la psichiatria 

ritagliano lo spazio dell’uomo psicologico, laddove questi è soggetto 

ermeneutico che riflette sulla sua sessualità. Da questo punto di vista la 

pornografia è un prodotto, e non una devianza, della psicologizzazione 

dell’umano. 

Queste partizioni del sapere-potere sulla sfera del desiderio e del 

piacere sono inpensabili per le società greco romane dotate di arte erotica. In 

queste società è impensabile separare una dimensione introflessa della 

dimensione sessuale. Tutto è estroflesso e tutto è allo stesso tempo politico. 

                                                 
62 Per una storicizzazione del concetto di pornografia cfr. Hoff, Joan, op.cit. 



 

33 

Troviamo allora una dimensione sincretica di arte della seduzione, sacralità e 

comicità. Nel manuale di Filenide, come abbiamo visto, l’elemento comico e 

satirico era importante tanto quello didattico ed espositivo del desiderio. 

L’attività sessuale, inoltre, era inscindibile da una nozione sacra della physis, 

ovvero di quella capacità rigenerativa e procreativa che era immanenete a tutti 

gli esseri viventi, e che Afrodite incarnava nella sua figura. Le tabelle erotiche 

esposte nelle camere da letto delle élites greco-romane sintetizzano questa 

dimensione sincretica: sono forme d’arte direttamente mutuate dai manuali 

erotici, definiscono un gusto e una koiné culturale, manifestano una 

dimensione espositiva dell’eros nella quale ci si può riconoscere come 

appartenenti ad un ceto e a una cultura. Infine, pongono gli atti che sotto 

quelle immagini vengono compiuti sotto la protezione di Afrodite/Venere, 

ovvero declinano una dimensione sacra del desiderio. 

Tutto questo era sotteso nell’arte erotica. Lo sguardo che ne costituiva 

la premessa non distingueva fra pornografico e lecito. Forse, è proprio questa 

dimensione dello sguardo libera, totalmente ignota a noi moderni, che 

costringe al sorriso i turisti impegnati ad osservare le scene erotiche degli 

affreschi pompeiani. Il loro riso, forse, nasconde inconsapevole l’amarezza 

per un’arte perduta per sempre. 

 



 

 


