
 
DOI Code: 10.1285/i18285368aXXXIXn110p7 

 

 

 

EDITORIALE 

 Fabio Angelo Sulpizio 

 
Questo numero di Segni e Comprensione, dedicato al pensiero di 

Michel Foucault, si trova un po’ casualmente e un po’ no all’incrocio di una 

serie di anniversari che riguardano – e che ci spingono a rileggere ancora e 

ancora a ripensare – la vita e l’opera del “filosofo del secolo”, per dirla con 

Didier Eribon1. Il 2024 sono stati ricordati – e convegni e interventi in tutto il 

mondo hanno mostrato la distanza che ci separa senza però staccarci dalle 

opere di Foucault – i quaranta anni dalla morte di Sorvegliare e punire. Il 

2025 è segnato dai 50 anni dalla pubblicazionedi questa che è l’opera forse 

più importante, sicuramente tra le più citate e discusse dell’autore, mentre il 

prossimo 2026 sarà l’occasione per celebrare i cento anni dalla nascita a 

Poitier di Paul-Michel Foucault e i sessanta dalla pubblicazione de Les Mots 

et les Choses. Une archéologie des sciences humaines2. Insomma, difficile 

sfuggire all’illusione che la stessa cronaca e il rituale stantio ma inevitabile 

degli anniversari ci costringa a confrontarci continuamente e sempre con 

questa figura spettrale che è diventata Michel Foucault. 

L’eco derridiana è ovviamente voluta e serve a ricordarci, come 

sottolinea l’articolo di Gennaro Boccolino, che è impossibile prescindere, in 

qualsiasi lettura di Foucault, dal celebre confronto tra Michel Foucault e 

Jacques Derrida. Questo confronto nasce dalla lettura che Foucault offre del 

passo cartesiano del Cogito in Storia della follia nell’età classica e si 

concentra in particolare sulla prima parte della critica di Derrida, spesso 

trascurata a favore della successiva disputa sul Cogito. E ai primi anni della 

speculazione di Michel Foucault è dedicato l’importante intervento di 

Elisabetta Basso (Il giovane Foucault e la psicopatologia: un nuovo corpus e 

nuove interpretazioni) forse la maggiore studiosa di lingua italiana 

dell’autore, che ha saputo mettere in luce le importanti influenze, mai 

sufficientemente valorizzate, delle ricerche che genericamente possiamo 

ricondurre a Ludwig Binswanger e alla Daseinsanalyse, in realtà un 

                                                 
1 Cfr., ovviamente, Didier Eribon, Michel Foucault. Il filosofo del secolo. Una biografia, 

Feltrinelli, Milano 2021, cui va aggiunto, sempre di Didier Eribon, Michel Foucault et ses 

contemporains, Fayard, Paris 1994. 
2 Gallimard, Paris 1966. 



 

 

 

8 

complesso di teorie (e pratiche) di ampio raggio e ancor più ampio respiro – 

e qui si pensi solo all’importanza avuta per Franco Basaglia e Franca Ongaro. 

Ma citare, come ho fatto poco sopra, Sorvegliare e punire significa 

confrontarsi con il tema del disciplinamento sociale dei corpi, come fa Maria 

Emanuela Corlianò riportando l’attenzione sul ruolo che l’educazione – e non 

solo la scuola – ricopre nel complesso reticolo foucaultiano. Non solo una 

presa di posizione differenziante rispetto agli scritti di Louis Althusser sui 

continuamente citati apparati ideologici di Stato ma anche importante come 

punto di partenza di un altro confronto con Derrida, che gli anni 

immediatamente successivi alla morte di Foucault si interrogherà sul ruolo 

dell’insegnamento della filosofia.  

Foucault, però, non è un filosofo pacificato o pacificante, non permette 

di definire un quadro unitario e organico, quanto di individuare una pluralità 

di punti di fuga: gli interventi di Lorenzo Petrachi (Foucault, Deleuze e il 

problema come stile di pensiero), Alessandro Baccarin (Il libro perduto di 

Filenide di Samo: l’antica ars erotica occidentale e la Storia della sessualità 

di Michel Foucault), Giuseppe D’Acunto, Laura Ercoli e Giuseppe Ruvo (La 

verità che ti trasforma. Sull’idea di psicagogia in Michel Foucault; Foucault 

archeologo. Per una genealogia del metodo archeologico; Geopolitica e 

biopolitica: Foucault e l’importanza delle relazioni internazionali nello 

sviluppo delle forme governamentali (1976-1979)), che portano a 

confrontarci con i temi più sfuggenti e ricchi di implicazioni del pensiero di 

Foucault, dalla governamentalità all’ermeneutica del sé. 

Per quel che mi riguarda, non posso che leggere Foucault che come un 

philosophe; un paradossale illuminista che ci indica non una ma una serie di 

vie per un illuminismo prossimo venturo.   
 
 


