
MARIA CANNATÀ FERA

Apollo e i suoi fratelli. Prodigi di neonati divini
nell'antica Grecia (e altrove)

Rudiae. Ricerche sul Mondo Classico n.s. 10 (s.c. 33), 2024
DOI: 10.1285/i11245344v2024n10p61

Sunto
Nella mitologia greca e latina, divinità appena nate rivelano precocità straordinaria e compiono 
imprese prodigiose. Fenomeni analoghi sono attestati in culture diverse, nelle loro espressioni 
alte e popolari, da quella cristiana a quella indiana; la presenza di particolari comuni pone il 
problema se si debba pensare a contatti tra esse, o si possano spiegare come processi poligenetici.

Parole chiave
Apollo - Mito - Prodigi - Neonati - Monogenesi - Poligenesi

Abstract
In Greek and Latin mythology, newly born deities reveal extraordinary precocity and perform 
prodigious feats. Similar phenomena are attested in different cultures, in their high and popu-
lar expressions, from Christian to Indian; the presence of common details raises the question 
of whether we should think of contacts between them, or whether they can be explained as 
polygenetic processes.

Keywords
Apollo - Myth - Prodigies -Infants - Monogenesis - Polygenesis

RUDIAE_10_2025_volume_unico_FINALE.indb   61RUDIAE_10_2025_volume_unico_FINALE.indb   61 16/10/2025   15:34:1216/10/2025   15:34:12



RUDIAE_10_2025_volume_unico_FINALE.indb   62RUDIAE_10_2025_volume_unico_FINALE.indb   62 16/10/2025   15:34:1216/10/2025   15:34:12



Rudiae. Ricerche sul Mondo Classico n.s. 10 (s.c. 33), 2024

Qualche anno fa mi sono soffermata su imprese compiute da Eracle e 
Hermes in fasce. L'«antico» mito di Eracle, che appena nato strangola i 
serpenti mandati contro di lui da Era, è narrato da Pindaro in un epinicio 
e in un prosodio. Nella prima Nemea il racconto inizia con la nascita1:

ἐπεὶ σπλάγχνων ὕπο ματέρος αὐτίκα θαητὰν ἐς αἴγλαν παῖς Διός   
ὠδῖνα φεύγων διδύμῳ σὺν κασιγνήτῳ μόλεν,   
ὡς {τ’} οὐ λαθὼν χρυσόθρονον
Ἥραν κροκωτὸν σπάργανον ἐγκατέβα. (vv. 35-38)

appena il figlio di Zeus venne dal grembo materno alla luce
mirabile, lasciando col fratello gemello le doglie,
senza sfuggire a Era dall’aureo trono 
entrò nelle fasce di croco.

La narrazione all’attivo del neonato che «entrò nelle fasce» (σπάργανον 
ἐγκατέβα) invece che, come ci si aspetterebbe, al passivo («fu posto in fa-
sce»), mi è parsa significativa del rapporto di questo brano lirico con il rac-
conto dell’infanzia di Hermes in un inno omerico (il quarto della raccolta). 
Nell'inno l'espressione «sprofondava nelle fasce» di v. 237 (σπάργαν᾽ ἔσω 
κατέδυνε2) è relativa a un Hermes nato da poco, ma che ha già inventato 
la lira dal guscio di una tartaruga e ha rubato le vacche di Apollo; i tem-
pi sono scanditi ai vv. 15-18: τάχ’ ἔμελλεν/ ἀμφανέειν κλυτὰ ἔργα μετ’ 
ἀθανάτοισι θεοῖσιν. / ἠῷος γεγονὼς μέσῳ ἤματι ἐγκιθάριζεν, / ἑσπέριος 
βοῦς κλέψεν ἑκηβόλου Ἀπόλλωνος («presto avrebbe compiuto gesta fa-
mose tra gli dei immortali. Nato all’aurora, a mezzogiorno suonava la lira, 
a sera rubò le vacche di Apollo saettatore»). Accorgendosi dell'arrivo del 
fratello infuriato, il piccolo rientra nella sua culla e tenta, infilandosi nelle 
fasce, di nascondersi (fig. 1). Il particolare ha dunque una funzione ben 

1 Meno chiaro il quadro che il poeta ne dava nel prosodio, frammentario (*Pae. XX 
Maehler; nuova edizione ora in Prodi 2020, pp. 33-34); il particolare delle fasce è ai vv. 
11-12: all’arrivo dei serpenti, Eracle solleva il capo e «con la mano le getta via» ( ] χειρὶ 
μελέων ἄπο ποικίλον/ σπά]ργανον ἔρριψεν) per entrare in azione.

2 Non sarà casuale che con lo stesso verbo sia indicato l'andirivieni di Hermes dalla 
culla da Filostrato Maior: in Imag. 1, 26, 2 il neonato si libera dalle fasce per allontanarsi 
dall’Olimpo (ὁ δ’ ὑπεκδὺς τῶν σπαργάνων ἤδη βαδίζει καὶ τοῦ Ὀλύμπου κάτεισι: cu-
rioso che in 2, 3, 2 anche i piccoli centauri τῶν σπαργάνων ὑπεκδύεται); vi ritorna dopo 
l'impresa: 3 ὑποδύεται τὰ σπάργανα. Sulla straordinaria cultura del sofista, in particola-
re sul rapporto con Pindaro, adesso Cannatà Fera 2023 (con bibliografia p. 138 n. 63).

RUDIAE_10_2025_volume_unico_FINALE.indb   63RUDIAE_10_2025_volume_unico_FINALE.indb   63 16/10/2025   15:34:1216/10/2025   15:34:12



Maria Cannatà Fera64

precisa, indica il tentativo di sottrarsi alle proprie responsabilità. Nessuna 
funzionalità ha invece l’azione descritta in termini analoghi da Pindaro. 
Concludevo perciò che dall’inno dovesse dipendere il poeta lirico quando 
introduceva così l’episodio di precocità del suo eroe-dio3.

Proprio in componimenti come gli Inni omerici, e anche callimachei, 
i quali esaltano anzitutto la nascita e le prime imprese degli dei, sono fre-
quenti queste infanzie prodigiose. Di simili precocità troveremo casi pure 
in territori lontani, ma anche nel nostro più immediato orizzonte cultu-
rale.

Piuttosto singolare può sembrare il caso di Apollo, che esercita la sua 
attività profetica ancor prima di nascere4. Nell’Inno a Delo Callimaco rac-
conta di Latona che, in cerca di un luogo dove partorire,  per volere di Era 
è respinta da tutte le località; così anche in Beozia, dove:

             Ἀπόλλων ὑποκόλπιος αἰνὰ χολώθη,
φθέγξατο δ’ οὐκ ἀτέλεστον ἀπειλήσας ἐπὶ Θήβῃ·
“Θήβη τίπτε τάλαινα τὸν αὐτίκα πότμον ἐλέγχεις;
μήπω μή μ’ ἀέκοντα βιάζεο μαντεύεσθαι.
οὔπω μοι Πυθῶνι μέλει τριποδήιος ἕδρη,
οὐδέ τί πω τέθνηκεν ὄφις μέγας, ἀλλ’ ἔτι κεῖνο
θηρίον αἰνογένειον ἀπὸ Πλειστοῖο καθέρπον
Παρνησὸν νιφόεντα περιστέφει ἐννέα κύκλοις.
ἀλλ’ ἔμπης ἐρέω τι τομώτερον ἢ ἀπὸ δάφνης.
φεῦγε πρόσω· ταχινός σε κιχήσομαι αἵματι λούσων
τόξον ἐμόν· σὺ δὲ τέκνα κακογλώσσοιο γυναικός
ἔλλαχες. οὐ σύ γ’ ἐμεῖο φίλη τροφὸς οὐδὲ Κιθαιρών
ἔσσεται·” (86-98)

            dal grembo d’ira tremenda Apollo bruciò, 
e disse parola non vana, contro Tebe muovendo minaccia:
“Tebe, perché, sventurata, il fato tuo prossimo indaghi?
Non costringermi - ancor non è tempo - a vaticinare nolente,
non ancora mi è a cuore la sede del tripode a Pito
né ancora è morto il grande serpente, ma quella
fiera con orribili fauci dal Pleistos strisciando
ancora intorno al Parnaso nevoso con nove spire si volge. 
Pure ti dirò qualcosa più tagliente che se vaticinassi dall’alloro profetico. 
Fuggi pure: rapido ti coglierò per lavare nel sangue 
il mio arco. Tu i figli di donna blasfema 
hai avuto in sorte. Certo non tu, né il Citerone, per me cara nutrice
sarai” 5. 
La profezia anticipa l’impresa del dio che lo avrebbe portato a insediarsi 

all’oracolo di Delfi, ma recupera anche un mito della tradizione tebana 
(l’uccisione dei figli di Niobe)6. E di nuovo egli profetizza dal ventre, rivol-
gendosi alla madre, quando Latona giunge a Cos: 

3 Cannatà Fera  2021.
4 In proposito, Ambühl 2005, pp. 342-362. 
5 La traduzione, per questo come per gli altri inni callimachei, è quella di D'Alessio 

20072, talvolta con qualche lieve modifica.
6 Giuseppetti 2013, p. 125.

RUDIAE_10_2025_volume_unico_FINALE.indb   64RUDIAE_10_2025_volume_unico_FINALE.indb   64 16/10/2025   15:34:1216/10/2025   15:34:12



Apollo e i suoi fratelli. Prodigi di neonati divini 65

                                                   “μὴ σύ γε, μῆτερ,
 τῇ με τέκοις. οὔτ’ οὖν ἐπιμέμφομαι οὐδὲ μεγαίρω
 νῆσον, ἐπεὶ λιπαρή τε καὶ εὔβοτος, εἴ νύ τις ἄλλη·
ἀλλά οἱ ἐκ Μοιρέων τις ὀφειλόμενος θεὸς ἄλλος
ἐστί, Σαωτήρων ὕπατον γένος…” (162-166) 

                                                      “No, madre, 
non partorirmi qui. Non biasimo certo né sdegno
quest’isola, splendida e ricca di armenti quanto mai altre. 
Ma un altro dio le Moire destinano a lei, 
eccelsa prole di dèi Salvatori …”. 

Il poeta ellenistico intreccia qui il motivo mitico con quello encomiasti-
co, alludendo a Tolomeo II Filadelfo, figlio di Tolomeo I Soter e Berenice; 
e la profezia post eventum è completata dalla sconfitta dei Galati che nel 
279 avrebbero osato andare contro il santuario delfico (171-187). Infi-
ne, con l’invito rivolto alla madre a «meditare», l’indicazione positiva: «c’è 
un’isola snella che traluce nell’acqua,/ vagante nel mare […] Portami lì. Ti 
accoglierà di buon grado» (190-195).

Per comportamenti prodigiosi anteriori alla nascita si rimanda spesso 
alla tradizione egizia7. Plutarco riferisce la credenza che Iside e Osiride si 
fossero uniti «nell’oscurità del grembo materno ancor prima di nascere» 
(Is. et Osir. 12, 356a); in Filostrato, la divinità egizia multiforme Proteo 
compare alla madre incinta di Apollonio presentandosi come il nascituro 
(Vit. Apoll. 1, 4)8. Un inno del tempio di Isis a Philae è rivolto a Osiride, 
che «ha creato la luce nel corpo di sua madre, quando ha illuminato i suoi 
fratelli nel grembo»9. 

Il fenomeno è attestato anche in altre culture10. Tra i vari prodigi enu-
merati per l’anno in cui furono consoli Fabio Massimo e Claudio Marcel-
lo, Livio, che prende comunque le distanze dagli eventi soprannaturali, 
ricorda come in un paese dei Marrucini un nascituro avesse fatto sentire 
dal grembo materno il grido di trionfo (24, 10, 10)11.

Nel vangelo di Luca, quando Maria va a trovare Elisabetta incinta di 
Giovanni, il nascituro esulta di gioia nel grembo materno (1, 41.44). Il 

7 Bing 1988, p. 133 e n. 80, parla di «wealth of Near Eastern and especially Egyptian 
material»; in ambito greco, egli menziona Acrisio e Preto che cominciano a lottare tra loro 
nel grembo materno (Apollod. Bibl. 2, 1; analoga la situazione dei gemelli Criso e Panopeo 
in Hes. fr. 58, 10-13 Merk.-West, Lycophr. 939-942 con gli scoli 930bis,  939 Scheer); 
di Giacobbe e Esaù, che «si urtavano» nel seno di Rebecca: Gen. 25, 22; lo studioso cita 
inoltre Dioniso nella Semele di Eschilo: Schol. Apoll. Rhod. 1, 636a = Aesch. p. 335 Radt 
(in proposito, Latte 1968, p. 481, osserva che qui il poeta «etiam alio sensu ἔνθεον fieri 
finxit»): ma il testo dice soltanto che Semele era «invasata», così come le donne che toc-
cavano il suo ventre (Αἰσχύλος ἔγκυον αὐτὴν παρεισήγαγεν οὖσαν καὶ ἐνθεαζομένην, 
ὁμοίως δὲ καὶ τὰς ἐφαπτομένας τῆς γαστρὸς αὐτῆς ἐνθεαζομένας).

8 Insieme con il mito relativo a Acrisio e Preto (ved. nota prec.), lo ricordava Herter 
1975 (1929), pp. 380-381 e n. 42.

9 Žabkar 1988, p. 34; Stephens 2003, p. 120.
10 Per la letteratura popolare, Thompson 1957, V, p. 404 (T. 575.1 «child speaks in 

mother’s womb», etc.).
11 Un cenno all'episodio in Augustin. De civ. Dei 3, 31. Il prodigio è riferito a un bam-

RUDIAE_10_2025_volume_unico_FINALE.indb   65RUDIAE_10_2025_volume_unico_FINALE.indb   65 16/10/2025   15:34:1216/10/2025   15:34:12



Maria Cannatà Fera66

racconto evangelico, ripreso da Giovenco 1, 80-83, è ampliato nella Laus 
Iohannis attribuita a Paolino da Nola, dove è il bambino, appena formatosi 
nel ventre di Maria, che spinge la madre ad andare a visitare Elisabetta (ed 
è sottolineato il motivo della anteriorità alla nascita)12. Sull’ abate irlandese 
San Furseo, fondatore nel settimo secolo di vari monasteri13, si raccontava 
che, ancor «rinchiuso tra le tuniche del ventre materno, parlando con virile 
autorità» rimproverasse il nonno, che aveva destinato al rogo la figlia parto-
riente14 (e i prodigi continuano subito dopo la nascita, quando il bambino 
salva la madre spegnendo le fiamme con le sue lacrime)15. Il primo santo 
etiope, Takla Hawanyat, trovandosi ancora nell’utero materno fa fuggire 
un indovino pagano (e altri prodigi compie subito dopo la nascita)16.

Del fondatore del giainismo Mahavira Vardhamana (considerato più o 
meno coetaneo di Siddharta, il Buddha storico), si racconta che regolasse 
i suoi movimenti nell’utero in relazione ai sentimenti della madre: aveva 
deciso di non muoversi, ma rinunciò al suo proposito quando si accorse 
che questo la faceva preoccupare17.

In Grecia, oltre le imprese già ricordate a opera di Eracle e Hermes, 
molte altre si trovano compiute nella prima infanzia. Nel caso della di-
vinità suprema, solo un cenno discreto alla sua operatività, straordinaria 
quanto la crescita fisica: «Crescesti bene e bene fosti allevato, celeste Zeus,/ 
rapidamente fosti fanciullo, e presto ti giunse peluria di barba./ Ma, ancora 
bambino, fu ogni tuo piano compiuto»18 (Call. Jov. 55-57 καλὰ μὲν ἠέξευ, 
καλὰ δ’ ἔτραφες, οὐράνιε Ζεῦ,/ ὀξὺ δ’ ἀνήβησας, ταχινοὶ δέ τοι ἦλθον 
ἴουλοι./ ἀλλ’ ἔτι παιδνὸς ἐὼν ἐφράσσαο πάντα τέλεια). Apollo è pre-
sentato bambino quando compie la fondazione dell’altare corneo di Delo 
nell’inno secondo di Callimaco, a lui dedicato: «a quattro anni dapprima 

bino di sei mesi nello stesso Liv. 21, 62, 2 e in Val. Max. 1, 6, 5. Il santo inglese Rumwold, 
vissuto solo tre giorni nel settimo secolo, appena nato grida per tre volte «christianus sum» 
(Hutchison-Hall 2017, pp. 112-114).

12 Carm. 6, 139-147: «Interea grauidam suboles quamquam edita necdum / instigat 
Mariam sanctam, ut progressa reuisat / Elisabeth, longo quae iam uenerabilis aeuo / dilec-
tum domino puerum paritura gerebat. / Auscultat nato genitrix, uis tanta fidei, / et quo 
iussa uenit; mouit materna Iohannes / uiscera et impleuit diuino pectora sensu. / Iam uates 
necdum genitus conclusus in alvo / iamque propheta prius gesta et uentura uidebat.» (in 
proposito, Nazzaro 2004). Un altro particolare al brano di Luca aggiunge Leonzio di Co-
stantinopoli (V-VI sec.), In decollationem praecursoris 1, 18-21, dove il nascituro Giovanni 
prende la parola riconoscendo Maria come la madre del suo Signore.  

13 Van Doren 1964; Heist 1965, pp. 37-50 (Vita), 50-55 (Miracula).
14 Nel Corano, quando Maryam ritorna dai suoi dopo aver partorito ed è insultata, è 

il neonato dalla culla a difendere la madre, che lo aveva «fatto né violento né miserabile», 
e rivela di essere un profeta (Sura 19, 27-33).

15 Giannarelli 1991, p. 48. Coli 1692, p. 156. Il neonato non ha parte attiva nel 
Leggendario de’ Santi Benedettini (Amico 1726, p. 40): la principessa sua madre «nel mez-
zo delle fiamme venne sbalzata, e da quelle con portentoso prodigio rimase liberata dal 
Grande Iddio».

16 Marrassini 1991, p. 158.
17 Singh 2008, p. 313. 
18 Diversamente Apollonio Rodio il quale, parlando di Zeus bambino a Creta, gli 

attribuisce «pensieri infantili» (1, 508 Ζεὺς ἔτι κοῦρος, ἔτι φρεσὶ νήπια εἰδώς).

RUDIAE_10_2025_volume_unico_FINALE.indb   66RUDIAE_10_2025_volume_unico_FINALE.indb   66 16/10/2025   15:34:1216/10/2025   15:34:12



Apollo e i suoi fratelli. Prodigi di neonati divini 67

le fondamenta infisse nella bella Ortigia vicino al lago ricurvo» (58-59 
τετραέτης τὰ πρῶτα θεμείλια Φοῖβος ἔπηξε/ καλῇ ἐν Ὀρτυγίῃ περιηγέος 
ἐγγύθι λίμνης)19.

Più leggero è, nel poeta ellenistico, il motivo dell’infanzia di Artemide. 
Nell’Inno a lei dedicato la bambina, seduta sulle ginocchia del padre Zeus, 
gli chiede di avere quelle che sarebbero state le sue prerogative: 

δός μοι παρθενίην αἰώνιον, ἄππα, φυλάσσειν,
καὶ πολυωνυμίην, ἵνα μή μοι Φοῖβος ἐρίζῃ,
δὸς δ’ ἰοὺς καὶ τόξα – ἔα πάτερ, οὔ σε φαρέτρην
οὐδ’ αἰτέω μέγα τόξον· ἐμοὶ Κύκλωπες ὀϊστούς
αὐτίκα τεχνήσονται, ἐμοὶ δ’ εὐκαμπὲς ἄεμμα· 
ἀλλὰ φαεσφορίην τε καὶ ἐς γόνυ μέχρι χιτῶνα 
ζώννυσθαι λεγνωτόν, ἵν’ ἄγρια θηρία καίνω.
δὸς δέ μοι ἑξήκοντα χορίτιδας Ὠκεανίνας,
πάσας εἰνέτεας, πάσας ἔτι παῖδας ἀμίτρους. (6-14)

Dammi di conservare, babbo, verginità eterna,
e ricchezza di nomi, ché Febo non gareggi con me,
e dammi le frecce e l’arco – su! padre, non una faretra
ti chiedo, nè un arco grande: per me i Ciclopi saette
subito costruiranno, e un arco ricurvo.
Ma fa’ che fiaccole io porti e vesta il chitone
fino al ginocchio, frangiato, per uccidere le bestie feroci.
E dammi sessanta danzatrici Oceanine,
tutte di nove anni, tutte ancora bambine senza cintura.

Alla fine delle richieste (che vanno avanti ancora per molti versi), la 
bimba «voleva toccare la barba del padre, e molte volte invano tese le mani 
fino a sfiorarla. Il padre ridendo annuì, e carezzandola disse: “Prendi, figlia, 
quanto tu stessa chiedi, e altro il padre ti darà”» (26-32). Artemide va dun-
que sulla terra, portando con sé il suo seguito; ma le bambine si spaventano 
quando la dea le conduce dai Ciclopi che devono fabbricare per lei le armi, 
e così le si rivolge il poeta: 

κοῦρα, σὺ δὲ προτέρω περ, ἔτι τριέτηρος ἐοῦσα,
εὖτ’ ἔμολεν Λητώ σε μετ’ ἀγκαλίδεσσι φέρουσα,
Ἡφαίστου καλέοντος ὅπως ὀπτήρια δοίη,
Βρόντεώ σε στιβαροῖσιν ἐφεσσαμένου γονάτεσσι,  
στήθεος ἐκ μεγάλου λασίης ἐδράξαο χαίτης,
ὤλοψας δὲ βίηφι· (72-77) 

Tu invece, fanciulla, già prima, a tre anni appena, 
quando Leto ti portò in braccio
a ricevere i doni su invito di Efesto, 
e Brontes ti mise a sedere sulle possenti ginocchia, 
dall’ampio petto afferrasti la chioma villosa, 
e strappasti con forza. 

19 Il fatto è anteriore al viaggio dall’isola dove era nato, Delo (qui indicata con il nome 
Ortigia, come in Pind. Pae. VIIb 48, etc.), a Delfi, e quindi all’uccisione del serpente 
(Williams 1978, p. 17), sulla quale ritorneremo. 

RUDIAE_10_2025_volume_unico_FINALE.indb   67RUDIAE_10_2025_volume_unico_FINALE.indb   67 16/10/2025   15:34:1216/10/2025   15:34:12



Maria Cannatà Fera68

Ottenuti dunque arco e frecce, Artemide va a cercarsi la muta di cani; 
non ne ha bisogno, tuttavia, per catturare quattro cerve, la sua prima preda, 
da aggiogare al carro. Risulta qui chiaro il rapporto con la terza Nemea di 
Pindaro, dove imprese analoghe compie Achille bambino20: davanti a lui 
«stupiscono» Artemide e Atena (50 τὸν ἐθάμβεον21 Ἄρτεμίς τε καὶ θρασεῖ’ 
Ἀθάνα) vedendolo uccidere i cervi «senza cani, perché li vinceva alla cor-
sa»» (51-52 κτείνοντ’ ἐλάφους ἄνευ κυνῶν δολίων θ’ ἑρκέων·/ ποσσὶ γὰρ 
κράτεσκε: qui 105-106 πίσυρας δ’ ἕλες ὦκα θέουσα/ νόσφι κυνοδρομίης).

Nella profezia dell’inno callimacheo a Delo abbiamo visto tra l’altro 
l’anticipazione della morte del serpente. L’episodio era narrato nell’ inno 
omerico ad Apollo:

οὔ σέ γ’ ἔπειτ’ ἴσχον χρύσεοι στρόφοι ἀσπαίροντα,
οὐδ’ ἔτι δέσματ’ ἔρυκε, λύοντο δὲ πείρατα πάντα.
αὐτίκα δ’ ἀθανάτῃσι μετηύδα Φοῖβος Ἀπόλλων· 
‘εἴη μοι κίθαρίς τε φίλη καὶ καμπύλα τόξα,
χρήσω δ’ ἀνθρώποισι Διὸς νημερτέα βουλήν.’	
Ὣς εἰπὼν ἐβίβασκεν ἐπὶ χθονὸς εὐρυοδείης
Φοῖβος ἀκερσεκόμης ἑκατηβόλος· αἱ δ’ ἄρα πᾶσαι
θάμβεον ἀθάναται, χρυσῷ δ’ ἄρα Δῆλος ἅπασα
βεβρίθει, καθορῶσα Διὸς Λητοῦς τε γενέθλην (128-136).

Dopo che il neonato, lavato e avvolto in fasce, è nutrito con nettare 
e ambrosia (120-125), si sciolgono le fasce che lo trattenevano, ed egli 
dichiara le sue intenzioni: «Siano mie privilegi la cetra e l’arco ricurvo; 
inoltre, io rivelerò agli uomini l’infallibile volere di Zeus» (131-132); così 
dicendo, muove «sulla terra dalle ampie strade», suscitando la meraviglia 
delle dee; e l’isola di Delo, vedendo il dio, si copre d’oro (133-136)22. 
Quando Apollo giunge a Crisa, e decide di innalzarvi il suo tempio con l’o-
racolo, uccide la dracena (il serpente Python, il quale compare qui, come 
altre volte, al femminile), che «molti mali infliggeva agli uomini sulla terra» 
(301-303). Non è chiara l’età in cui questo avviene; bisogna però escludere 

20 Herter 1975 (1929), pp. 402-403 e nn. 123-124; Ambühl 2005, pp. 284-286; 
Cannatà Fera 2020, p. 330; il parallelo già in Smiley 1919, pp. 60-64, il quale si soffer-
mava anche sul rapporto con i vv. 47-48 della Nemea: «i corpi ansimanti li portava al Cen-
tauro» (σώματα δὲ παρὰ Κρονίδαν/ Κένταυρον ἀσθμαίνοντα κόμιζεν); nell’inno i cani 
di Artemide, dopo aver afferrato alla gola i leoni, «li trascinavano ancor vivi alla grotta» (93 
εἷλκον ἔτι ζώοντας ἐπ’ αὐλίον); e ancora nell’Inno Eracle trascina «dal carro un enorme 
toro, o un cinghiale selvaggio, che palpita ancora», suscitando il riso degli dei» (148-151 
θεοὶ δ’ ἐπὶ πάντες ἐκείνῳ/ ἄλληκτον γελόωσι […]/ ταῦρον ὅτ’ ἐκ δίφροιο μάλα μέγαν 
ἢ ὅγε χλούνην/ κάπρον ὀπισθιδίοιο φέροι ποδὸς ἀσπαίροντα).  

21 La stessa forma verbale θάμβεον esprime, nell’inno omerico ad Apollo 135, l’ammi-
razione stupita di «tutte le immortali» davanti al neonato che s’incammina verso la terra 
(infra, p. 71). Nell’inno callimacheo è Artemide a stupirsi vedendo le cerve dalle corna 
d’oro: 103 ἐξαπίνης δ’ ἔταφες.

22 Il motivo è dilatato nell'Inno a Delo di Callimaco: alla nascita di Apollo «auree di-
vennero le fondamenta» di Delo (260), con l’oro che ritorna insistentemente a inizio dei 
vv. 261-264. In una ninna-nanna popolare della Lucania citata da Feo 2015, p. 19, si dice: 
«Quanno ’stu figlio mmio vai pi’ lu munno, Faci fiorire l’arbri senza frunne».

RUDIAE_10_2025_volume_unico_FINALE.indb   68RUDIAE_10_2025_volume_unico_FINALE.indb   68 16/10/2025   15:34:1216/10/2025   15:34:12



Apollo e i suoi fratelli. Prodigi di neonati divini 69

l’infanzia23: ai vv. 449-450 l’inno presenta Apollo «simile nell’aspetto a un 
uomo fiorente e vigoroso, nella prima giovinezza; la chioma gli copriva le 
ampie spalle»24 (ἀνέρι εἰδόμενος αἰζηῷ τε κρατερῷ τε/ πρωθήβῃ, χαίτῃς 
εἰλυμένος εὐρέας ὤμους). 

Neppure Callimaco è esplicito in proposito, ma nel suo inno ad Apollo 
presenta indizi significativi:

ἱὴ ἱὴ παιῆον ἀκούομεν, οὕνεκα τοῦτο
Δελφός τοι πρώτιστον ἐφύμνιον εὕρετο λαός,
ἦμος ἑκηβολίην χρυσέων ἐπεδείκνυσο τόξων.
Πυθώ τοι κατιόντι συνήντετο δαιμόνιος θήρ,   
αἰνὸς ὄφις. τὸν μὲν σὺ κατήναρες ἄλλον ἐπ’ ἄλλῳ
βάλλων ὠκὺν ὀϊστόν, ἐπηΰτησε δὲ λαός· 
‘ἱὴ ἱὴ παιῆον, ἵει βέλος, εὐθύ σε μήτηρ
γείνατ’ ἀοσσητῆρα’· τὸ δ’ ἐξέτι κεῖθεν ἀείδῃ. (97-104)

Il ritornello ἱὴ ἱὴ παιῆον è fatto risalire «per la prima volta» al popo-
lo delfico, quando il dio diede prova «del lancio degli aurei dardi»; e il 
poeta continua: «Scendevi a Pito e ti venne incontro la demoniaca fie-
ra, l’orribile serpe: tu l’uccidesti, una su l’altra scagliando saette veloci, e 
acclamò il popolo “Iê Iê paieon: scaglia la freccia; dall’inizio la madre ti 
generò difensore”, ed ancora perciò così sei cantato». L’avverbio εὐθύ di v. 
103 è strettamente legato a γείνατ(ο)25: cfr. Lib. Progym. 2, 25, 1 τεχθεὶς 
δὲ ὁ Ἀπόλλων εὐθὺς ἦν τοξότης καὶ ἔργον αὐτῷ πρῶτον ὁ δράκων ὃς 
ἐπολέμει τῇ Λητοῖ βουλομένῃ τεκεῖν, Luc. Dial. Mar. 9, 2 τὰ νεογνὰ 
ἐπειδὰν τεχθῇ, αὐτίκα μέτεισι καὶ τιμωρήσει τῇ μητρί26. Cfr. Lucan. Bell. 
Civ. 5, 79-81 («ultor ibi expulsae, premeret cum uiscera partus,/ matris 
adhuc rudibus Paean Pythona sagittis/ explicuit»); di «Apollineae bellum 
puerile pharetrae» parla Stat. Theb. 6, 9.

Poco sappiamo di come narrasse l’episodio Simonide (PMG 573 = fr. 
117 Poltera)27. Il poeta lirico spiegava l’epiteto Ἕκατος riferito ad Apollo 
come dovuto al fatto che il dio aveva ucciso Python con cento (ἑκατόν) 

23 Nella quale invece l’episodio del serpente è collocato, oltre che nei testi discussi 
infra, in Hygin. Fab. 140, 5 «Post diem quartum quam essent nati», Myth. Vatic. 3, 8, 1 
«mox natus interfecit»; per Macrob. 1, 17, 52, «in prima infantia» Apollo uccide il ser-
pente penetrato nella culla sua e di Artemide (contaminazione con l’episodio di Eracle e 
Ificle?). Diversamente Apoll. Rhod. 2, 707 κοῦρος ἐὼν ἔτι γυμνός («giovane ancora im-
berbe») e, forse, un epigramma di Cizico (Anth. Pal. 3, 6, 4), dove il dio opera con il suo 
arco ἀπὸ σκοπιῆς («da un’alta vetta»).

24 Traduzione di Càssola 1975.
25 Williams 1978, p. 85.
26 In Luciano vendicatori sono entrambi i gemelli, nello scolio relativo il solo Apollo: 

schol. 78, 9 Rabe ⸤τὸν μέ⸢ντοι⸥ δρά⸣κοντα γ⸢εννηθεὶς⸣ ⸤Ἀπόλλω⸢ν ἐ⸥τόξευ⸣σε Πυθοῖ 
(con l’avverbio αὐτίκα nella versione di Anecd. Gr. II p. 351 Bachmann: αὐτίκα γεννηθεὶς 
Ἀπόλλων ἐτόξευσε Πυθοῖ).

27 Ved. Fontenrose 19802, pp. 13-22, che per Simonide cita soltanto la testimo-
nianza di Ps. Julian. Epist. 24 Bidez-Cumont (comunque poco sicura anche per Poltera 
2008, pp. 384-385; manca in Ogden 2013, Ogden 2013a). Sulla possibilità che l’ode 
simonidea fosse un peana, anche Rutherford 1990, pp. 192-195.

RUDIAE_10_2025_volume_unico_FINALE.indb   69RUDIAE_10_2025_volume_unico_FINALE.indb   69 16/10/2025   15:34:1216/10/2025   15:34:12



Maria Cannatà Fera70

frecce; e forse egli raccontava pure che l’uccisione del drago era causata 
dalla violenza su Latona28. 

Ampia è la narrazione di questa impresa attribuita al dio neonato in Eu-
ripide, Ifigenia fra i Tauri. Ai vv. 1234-1249 della tragedia il coro, formato 
da schiave greche, canta come Latona partorisse Apollo a Delo; da lì, la 
madre lo porta a Delfi, dove il drago nato dalla Terra presidiava l’oracolo. 
Le donne si rivolgono direttamente al dio: 

 ἔτι νιν ἔτι βρέφος, ἔτι φίλας 
 ἐπὶ ματέρος ἀγκάλαισι θρώισκων
 ἔκανες, ὦ Φοῖβε, μαντείων δ’ ἐπέβας ζαθέων   (1250-1252)

Lo uccidesti, o Febo, quando saltellavi 
ancora infante tra le braccia materne,
e occupasti l’oracolo divino.

Il canto continua con Apollo che estromette Temi, altra figlia della Ter-
ra, la quale si vendica sottraendo a Febo «l’onore dell’oracolo»29. Rapido 
Apollo sale sull’Olimpo e volge al trono del padre la sua mano di fanciullo, 
perché storni dal santuario pitico l’ira della dea infera. Ride Zeus del figlio 
tanto precoce, e esaudisce la sua richiesta (1259-1282).

Le gesta del neonato sono presentate in due momenti: per l’uccisione 
del drago, l’azione è enunciata in breve dal poeta, che rimarca soltanto 
come ad agire sia il bambino in braccio alla madre; sono sottolineati poi 
la rapidità del ricorso al padre, la reazione divertita di Zeus30, il suo gesto 

28 In questi termini la testimonianza di Giovanni Tzetze (Exeg. in Hom. Il. 1, 75 Pa-
path. κατὰ δὲ Σιμωνίδην μυθικῶς ἑκατὸς καὶ ἑκατηβόλος ὁ Ἀπόλλων, ὅτι δι’ ἑκατὸν 
βελῶν ἀνεῖλε τὸν Δελφύνην δράκοντα τὴν Λητὼ βιαζόμενον); sul particolare della 
violenza contro Latona egli ritorna, in connessione con altre ‘etimologie’ relative all’e-
pisodio, nello scolio a Lycophr. 207 Scheer per l’epiteto apollineo Δελφίνιος (ὅτι τὸν 
ἐν Πυθῶνι Δελφίνην δράκοντα τοξεύσας ἀνεῖλε Λητὼ βιάζοντα), in uno scolio ad 
Aristoph. Pl. 213 Massa Pos. per il nome di Pito: Πυθὼν δὲ ἐκλήθη ἢ ἀπὸ τοῦ πύθω, τὸ 
σήπω· ἐκεῖ γὰρ Ἀπόλλωνι τοξευθεῖσα ἡ Δελφύνη δράκαινα βιαζομένη καὶ δειματοῦσα 
Λητὼ ἔκειτο πυθομένη (spiegazione questa molto diffusa, a partire da Hom. Hymn. Ap. 
371-374). Il dotto bizantino poteva naturalmente attingere ad altre fonti la seconda parte: 
il motivo del «mettere paura» a Latona si ritrova infatti in Luciano (Dial. Mar. 9, 2 τὸν 
δράκοντα δέ, ὃς νῦν ἐξοιστρεῖ αὐτὴν φοβῶν, τὰ νεογνὰ […] τιμωρήσει τῇ μητρί), e 
l’epigramma relativo ai bassorilievi di Cizico parla di Latona «inorridita» (Anth. Pal. 3, 6, 
2 πάγχυ μυσαττομένη). Dobbiamo ricordare però che Giovanni risulta testimone unico 
di un frammento simonideo (PMG 567 = 274 Poltera, relativo al canto di Orfeo)

29 Ben diversa era la narrazione dell’insediamento di Apollo a Delfi all’inizio delle Eu-
menidi di Eschilo. La Pizia comincia la sua preghiera da Gea, «la prima divinità oracolare» 
(2 πρωτόμαντιν); dopo di lei, il seggio profetico era passato a sua figlia Themi; «terza vi 
ascese per volere di Themi, e non per violenza d’alcuno, Febe (5 θελούσης, οὐδὲ πρὸς βίαν 
τινός); Febe lo trasmise a Febo […] Zeus, instillandogli in cuore l’arte del vaticinio, lo in-
sedia sul trono come quarto vate: del padre Zeus egli è dunque interprete». La successione 
è qui assolutamente pacifica. Lo scolio 5b Smith cita, per l’opposta versione dell’insedia-
mento di Apollo a Delfi, Pindaro, fr. 55 Maehler = H2 Ruth.: Apollo si era impadronito 
con la forza di Delfi, perciò la Terra aveva tentato di cacciarlo nel Tartaro: Πίνδαρός φησι 
πρὸς βίαν κρατῆσαι Πυθοῦς τὸν Ἀπόλλωνα· διὸ καὶ ταρταρῶσαι αὐτὸν ἐζήτει ἡ Γῆ.

30 Per la quale cfr. Hom. Hymn. Herm. 389: Zeus ride vedendo il piccolo Hermes 

RUDIAE_10_2025_volume_unico_FINALE.indb   70RUDIAE_10_2025_volume_unico_FINALE.indb   70 16/10/2025   15:34:1316/10/2025   15:34:13



Apollo e i suoi fratelli. Prodigi di neonati divini 71

per far cessare «le notturne voci» («scosse la chioma»): il gesto restituisce ad 
Apollo i suoi onori, e agli uomini fiducia nei canti oracolari.

In termini analoghi l’episodio si trovava in Clearco. Il discepolo di Ari-
stotele collega l’etimologia del ritornello peanico ἵε παιών a ἵε παῖ, «scaglia, 
figlio mio»: Latona, arrivata a Delfi con i due gemelli, ed essendo attaccata 
da Pitone, con quelle parole si sarebbe rivolta ad Apollo, armato di arco tra 
le sue braccia (fr. 64 Wehrli = 68 Mayhew-Mirhady, ap. Athen. 15, 701d).

Divinità dall’infanzia prodigiosa sono presenti in altre culture più o 
meno vicine a noi. Nella tradizione canonica dei Vangeli, a differenza di 
quelli apocrifi, l’infanzia di Gesù non presenta nulla di straordinario31: egli 
ha già dodici anni32 quando si rivela maestro fra i dottori del tempio, pro-
vocando lo stupore dei presenti (Luca 2, 42-47). L’episodio è spostato ai 
cinque anni nel vangelo dello pseudo-Matteo (30), e alla stessa età un altro 
testo apocrifo, il vangelo di Tommaso, presenta Gesù capace di operare 
miracoli, non sempre benevoli (in 3. 13 la sua maledizione porta il destina-
tario alla morte). Sono stati riconosciuti tratti comuni (anche umoristici) 
con gli inni omerici, in particolare con quello a Hermes; ma si parla pru-
dentemente di conoscenza di tradizioni orali piuttosto che di rapporto con 
i testi scritti33. Nell’ apocrifo di Matteo, i prodigi hanno inizio al momento 
della nascita (13, 2 «stette ritto sui suoi piedi»); durante la fuga verso l’E-
gitto, quando da una grotta escono improvvisamente dei draghi, e i ragazzi 
che erano con Maria e Giuseppe «sono presi da gran timore e gridano, 
Gesù scende dal grembo di sua madre e sta dritto sui suoi piedi davanti ai 
draghi»: essi adorano Gesù prima di andare via, e il bambino ordina loro di 
non fare più male a nessuno (18). Il bambino tranquillizza anche la madre, 
spaventata nel vedere per la prima volta leoni, leopardi e altre fiere avvici-
narsi: essi volevano solo ossequiarli (20, 1); invita poi una palma a piegare 
i suoi rami per ristorare la madre, e ad aprire una vena di acqua per placare 
la loro sete (19, 2). Altri prodigi egli compie ancora durante il cammino, 
in Egitto e al ritorno in Galilea (26-28; sono narrati tra l’altro episodi ana-
loghi a quelli del vangelo di Tommaso). Quelli iniziali ricordano molto da 
vicino la prima impresa di Eracle in Pindaro34: quando i serpenti entrano 

difendersi dall’accusa di aver rubato le vacche di Apollo (e ride nell’inno callimacheo da-
vanti alle richieste della piccola Artemide: 28). Nel caso dell’impresa di Eracle in fasce, 
è il protagonista stesso dell’impresa che ride nella narrazione di Teocrito (24, 58) e nella 
descrizione di Filostrato Minor (Imag. 5, 1).

31 Maggioni 2004, p. 8; Brague 2004, p. 18.
32 La stessa età alla quale profetizzava il Samuele biblico: Ios. Flav. Ant. Iud. 5, 348.
33 Cousland 2018, pp. 29 ss. L’opera, la cui datazione oscilla dal secondo al quarto 

secolo, si ritiene fosse destinata all’infanzia: Gianotto 2020, pp. 132-139.
34 Il parallelo Gesù-Eracle è molto diffuso, in tempi e luoghi diversi. Con riferimento 

a questa prima impresa dell’eroe, Pierre de Ronsard, nel suo Hercule chrestien, scriveva 
«Junon homicide/ qui envoya dans le berceau d’Alcide/ deux grands serpens pour le faire 
perir» (Hymn. 2, 159-161), riprendendo ciò che pochi anni prima, nel 1553, aveva scritto 
il suo amico Nicolas Denisot du Mans, nel sesto Cantique du premier avènement de Jésus-
Christ: «Au berceau je vois/ un petit Hercule/ qui sans nul effroi,/ sans atteinte nulle,/ 
le vainqueur se fait/ d’un serpent infait» (su questi «mélanges du sacré et du profane», 
Raymond 19652, pp. 334-338).

RUDIAE_10_2025_volume_unico_FINALE.indb   71RUDIAE_10_2025_volume_unico_FINALE.indb   71 16/10/2025   15:34:1316/10/2025   15:34:13



Maria Cannatà Fera72

in casa per uccidere lui insieme con il fratello gemello, «dritta egli solleva la 
testa» (ὁ δ’ ὀρθὸν μὲν ἄντεινεν κάρα)35 e afferratili al collo li soffoca (Nem. 
1, 41-46). Analoga è anche la paura che coglie le ancelle intorno alla puer-
pera nell’epinicio (48-49), motivo che nello pseudo-Matteo ritorna pure 
in un altro episodio: quando Giacomo figlio di Giuseppe è morso da una 
vipera, un soffio di Gesù fa guarire subito il fratello, e morire il serpente. 
Giuseppe e Maria, accorsi al grido del ragazzo, trovano Giacomo guarito 
e il serpente morto (41, 1-2). Nella Nemea, accorrono la madre e il marito 
con i suoi armati, e la scena davanti ai loro occhi si presenta rovesciata 
rispetto all’annuncio che li aveva riempiti di angoscia (50-59).

   Qualche elemento interessante si trova in canti popolari della Sicilia; 
così in un testo registrato a Mazara del Vallo36:

Bommineddu di Missina,
Veni stancu sta matina,
Unni posi lu piduzzu
Nasci la menta e lu basilicò.

Malgrado il prodigio della fioritura si accompagni a un elemento mol-
to umano come la stanchezza, non deve trattarsi di «un bambinello che 
impara a camminare»37, ma del «bambinello» per antonomasia, di Gesù 
bambino. Nel Corpus di musiche popolari siciliane raccolte da Alberto Fa-
vara troviamo infatti i versi (da Caltagirone), sebbene con qualche variante 
anche sostanziale (manca Messina, e manca la stanchezza), sotto il titolo 
Natale38:

Bammineddu, abballa abballa.
Ca lu chianu è tuttu to’.
Unni metti lu to’ piruzzu
Nasci gigliu e basilicò.

E in direzione sacrale porta decisamente la variante ariu (‘cielo’) di 
un’altra versione:

Bammineddu, abballa abballa,
Tuttu l’ariu è tuttu tò;
Unni posi lu piduzzu
Nasci menta e basiricò! 39 
In ambito religioso è inserita anche una versione che trovo nel reperto-

35 Il particolare anche nell’altra narrazione pindarica dell’episodio, il prosodio fram-
mentario (supra, nt. 1): al v. 10, il neonato «solleva la testa» (ὁ δ’ ἀντίον ἀνὰ κάρα τ’ 
ἄειρ[ε).

36 Vento Palmeri 1909, p. 12 (a n. 1, si parla di ‘Canzuneddi’ che i bambini impa-
rano dalle mamme).

37 Così Feo 2015, p. 17, in uno splendido libro dedicato al motivo della fioritura pro-
digiosa nella tradizione popolare e culta (ringrazio l'autore per avermi permesso di leggere 
la seconda edizione, in corso di allestimento, che porterà il sottotitolo Per una antropologia 
poetica).

38 Favara 1957, II, p. 385 n. 654.
39 Da Mineo: Vigo 1870-18742, p. 410, n. 2318 (sezione “Giuochi fanciulleschi”).

RUDIAE_10_2025_volume_unico_FINALE.indb   72RUDIAE_10_2025_volume_unico_FINALE.indb   72 16/10/2025   15:34:1316/10/2025   15:34:13



Apollo e i suoi fratelli. Prodigi di neonati divini 73

rio di Rosa Balistreri; sotto il titolo Bambineddu picciliddu, un testo vicino 
a quello da Caltagirone («Bambineddu balla balla,/ ca lu cianu è tuttu tò,/ 
unni posi lu to piduzzu/ nasci gigliu e basilicò»)40 continua parlando di 
Mariuzza, che «si ‘nni iu a sidiri ni la casa di Sant’Anna». L’identificazione 
con Gesù è esplicita in una raccolta di preghiere provenienti da Mazzari-
no41:

Balla balla Bammineddu,
ca lu chianu è tuttu tó,
unni posa u tó piduzzu 
nasci gigghia e basilicò; 
ti ni cugghi ’ na schucchidda 
e la purti a mamma tó,
si la minta ntu pittuzzu, 
balla, balla miu Gesuzzu! 42
Per la «cadenza ritmica», Ignazio Buttitta parla di «una filastrocca infan-

tile, forse parte integrante di un gioco»43 (tra filastrocche era registrato in 
Calabria «Balla bballa, bambinuzzu,/ Tuttu stu chianu este lu toiu/ Dovi 
posi stu beddu peduzzu/ Nesce ’na stroffa de vasilicoi,/ Dove posi stu bed-
du pedinu/ Nesce ’na stroffa de petrusinu»44). Una laicizzazione del testo 
è possibile, e non mancano contaminazioni dei due ambiti, ma nei dialetti 
meridionali il termine ‘Bammineddu’, nelle sue numerose variazioni, in-
dica Gesù bambino.

Quanto all’interpretazione «di Missina» nel testo di Mazara, credo che 
«di» non vada legato a «veni» per indicare provenienza (= «da»)45, ma speci-
fichi che si tratta di un Gesù Bambino particolare (come quello, più famo-
so, di Praga)46: molto probabilmente quella statuetta che nella città dello 
stretto, si racconta, cominciò a lacrimare il 23 febbraio 1712; giudicato 
miracolo in un processo conclusosi nel novembre dello stesso anno, la sua 
fama, informa Caio Domenico Gallo che era stato testimone del prodigio, 

40 Una strofa è presente in Salomone-Marino 1867, p. 244, n. 607 (tra 'Canti sacri'): 
«Bammineddu picciriddu / Lu me’ cori lu vol’iddu; / Iddu chianci ca lu voli / Bammi-
neddu arrobba-cori» (da Partinico; si ritrova in Vigo 1870-18742, p. 509, n. 3301; con 
qualche lieve variante, in Lasorsa 1936, p. 48).

41 Turone 2002, p. 22.
42 Il nome manca in una redazione da Giarre (Castorina 1990, p. 124): «Bammi-

neddu balla, balla/ cca lu chianu è tuttu ’u to’; unni posunu i tó piduzzi / nasci ’n pedi di 
bascilicò. / Ni scippi ’na ramuzza/ ci la potti a tò mammuzza,/ ci la metti ’nta lu pettu,/ 
oh cchi sciauru cca ci fa». Altra versione nell’album di Muratori 1997: «Balla balla Bam-
mineddu, / tuttu lu chianu è tuttu lu to’ /; unni posa lu to’ piruzzu, / nasci ’na rama di 
basilicò. / Sci chi ciauru ’i basilico. / Sci chi ciauru ’i basilicò».

43 Buttitta 2020, p. 296. 
44 Corazzini  1881, p. 15. 
45 Così Feo 2015, p. 17, che elimina la virgola dopo «Missina» e spiega la stanchezza 

con la distanza da un capo all’altro dell’isola, da Messina a Mazara.
46 Nella tradizione popolare siciliana si trova anche l’apostrofe al «Bammineddu di 

Cartagiruni»: Vigo 1870-18742, p. 410, n. 2319 (da Mineo, con la spiegazione: «forse 
perché i bambini in cera vanno in Mineo per lo più di là»).

RUDIAE_10_2025_volume_unico_FINALE.indb   73RUDIAE_10_2025_volume_unico_FINALE.indb   73 16/10/2025   15:34:1316/10/2025   15:34:13



Maria Cannatà Fera74

«si sparse per tutta l’Europa, in Roma se ne impressero figure e medaglie, 
con indulgenze»47. La chiesa di "San Gioacchino Sacra Betlemme", nella 
quale il minuscolo Bambinello in cera si trovava, andò distrutta nel terre-
moto del 1908; ma la statuetta è sopravvissuta e rimane oggetto di culto48 
(nella chiesa di "Gesù e Maria delle trombe", poco distante dall’attuale 
piazza Pugliatti).

Non è possibile qui esaurire le possibilità comparatistiche del tema af-
frontato; alcuni casi, come quello di Vali (che nella leggenda norrena la 
prima notte dopo la sua nascita vendica la morte del fratello), e di Krishna 
(che uccide i demoni mandati contro di lui), erano ricordati insieme con 
altri in un commento agli inni omerici del secolo scorso49. Interessante è 
anche il confronto con la leggenda relativa al Buddha: il neonato subito 
parla e cammina, facendo sbocciare fiori di loto sotto i suoi passi50, scena 
raffigurata su un rotolo cinese della dinastia T’ang (618-916 d.C.: fig. 2). 
Michele Feo si chiede se la leggenda indiana sia solo frutto di fantasia, o 
ci fosse dietro la conoscenza del mito greco di Apollo bambino nell’inno 
omerico, nel quale, come abbiamo visto, quando il dio muove sulla terra 
l’isola si copre tutta d’oro51 (vv. 135-136, cit. supra, p. 71; e di fioritu-
ra parla, a v. 139, una variante antica). L’idea della dipendenza potrebbe 
trovare conferma in altri particolari: l’arrivo delle doglie costringe la ma-
dre del Buddha, che si trovava in viaggio, ad afferrare i rami di un albero 
per partorire52; nell’inno omerico, al momento delle doglie Latona getta 
le braccia intorno a una palma53, puntando le ginocchia sul prato (116-
118 τὴν τότε δὴ τόκος εἷλε, μενοίνησεν δὲ τεκέσθαι/ ἀμφὶ δὲ φοίνικι βάλε 
πήχεε, γοῦνα δ’ ἔρεισε/ λειμῶνι μαλακῷ, μείδησε δὲ γαῖ’ ὑπένερθεν)54. E 
ancora, l’immagine con lo sbocciare dei fiori di loto di cui abbiamo parlato 

47 Gallo 1882, pp. 52-53.
48 Bruno 1916; Bruno 1927, pp. 189-209.
49 Allen- Halliday-Sikes 19362, p. 269; ved. ora West 2007, pp. 149-150.
50 Feo 2015, pp. 116-117 e n. 173 (egli ricorda che il fiorire del loto è ripreso da Ber-

nardo Bertolucci nel film "Il piccolo Buddha"). 
51 Feo 2015, pp. 119-124.
52  La scena è raffigurata su una lastra di pietra del II sec. d. C. (Schuman 1986, p. 18). 

Su un bassorilievo nepalese del nono secolo (Museo nazionale del Nepal), Maya partorisce 
aggrappata ai rami di una shorea robusta e il neonato è lavato in fonti di acqua calda e 
fredda appena scaturite (Filoramo 2005, p. 759).

53 E «presso il tronco di una palma» i dolori del parto conducono Maryam nel Corano 
(Sura 19, 23).

54 Il confronto in Filoramo 2005, pp. 757-759. Il particolare di Latona che si attacca 
con le mani alla palma anche in Theogn. 5-6 (Φοῖβε ἄναξ, ὅτε μέν σε θεὰ τέκε πότνια 
Λητώ/ φοίνικος ῥαδινῆις χερσὶν ἐφαψαμένη), mentre in Callim. Del. 209-210 la parto-
riente si distende con le spalle al tronco della palma. Altrove si parla di olivo: così lo stesso 
Callimaco in Iamb. 4, 83-84 (τὸ τ]ῆς ἐλαίης ἣ ἀν[έπαυσ]ε τὴν Λητώ), Limen., p. 149, 6 
Pow. (χερσὶ γλαυκᾶς ἐλαίας θιγοῦ[σ’ ὄζον), Hyg. Fab. 53, 2. 140, 4 (oleam tenens), etc. 
Entrambe le piante in Aelian. Var. Hist. 5, 4 (Ὅτι ἀναθῆλαι λόγος ἐστὶ Δήλιος φυτὰ ἐν 
Δήλῳ ἐλαίαν καὶ φοίνικα, ὧν ἁψαμένην τὴν Λητὼ εὐθὺς ἀποκυῆσαι); Ovid. Met. 6, 
335-336 (incumbens cum Palladis arbore palmae / edidit […] geminos Latona): così dunque 
anche in 13, 634-635, dove non è detto quali fossero i due arbusti ai quali la dea si era 

RUDIAE_10_2025_volume_unico_FINALE.indb   74RUDIAE_10_2025_volume_unico_FINALE.indb   74 16/10/2025   15:34:1316/10/2025   15:34:13



Apollo e i suoi fratelli. Prodigi di neonati divini 75

mostra, nella parte superiore, la scena delle donne che lavano il neonato: 
non diversamente nell’inno omerico, dove le dee lavano Apollo prima di 
fasciarlo (120-121: ἔνθα σὲ ἤϊε Φοῖβε θεαὶ λόον ὕδατι καλῷ / ἁγνῶς καὶ 
καθαρῶς, σπάρξαν δ’ ἐν φάρεϊ λευκῷ). Non si può escludere tuttavia che 
anche questi particolari siano indipendenti: è naturale che una partoriente, 
in uno scenario agreste, si inginocchi trovando sostegno nei rami di un 
albero55; ed è altrettanto naturale che un bambino appena nasce sia lavato. 

Secondo l’aforisma attribuito al Poirot di Agatha Christie, «Un indizio 
è un indizio, due sono una coincidenza, ma tre indizi fanno una prova». 
Per la storia della cultura è più sicuro affidarsi a quanto scrive ancora Feo: 
«non voglio, davanti a problemi così grandi della storia dell'umanità, quali 
la monogenesi o la poligenesi, che hanno affascinato e coinvolto menti 
eccelse di scienziati di linguistica, archeologia e antropologia, a non dire 
dei mitologi, dei teologi e dei poeti, ostentare l'arroganza semplificatoria di 
conclusioni precipitose». Egli invitava comunque a restare al «dato di fatto. 
L'inno ad Apollo nasce più di due secoli prima di Siddharta»56.

Maria Cannatà Fera
Università di Messina

maria.cannata@unime.it

aggrappata. Olivo, palma e alloro in Eur. Iph. Taur. 1099-1101 φοίνικά θ’ ἁβροκόμαν / 
δάφναν τ’ εὐερνέα καὶ γλαυκᾶς θαλλὸν ἱερὸν ἐλαίας, Λατοῦς ὠδῖνι φίλον. Palma e al-
loro in Eur. Hec. 458-461 (πρωτόγονός τε φοῖ|νιξ δάφνα θ’ ἱεροὺς ἀνέ-|σχε πτόρθους 
Λατοῖ φίλον ὠ-|δῖνος ἄγαλμα Δίας); il particolare della pianta che «offre i suoi rami» 
per dare sostegno alla partoriente ricorda la palma che, nel vangelo apocrifo di Matteo, 
piega i rami per ristorare Maria (supra, p. 74).

55 Di «posizione normale della partoriente nel mondo greco (e altrove)» parla Càssola 
1975, nel commento ai vv. 117-118 dell’inno omerico. Sulla partoriente in ginocchio, ora 
Bettini 2018, pp. 92-95.

56 Feo 2015, p. 119.

RUDIAE_10_2025_volume_unico_FINALE.indb   75RUDIAE_10_2025_volume_unico_FINALE.indb   75 16/10/2025   15:34:1316/10/2025   15:34:13



Maria Cannatà Fera76

Fig. 2. Il bagno del neonato Śākyamuni e suoi primi 
passi - British Museum, London

Fig. 1. Hydria da Cerveteri - Musée du Louvre, Paris (ca. 520 a.C.)

RUDIAE_10_2025_volume_unico_FINALE.indb   76RUDIAE_10_2025_volume_unico_FINALE.indb   76 16/10/2025   15:34:1316/10/2025   15:34:13



Apollo e i suoi fratelli. Prodigi di neonati divini 77

BIBLIOGRAFIA

Allen - Halliday - Si-
kes 19362

The Homeric Hymns, ed. by T. W. Allen, W. R. Hal-
liday and E. E. Sikes, Oxford 19362.

Ambühl 2005 A. Ambühl, Kinder und junge Helden. Innovative 
Aspekte des Umgangs mit der literarischen Tradition 
bei Kallimachos, Leuven - Paris - Dudley (MA) 2005. 

Amico 1726 Leggendario de’ Santi Benedettini, opera del P. D.B.M. 
Amico, Venezia 1726.

Balistreri R. Balistreri, https://www.culturasiciliana.it/19-
rosa-balistreri/le-canzoni-vinile-e-cd/25-bammined-
du-picciriddu.

Benvenuti Papi - Gian-
narelli 1991

Bambini santi: rappresentazioni dell'infanzia e modelli 
agiografici, a c. di A. Benvenuti Papi e E. Gianna-
relli, Torino 1991. 

Bettini 2018 M. Bettini, Nascere. Storie di donne, donnole, madri 
ed eroi, Torino 20182.

Bing 1988 P. Bing, The Well-Read Muse. Present and Past in Cal-
limachus and the Hellenistic Poets, Göttingen 1988.

Brague 2004 R. Brague, “Tempo perso?”, Communio 193, 2004, 
pp. 14-20.

Bruno 1916 C. F. Bruno, Lagrime miracolose versate da Gesù 
Bambino in Messina nel 1712, Messina 1916.

Bruno 1927 C. F. Bruno, Il Santuario di Montalto in Messina: 
memorie storiche illustrate con documenti inediti, vol. 
I, Messina 1927.

Buttitta 2020 I. E. Buttitta, Verità e menzogna dei simboli, Milano 
2020.

Cannatà Fera 2020 Pindaro, Le Nemee, a cura di M. Cannatà Fera, Mi-
lano 2020.

Cannatà Fera 2021 M. Cannatà Fera, “Fasce e prodigi. Pindaro e l'inno 
omerico a Hermes”, in ΦΑΙΔΙΜΟΣ ΕΚΤΩΡ. Studi 
in onore di Willy Cingano per il suo 70° compleanno, 
a cura di E. E. Prodi e S. Vecchiato, Venezia 2021, 
pp. 155-162.

Cannatà Fera 2023 M. Cannatà Fera, “Pictura canens nelle Imagines di 
Filostrato Maior", in Estetiche e poetiche tra antico e 
moderno. Scritti in onore di Giovanni Lombardo, a 
c. di N. Aricò, M.S. Barberi, F. P. Campione, E. Di 
Stefano e S. Tedesco, Modena 2023, pp. 121-142.

RUDIAE_10_2025_volume_unico_FINALE.indb   77RUDIAE_10_2025_volume_unico_FINALE.indb   77 16/10/2025   15:34:1316/10/2025   15:34:13



Maria Cannatà Fera78

Càssola 1975 Inni omerici, a cura di F. Càssola, Milano 1975.
Castorina 1990 M. R. Castorina, “Ricerche”, in La cultura popolare 

del territorio jonico-etneo, a cura di G. Vecchio, Ca-
tania 1990, pp. 119-161.

Coli 1692 D. F. Coli, L’anno Benedetto, Venezia 1692.
Corazzini 1881 F. Corazzini, Poesie popolari calabresi, Livorno 

1881.
Cousland 2018 J. R. C. Cousland, Holy Terror: Jesus in the Infancy 

Gospel of Thomas, London 2018.
D'Alessio 20072 Callimaco, Introduzione, traduzione e note di G. B. 

D'Alessio, Milano 20072.
Favara 1957 Corpus di musiche popolari siciliane, raccolte da A. 

Favara, pubblicato postumo a cura di O. Tiby, Pa-
lermo 1957.

Feo 2015 M. Feo, Nascon fiori dove cammina, Pisa 2015.
Filoramo 2005 Storia delle religioni, a cura di G. Filoramo, vol. IX: 

India, Bari 2005.
Fontenrose 19802 J. Fontenrose, Python. A Study of Delphic Myth and 

Its Origins, Berkeley - Los Angeles - London 19802.  
Gallo 1882 C. D. Gallo, Gli Annali della città di Messina, vol. 

IV, nuova ed. con correzioni, note ed appendici del 
sac. A. Vayola, Messina 1882.

Giannarelli 1991 E. Giannarelli, “Infanzia e santità”, in Benvenuti 
Papi - Giannarelli 1991, pp. 25-58.

Gianotto 2020 C. Gianotto, “Un bambino speciale: Gesù nel Van-
gelo dell’infanzia di Tommaso”, in Antiche infanzie: 
percezioni e gestione sacrale del bambino nelle culture 
del Mediterraneo e del Vicino Oriente, a c. di A. M. 
G.  Capomacchia e E. Zocca, Brescia 2020, pp. 
132-139.

Giuseppetti 2013 M. Giuseppetti, L'isola esile. Studi sull'Inno a Delo 
di Callimaco, Roma 2013.

Heist 1965 Anonimus, "Vita et miracula S. Fursei", in Vitae san-
ctorum Hiberniae, ed. W. W. Heist, Bruxelles 1965, 
pp. 37-55.

Herter 1975 (1929) H. Herter, "Kallimachos und Homer", in H. Her-
ter, Kleine Schriften, hrsgb. von E. Vogt, München 
1975, pp. 371-416 (= Xenia Bonnensia, Bonn 1929, 
pp. 50–105).

RUDIAE_10_2025_volume_unico_FINALE.indb   78RUDIAE_10_2025_volume_unico_FINALE.indb   78 16/10/2025   15:34:1316/10/2025   15:34:13



Apollo e i suoi fratelli. Prodigi di neonati divini 79

Hutchison-Hall 2017 J. Hutchison-Hall, Orthodox Saints of the British 
Isles, vol. IV: October – December, Washington 2017.

La Sorsa 1936 S. La Sorsa, “Tradizioni popolari di Agrigento”, La-
res 7, 1936, pp. 47-54.

Latte 1968 K. Latte, Kleine Schriften, hrsg. von O. Gigon, W. 
Buchwald und W. Kunkel, München 1968.

Maggioni 2004 B. Maggioni, “L’infanzia di Gesù secondo Luca”, 
Communio 193, 2004, pp. 8-13.

Marrassini 1991 P. Marrassini, “L’infanzia del santo nel cristiane-
simo orientale: il caso dell’Etiopia”, in Benvenuti 
Papi - Giannarelli 1991, pp. 147-181.

Muratori 1997 C. Muratori, Stidda di l’orienti. Echi di canti nata-
lizi della gente di Sicilia, ©1997 (https://www.carlo-
muratori.it/album-stidda-d-orienti-carlo-muratori.
php).

Nazzaro 2004 A. V. Nazzaro, “La visita di Maria a Elisabetta (Lc. 
1,39-56) nelle riscritture metriche di Giovenco (I, 
80-104) e Paolino di Nola (Carm. 6,139-78)”, in So-
cietas studiorum per S. D'Elia, a cura di U. Criscuo-
lo, Napoli 2004, pp. 355-370.

Ogden 2013 D. Ogden, Drakōn:  Dragon Myth and Serpent Cult 
in the Greek and Roman Worlds, Oxford 2013.

Ogden 2013a D. Ogden, Dragons, Serpents, and Slayers in the Clas-
sical and Early Christian Worlds: A Sourcebook, Ox-
ford 2013.

Poltera 2008 O. Poltera, Simonides lyricus. Testimonia und Frag-
mente, Einleitung, krit. Ausgabe, Übersetzung und 
Kommentar, Basel 2008.

Prodi 2020 E. E. Prodi, “Un prosodio pindarico (‘Pae.’  20). In-
troduzione, testo critico e commento”, QUCC 125, 
2020, pp. 11-48.

Raymond 19652 M. Raymond, L'influence de Ronsard sur la poésie 
française (1550-1585), Paris 19652.

Rutherford 1990 I. C. Rutherford, "Paeans by Simonides", HSCPh  
93, 1990, pp. 169–209.

Salomone-Marino 
1867

Canti popolari siciliani in aggiunta a quelli del Vigo, 
raccolti e annotati da S. Salomone-Marino, Paler-
mo 1867.

Schuman 1986 H. W. Schuman, Il Buddha storico, Roma 1986.
Singh 2008 U. Singh, A History of Ancient and Early Medieval 

India, New Delhi 2008.

RUDIAE_10_2025_volume_unico_FINALE.indb   79RUDIAE_10_2025_volume_unico_FINALE.indb   79 16/10/2025   15:34:1316/10/2025   15:34:13



Maria Cannatà Fera80

Smiley 1919 M. T. Smiley, “Callimachus' Debt to Pindar and 
Others”, Hermathena 18, 1919, pp. 46-72.

Stephens 2003 S. A. Stephens, Seeing Double. lntercultural Poetics 
in Ptolemaic Alexandria, Berkeley - Los Angeles - 
London 2003.

Thompson 1957 S. Thompson, Motif-Index of Folk-Literature: A Clas-
sification of Narrative Elements in Folktales, Ballads, 
Myths, Fables, Mediaeval Romances, Exempla, Fa-
bliaux, Jest-Books, and Local Legends, rev. ed., vol. V, 
Copenhagen 1957.

Turone 2002 G. Turone, Raccolta di antiche preghiere dialettali 
mazzarinesi, Caltanissetta 2002.

Van Doren 1964 R. Van Doren, “Furseo”, in Bibliotheca Sanctorum, 
vol.  V, Roma 1964, coll. 1321-1322.

Vento Palmeri 1909 S. Vento Palmeri, Di alcuni motivi lirici comuni alla 
poesia popolare e alla poesia d’arte, Trapani 1909.

Vigo 1870-18742 L. Vigo, Opere, vol. II: Raccolta amplissima di canti 
popolari siciliani, Catania 1870-18742.

West 2007 M. L. West, Indo-european Poetry and Myth, Oxford 
2007.

Williams 1978 Callimachus. Hymn to Apollo, A Commentary by F. 
Williams, Oxford 1978.

Žabkar 1988 L. Žabkar, Hymns to Isis in Her Temple at Philae, Ha-
nover - London 1988.

RUDIAE_10_2025_volume_unico_FINALE.indb   80RUDIAE_10_2025_volume_unico_FINALE.indb   80 16/10/2025   15:34:1316/10/2025   15:34:13




