
Rivista storica delle terre adriatiche ● ISSN: 3035-0182 ● DOI Code: 10.1285/i30350182n4p33 

FEUDATAIRES OU «PRINCES DU SANG»? 
PHILIPPE DE TARENTE ET JEAN DE DURAS 

DANS LA PRÉDICATION NAPOLITAINE 
(SECOND QUART DU XIVe SIECLE) 

Jean-Paul Boyer 
 
 

Résumé: Frères cadets du roi Robert de Sicile-Naples (1309-1343), 
Philippe de Tarente († 1331) et Jean de Duras († 1335) bénéficièrent 
d’une prédication pour les défunts assez fournie. En témoignent les 
sermonnaires de Federico Franconi et de Giovanni Regina, Prêcheurs 
du couvent parthénopéen de San Domenico Maggiore. Les deux 
Angevins avaient élu là leur sépulture. Ils se remémoraient donc dans 
la capitale du royaume. Ce parti condensait un programme. Philippe et 
Jean ne se célébraient pas tant pour leur grandeur personnelle que 
pour leur appartenance dynastique, leur proximité du trône, leur 
solidarité avec les régnicoles et avec Naples. En bref, ils ressemblaient 
aux «princes du sang», connus de la monarchie française. L’exemple 
napolitain donnait même, du modèle, une version radicale, fondée sur 
une vraie doctrine. 

Mots-clés: Angevins, dynastie, dominicains, Naples, prédication. 
 
Riassunto: Fratelli minori del re Roberto di Sicilia-Napoli (1309-

1343), Filippo di Taranto († 1331) e Giovanni di Durazzo († 1335) 
beneficiarono di una predicazione per i defunti di qualche importanza. 
L’accertano i sermonari di Federico Franconi e di Giovanni Regina, 
frati predicatori del convento partenopeo di San Domenico Maggiore. 
I due angioini avevano stabilito lì la loro sepoltura; quindi, si 
commemoravano nella capitale del regno. Quel partito compendiava 
un programma. Filippo e Giovanni si celebravano per la loro 
eminenza personale, ma ancor di più per la loro appartenenza 
dinastica, la loro affinità con il trono e la loro solidarietà con i regnicoli 
e con Napoli. In altre parole, somigliavano ai «principi del sangue», 
ben noti, della monarchia francese. Anzi, l’esempio napoletano esibiva 
una versione radicale del modello, con una vera base teorica. 

Parole chiave: Angioini, dinastia, domenicani, Napoli, predicazione. 
 



Jean-Paul Boyer, Feudataires ou «Princes du Sang»? 

34 

1. Les cadets du roi 
 
«Lo re Carlo secundo […] habe figlyoli XIIII, de li quali ne foro masculi 

nove et femene V. De li masculi […], lo quarto fo missere Philippo principe 
de Taranto […]. Lo octavo fo missere Ianne principe de la Morea. Lo nono 

foy missere Pietro conte de Gravina»1. 
 
Le Napolitain Bartolomeo Caracciolo-Carafa dressait ce bilan 

«démographique» dans sa Breve informacione, conclue entre 1347 et 1350, sur le 
royaume de Sicile-Naples (ou Royaume par antonomase dans l’espace 
italien). Il jugeait bon d’insister sur les quatorze enfants, dont neuf mâles, nés 

de Marie de Hongrie et de son époux Charles II2. Second roi de Sicile (1285-
1309) de la première branche des Capétiens dite «angevine», celui-ci restait 
maître du Mezzogiorno continental, malgré la perte de sa partie insulaire 
après les Vêpres palermitaines (1282). À suivre la Brève information, le nombre 
de ses descendants participait de la gloire du monarque. Pour sûr, il avait 
influé sur le règne de son fils et successeur, Robert (1309-1343). 

Ainsi, devenu roi, celui-ci conservait-il à ses côtés trois cadets. L’un, 

Pierre d’Anjou, mourait bientôt en 1315 à la bataille de Montecatini3. Son 
souvenir s’effaçait au point que la Brève information lui attribuait, pour fief en 
quelque façon éponyme, le comté de Gravina en lieu de celui d’Eboli4. En 
revanche, Jean et Philippe eurent le temps de développer leurs ambitions, 

comme d’en transmettre les fruits à leur descendance5. Par suite, la chronique 
faisait allusion au pouvoir exercé par Philippe, en le qualifiant de «prince de 
Tarente», et par Jean, en l’appelant «prince de la Morée», soit de l’Achaïe. 

Ces titres étaient simplificateurs, suranné même pour celui appliqué à 
Jean. Outre ses autres possessions, promu comte de Gravina en 1305, il 
s’affirmait prince d’Achaïe dès 1318, mais il renonçait à cette qualité, en 
1332. Il l’échangeait avec Robert de Tarente, fils de Philippe, et sa tutrice (sa 
mère Catherine de Valois-Courtenay) contre le royaume chimérique 

                                            
1 Cronaca di Partenope éd. S. Kelly (Leyde-Boston 2011) 72 A, 271-272. 
2 M. Gaglione, Converà ti que aptengas la Flor. Profili di sovrani angioini, da Carlo I a Renato 

(1266-1442) (Milan 2009) 153-154. 
3 G. Coniglio, ‘Angiò, Pietro d’, detto Tempesta’, Dizionario biografico degli Italiani 3 (Rome 

1961) 270-271. 
4 Je remercie M. Mario Gaglione qui m’a confirmé cette erreur de la chronique. 
5 G. Coniglio, ‘Angiò, Giovanni d’’, Dizionario biografico degli Italiani 3 (Rome 1961) 266-

268; A. Kiesewetter, ‘Filippo I d’Angiò, imperatore nominale di Costantinopoli’, Dizionario 
biografico degli Italiani 47 (Rome 1997) 717-723; D. Passerini, Gli Angiò-Durazzo: la 
rappresentazione del potere, thèse (Naples-Avignon 2020) 24-27. 



Jean-Paul Boyer, Feudataires ou «Princes du Sang»? 

35 

d’Albanie, 5000 onces d’or et, surtout, le duché de Durazzo6. De là, il 
conserverait dans l’historiographie l’appellation de Jean de Duras. 

Il n’importe. L’annaliste rappelait justement les desseins personnels et 
majeurs des deux cadets. Ils avaient, par priorité, étendu leurs domaines ou 
leurs prétentions depuis le versant est du Royaume, soit dans l’ensemble 
adriatique, ionique et balkanique. Ils poursuivaient, dans cet espace, jusqu’à 
des politiques qu’ils espéraient plus ou moins autonomes. 

Cette volonté culminait chez Philippe de Tarente après qu’il épousait, en 
1313, Catherine de Valois-Courtenay, impératrice en titre de l’empire latin de 
Constantinople. Lui et sa femme affirmaient à l’occasion leur majesté 
plénière, par exemple quand ils promouvaient, en 1325, Martino Zaccaria au 
rang de roi et despote du «royaume d’Asie mineure». Ils s’intitulaient, dans ce 
privilège, «Philippe et Catherine, époux, par la grâce de Dieu empereurs de 

Constantinople, pacificateurs des Romains et princes de Tarente»7. Leur 
concession était certes assez théorique; mais Philippe rêva bien de 
concrétiser ses prérogatives impériales jusqu’aux marches des terres 
angevines. Lors du long différend, des années 1318-1320, qui l’opposait au 
roi Robert et à Jean sur la seigneurie de la principauté d’Achaïe, il recourut 
aux services du juriste Oldrado da Ponte. Alors installé à Avignon, celui-ci 

bénéficiait de l’estime des Angevins, mais notoirement du roi Robert8. Cela 
ne l’empêcha pas de rendre un conseil radical, qui satisfaisait aux calculs de 
Philippe: 

 
«Que l’on observe attentivement que le seigneur [roi] Robert n’a aucun 

droit [sur l’Achaïe], excepté par concession faite par le seigneur Baudoin [II 
de Courtenay] d’illustre mémoire au seigneur Charles Ier roi de Sicile, pour 
une certaine affaire […]. Et comme elle ne s’est pas accomplie, toute la 
concession est abolie […]. Ainsi, comme le prince [Philippe de Tarente] a 
succédé par l’intermédiaire de son épouse, dame Catherine [de Valois-

                                            
6 A. Bon, La Morée franque. Recherches historiques, topographiques et archéologiques sur la principauté 

d’Achaïe (1205-1430) (Paris 1969) 207; A. Kiesewetter, ‘I principi di Taranto e la Grecia (1294-
1373/83)’, Archivio storico pugliese 54 (2001) 74-75. 

7 C. Tutini, Discorsi de sette officii overo de sette grandi del regno di Napoli (Rome 1666) 103-106; 
A. Kiesewetter, ‘Princeps est imperator in principato suo. Intitulatio et datatio nei diplomi dei principi 
angioini di Taranto (1294-1373)’, in G.T. Colesanti (dir.), «Il re cominciò a conoscere che il principe 
era un altro re». Il principato di Taranto e il contesto mediterraneo (secc. XIII-XV) (Rome 2014) 80-82 
(Philippus et Catherina conjuges, Dei gratia imperatores Costantinopolitani, Romeorum moderatores 
principesque Tarenti). 

8 G. Vallone, Iurisdictio domini. Introduzione a Matteo d’Afflitto e alla cultura giuridica meridionale 
tra Quattro e Cinquecento (Lecce 1985) 137. 



Jean-Paul Boyer, Feudataires ou «Princes du Sang»? 

36 

Courtenay], au seigneur Baudoin, il doit en la matière être laissé en paix par le 

seigneur roi»9. 
 
En clair, Charles Ier, fondateur de la première dynastie des rois angevins, 

avait certes obtenu l’Achaïe comme une conséquence des «traités de Viterbe» 
de 1267, conclus l’un avec Guillaume II de Villehardouin l’autre avec 

Baudoin II10. Il faillit toutefois à rétablir ce dernier sur le trône de 
Constantinople (perdu en 1261). Pour ce, les prétentions du roi angevin de 
Sicile-Naples étaient caduques. La principauté repassait sous le contrôle de 
l’empereur latin d’Orient, en l’occurrence de Philippe. 

En 1322, celui-ci se résolvait néanmoins à être investi de la contrée par 
Robert, pour la sous-inféoder à Jean. Il rentrait dans le rang. Au vrai, il ne le 
quitta jamais. Malgré les frictions, une synergie ou une collaboration ne 
manquaient pas entre les trois frères dans les Balkans. D’autre part, la haute 
seigneurie de Robert sur les fiefs tenus par Jean ou par Philippe, dans le 
Royaume, ne se vit ni contestée ni limitée. Ainsi Philippe ne se réclamait-il 
pas de la «grâce de Dieu», sur ses terres du Mezzogiorno, comme source de 

son autorité11. La principauté de Tarente ne constituait pas une entité au 
statut juridique singulier et à demi indépendante, comme il a été suggéré. Du 
moins en droit, elle ne le deviendrait jamais. Comme le résume Giancarlo 

Vallone, elle demeura, tant qu’elle exista, «un fief du royaume méridional»12. 
Les cadets de Robert servaient donc la grandeur de leur maison et son trône 
tant par leurs entreprises personnelles que comme vassaux; mais ils 
assistaient encore leur aîné comme des lieutenants souvent sollicités. 
D’ailleurs Philippe, le plus âgé, secondait déjà Charles II qui avait donné 

l’exemple d’un ample recours du roi à sa parenté13. 
La Brève information laisse transpirer comme une nostalgie de la compacité 

                                            
9 Oldradus de Ponte, Consilia éd. Rainaldus Corsus (Venise 1570) 159, 4, f. 66rb (Nullum 

jus habet dominus Robertus, nisi ex concessione facta per dominum Balduinum inclyte recordationis domino 
Carolo primo, regi Sicilie, certe rei contemplatione […]. Que cum non sit secuta, soluta est tota concessio […]. 
Sic, cum princeps per personam domine Catherine, uxoris sue, successerit domino Balduino, debet quantum ad 
hoc per dominum regem in pace dimitti). 

10 G.L. Borghese, Carlo I d’Angiò e il Mediterraneo: politica, diplomazia e commercio internazionale 
prima dei Vespri (Rome 2008) 13-15. 

11 Kiesewetter, ‘Princeps’ 82-83. 
12 G. Vallone, ‘Il principato di Taranto come feudo’, Bulletino dell’Istituto storico italiano per il 

Medio Evo 118 (2016) 291-312. 
13 Pour illustration, T. Pécout, ‘Des lieutenances en Provence, 1278-1328’, in J.-M. Martin, 

R. Alaggio (dir.), Quei maledetti normanni. Studi offerti a Errico Cuozzo per i suoi settan’anni da 
Colleghi, Allievi, Amici (Ariano Irpino-Napoli 2016) II, 799-843. 



Jean-Paul Boyer, Feudataires ou «Princes du Sang»? 

37 

réelle et supposée de la famille royale, quand elle se désagrégeait. Cette 
solidarité passée impliquait les cadets de Robert et les leurs. Elle a peu retenu 
l’historiographie, hors le catalogage des faits qu’ils accomplirent. Ce 
positivisme distingue mal leur statut de celui de grands seigneurs, dociles ou 
indociles. Or, les restes d’une importante prédication conduisent plus loin. 

 
2. Un corpus significatif 
 
En 1331, Philippe de Tarente disposait que son corps fût enseveli dans 

l’église des Prêcheurs de San Domenico Maggiore de Naples selon un 
testament de surcroît dicté dans cette cité14. Jean de Duras voulut le même 
lieu de sépulture, qu’il rejoignit en 133515. Les deux frères recevaient donc 
leur demeure éternelle dans la cité devenue capitale du Royaume et, mieux, 
dans la principale nécropole de leur maison. Elle le demeurait, même si 
Robert et son épouse, Sancia, édifiaient le couvent concurrent, sur ce plan, 
des clarisses et des franciscains de Santa Chiara (toujours de Naples). Au 
reste, San Domenico Maggiore avait reçu la dépouille de Charles II. Si elle se 
transférait à Aix-en-Provence dès 1310, l’église napolitaine conservait des 
traces de cette prestigieuse inhumation16. 

Se dessinait, somme toute, une adhésion symbolique au centre de la 
monarchie. Elle se comprend le mieux pour Jean de Duras. Lui et les siens se 
soumettaient à l’autorité de Robert bien davantage que les Tarente. Mieux 
dotés, distingués comme lignée impériale, ceux-ci avaient pu caresser quelque 
espérance sur la Provence (également du domaine des rois angevins), voire 
sur le trône de Sicile-Naples après la mort en 1328 du fils alors unique de 
Robert, Charles de Calabre. Ils acceptaient de mauvais gré que la succession 
revînt par suite à la plus âgée des petites-filles du roi, Jeanne (ou à défaut à sa 

cadette Marie)17. Nonobstant, Philippe de Tarente précédait son puîné dans 
le choix pour dernière demeure de San Domenico. 

En conséquence, ils bénéficièrent également d’une prédication de mortuis 
par les religieux du couvent. Deux sermonnaires en témoignent, dus à des 
dominicains qui appartenaient à l’élite intellectuelle de leur ordre, en 

                                            
14 A. Kiesewetter, ‘Dokumente zum Totenkult in Neapel’, in L. Enderlein, Die Grablegen 

des Hauses Anjou in Unteritalien. Totenkult und Monumente 1266-1343 (Worms 1997) 213-219 n° 5. 
15 Kiesewetter, ‘Dokumente’ 220, 222, 224, n° 6-8. 
16 C. Minieri Riccio, Genealogia di Carlo. di Angiò. Prima generazione (Naples 1857) 106 nt. 

192-193; J.-P. Boyer, ‘Philippe de Tarente († 1331) prince napolitain. Le témoignage de 
Giovanni Regina’, Rivista storica delle terre adriatiche 2 (2023) 21-23. 

17 É.-G. Léonard, La jeunesse de Jeanne Ire reine de Naples, comtesse de Provence I (Monaco-Paris 
1932) 178-192. 



Jean-Paul Boyer, Feudataires ou «Princes du Sang»? 

38 

thomistes assurés. L’un, sans aucun doute Federico Franconi, actif dans les 

années 1334-1343, se remémore surtout pour sa prédication18. Le second, 
Giovanni Regina, connu dans les années 1298-1349, était en fait un 
théologien de premier plan19. Leurs éloges funéraires continuaient 
logiquement la présence des tombes de Philippe et de Jean dans San 
Domenico. Reste que Federico Franconi et Giovanni Regina comptaient 
entre les proches de la cour et du roi. Une partie notable de leurs sermons 
d’occasion témoignent de cette proximité. Ceux pour Jean de Duras ou pour 
Philippe de Tarente appartiennent à cet ensemble, soit à la part réservée 
explicitement aux Anjou. 

Elle comporte dix-neuf sermons de mortuis. Huit se doivent à Federico 
Franconi20. Partant, onze viennent de Giovanni Regina21. Comprenons pour 
ceux dont l’objet est assuré, car son sermonnaire contient des discours 
d’abord conçus, à l’évidence, pour les Anjou, mais transformés en modèles 
pour les grands, ce qui confirme l’ascendant exercé par l’archétype de la 
famille royale22. Or, de ces dix-neuf textes, huit concernent moitié Philippe 
de Tarente moitié Jean de Duras (cinq de Giovanni Regina pour l’un ou 
l’autre, trois de Federico Franconi pour Jean de Duras). Ils atteignent donc, à 
eux seuls, les 42% du total23. Leur exemplarité voulue, dans cet ensemble, se 
confirme par le choix de Giovanni Regina de substituer par moment au nom 
du défunt un .N., l’équivalent de notre X (voir infra). 

Ces sermons illustrent, en sus, les divers moments du culte des défunts. 
Ils comportent des oraisons funèbres pour les obsèques. S’ajoutent les 
sermons accompagnant la translation solennelle des dépouilles de leur tombe 

                                            
18 Munich, Bayerische Staatsbibliothek, Clm 2981, f. 68va-140vb; T. Käppeli, Scriptores 

Ordinis Praedicatorum I (Rome 1970) 402-403 n° 1146-1149; ibid. III (Rome 1980) 145 n° 3036; 
J.B. Schneyer, ‘Nicolaus (Nicolutius) de Asculo (Esculo) OP’, in Id., Repertorium der lateinischen 
Sermones des Mittelalters für die Zeit von 1150-1350 IV (Münster Westfalen 1972) 219-224 n° 169-
230; J.-P. Boyer, ‘Une oraison funèbre pour le roi Robert de Sicile comte de Provence 
(† 1343)’, Provence historique 49 (1999) 115-131. 

19 En dernier lieu, V. Rivera Magos, ‘Regina, Giovanni (Giovanni di Napoli)’, Dizionario 
biografico degli Italiani 86 (Rome 2016) 737-739; K.J. Schut, A Dominican Master of Theology in 
Context: John of Naples and Intellectual Life Beyond Paris, PhD (Toronto 2019). 

20 Clm 2981, f. 129vb-136ra; Schneyer, ‘Nicolaus’ 223 n° 216-223. 
21 Naples, Cod. Lat. VIII AA 11, f. 18va-19va, 24rb-27rb, 36vb-39ra, 120ra-120va; 

J.B. Schneyer, ‘Johannes (Regina) de Neapel OP’, in Id., Repertorium III (Münster Westfalen 
1971) 606-607 n° 25-26 et 35-39, 608-609 n° 58-60, 615 n° 141. 

22 À titre d’exemple, tel sermon intitulé De Karolo mortuo reprend indubitablement un éloge 
funèbre du roi Charles II: Cod. Lat. VIII AA 11, f. 23va-24rb; Schneyer, ‘Johannes (Regina)’ 
607 n° 34. 

23 Annexe, Sermons 1-8. 



Jean-Paul Boyer, Feudataires ou «Princes du Sang»? 

39 

provisoire à leur tombeau définitif24. Une telle cérémonie était devenue 
nécessaire depuis que Tino di Camaino, à Naples dans les années 1325-1336, 
avait introduit le modèle du mausolée architectonique, tout en hauteur, 
sarcophage compris25. Enfin, ne manquent pas les sermons anniversaires. 

Pour ajouter à sa cohérence et à sa force démonstrative, le corpus reste 
bien circonscrit. S’il commence pour les deux cadets avec leur mort, il ne 
dépasse pas les quelques années suivantes du règne de Robert, hors une 
exception: un anniversaire pour le prince de Tarente, de 134826. Au reste, ce 
dernier discours ne diverge pas, par sa teneur, des précédents. Enfermé dans 
une fourchette stricte, l’ensemble témoigne d’une représentation de Jean de 
Duras et de Philippe de Tarente dont ils furent à la fois les protagonistes et 
l’objet de la part du roi et de leur entourage. Leurs familles en reçoivent du 
même mouvement quelque lumière. 

Le bilan révèle d’abord la place que tenaient les Tarente et les Duras dans 
les manifestations publiques, amples et répétées de la dynastie, à commencer 
par la royauté27. Une active propagande ou mieux, selon la suggestion de 
Giovanni Vitolo, une communication lui était au reste intrinsèque depuis les 
origines28. D’ailleurs, elle ne se bornait pas à Naples29. Dans ce cadre général, 
les sermons en l’honneur de Jean de Duras ou de Philippe de Tarente 
martelaient l’adhésion de leur personne et de leurs proches à la couronne et 
aux valeurs du régime. Ils en constituaient même des vecteurs majeurs, pour 
les diffuser dans la capitale du Royaume. Plus globalement, la nature 
napolitaine et aulique des textes impose de reconnaître la réalité et 
l’importance d’une image des collatéraux du roi, comme inhérente à la 
conception même de la monarchie angevine. 

En convergence, à titre d’indice supplémentaire, retenons la mort en 1337 
de Blanche de Tarente, fille de Philippe de Tarente mais mariée au loin à 

                                            
24 J.-P. Boyer, ‘Locus debet congruere locato. Les sermons de translation pour la maison 

d’Anjou-Naples (second quart du XIVe siècle)’, Polygraphia 2 (2020) 209-238. 
25 F. Aceto, ‘Tino di Camaino a Napoli’, in R. Bartalini (dir.), Scultura gotica senese (Sienne 

2011) 183-231. 
26 Annexe, Sermon 8. 
27 J.-P. Boyer, ‘Processions civiques et prédication à Naples. Première moitié du XIVe 

siècle’, in J.-P. Boyer, A. Mailloux, L. Verdon (dir.), Identités angevines entre Provence et Naples, 
XIIIe-XIVe siècle (Aix-en-Provence 2016) 133-166; Id., ‘Philippe de Tarente’ 23-24. 

28 G. Vitolo, ‘Zwischen Ereignis und Mahnung. Die Verurteilung/Hinrichtung Konradins 
(Tra evento e messaggio. La condanna-esecuzione di Corradino)’, in G. Vitolo, V.I. Schwarz-
Ricci (dir.), Konradin (1252-1268). Eine Reise durch Geschicht, Recht und Mythos (Heidelberg 2022) 
33-68 (183-215). 

29 J.-P. Boyer, ‘Cis donta l’orguel de Marseille: Une identité entre commune et municipalité 
(mi-XIIIe-mi XIVe siècle’, in P. Gilli, E. Salvatori (dir.), Les identités urbaines au Moyen Âge. 
Regards sur les villes du Midi français (Turnhout 2014) 262-278. 



Jean-Paul Boyer, Feudataires ou «Princes du Sang»? 

40 

Raimond Bérenger comte de Prades et fils de Jacques II d’Aragon. Ce décès 
donnait lieu à une oraison funèbre de Federico Franconi, sans nul doute à 
Naples. Or, les sermons d’occasion envers les femmes occupaient moins de 
volume qu’envers les hommes30. 

Philippe de Tarente et les siens bénéficièrent d’une prédication étendue, à 
croire les traces relevées à ce jour. Les panégyriques en faveur des Tarente 
débordaient de Naples31. Au décès de Philippe, Juan de Aragón, patriarche 
d’Alexandrie et administrateur de l’archidiocèse de Tarragone, en prononçait 
un éloge funèbre32. Il en était certes un neveu, mais il ne s’en exprimait pas 
moins fort loin des terres ou de la zone d’influence des Anjou. Dans l’espace 
guelfe, dont ceux-ci tenaient la tête, l’on notera en tout cas les exemples 
donnés du vivant même de Philippe par le dominicain florentin Remigio dei 
Girolami. Entre les six et onze août 1315, il accueillait par un sermon, dans 
sa ville, le prince de Tarente, venu renforcer sur ordre de Robert la ligue 
guelfe contre Uguccione della Faggiola33. Lui incombait bientôt l’éloge 
funèbre du fils de Philippe, Charles, tombé le 29 août à la déroute de 
Montecatini34. 

La leçon de cette diversité ne s’arrête pas, cependant, au prestige 
particulier des Tarente. Elle montre autant l’enracinement d’un paradigme 
angevin, y compris hors de Naples. La gloire dynastique et ses conséquences 
en constituaient le trait d’union le plus manifeste. 

 
3. La valeur dynastique 
 
Le thème de l’appartenance et de l’excellence familiales, dans la 

prédication nourrie en faveur des Angevins, se résume dans tel sermon sur 
saint Louis d’Anjou (ou de Toulouse, dont il fut évêque). Le panégyrique se 

                                            
30 Clm 2981, f. 135ra-136ra; Schneyer, ‘Nicolaus’ 223 n° 223; J.-P. Boyer, ‘Vertus privées 

et bien public. Reines et princesses selon la prédication de mortuis à la cour de Naples (première 
moitié du XIVe siècle)’, in M. Faure (dir.), Reines et princesses au Moyen Âge I (Montpellier 2001) 
413-435. 

31 Boyer, ‘Philippe de Tarente’ 8-9. 
32 D.L. D’Avray, Death and the Prince. Memorial Preaching before 1350 (Oxford 1994) 53-54, 

86-87 (avec les références). 
33 Florence, Biblioteca Nazionale, Conv. soppr., G 4.936, f. 353v-354r (en marge); 

G. Salvadori, V. Federici, ‘I sermoni d’occasione, le sequenze e i ritmi di Remigio Girolami 
fiorentino’, in AA.VV., Scritti vari di filologia (Rome 1901) 480 n° 19; J.B. Schneyer, ‘Remigius 
Girolami Florentinus (de Florentia) OP’, in Id., Repertorium V (Münster Westfalen 1974) 90 
n°390; E. Panella, ‘Nuova cronologia remigiana’, Archivum Fratrum Praedicatorum 60 (1990) 291-
292; Boyer, ‘Philippe de Tarente’ 9-10. 

34 Conv. soppr., G 4.936, f. 387v-388r (en marge); Salvadori, Federici, ‘I sermoni’ 493 
n° 48; Schneyer, ‘Remigius Girolami’ 94 n° 463; Panella, ‘Nuova cronologia’ 293-294. 



Jean-Paul Boyer, Feudataires ou «Princes du Sang»? 

41 

dut sans doute à François de Meyronnes, décédé entre 1326 et 1328, grand 
théologien franciscain, mais encore protégé du roi Robert. Mort en 1297 et 
canonisé dès 1317, Louis d’Anjou avait tout pour flatter l’orgueil des siens. 

Après le décès prématuré, en 1295, de son frère Charles-Martel, héritier 
attendu de leur père, Charles II, il pouvait prétendre à la succession dudit roi 
comme puîné. Il avait cependant résolu d’entrer en religion, chez les 
Mineurs. De là, d’ailleurs, son cadet Robert monterait sur le trône. Le 
prédicateur ne manquait pas de souligner le prodigieux renoncement de 
Louis en évoquant la royauté de Jérusalem. De fait, le roi angevin portait les 
deux couronnes de Sicile et de Jérusalem. Cette dernière n’était plus qu’un 
titre in partibus, mais elle demeurait prestigieuse. Le sermon ne s’intéressait 
qu’à la gloire pour ainsi dire généalogique de son saint. Il illustre l’attention 
obsessionnelle portée au prestige dynastique des Anjou: 

 
«Je constate que saint Louis [d’Anjou] a possédé trois noblesses, savoir 

corporelle ou du sang, céleste ou de la faveur divine […], mentale ou de la 
réalisation. Quant à la première […], elle est évidente dans la maison de 
France, à laquelle appartient son estoc, dans le royaume de Jérusalem, qui lui 
était dû de droit, dans le royaume d’Angleterre, où règne son parent […], 
dans le royaume de Majorque, où règne le beau-père de son frère (bien 
entendu Robert) ou le fils de ce beau-père, dans le royaume d’Aragon, où se 
trouve sa parenté proche […]. Pour la seconde [noblesse], elle est manifeste. 
En effet, il y a dans sa famille cinq saints, et lui est le sixième […], canonisés 
[…]: l’un du côté de son père [Charles II] et quatre du côté de sa mère [Marie 
de Hongrie]. Le premier saint [par l’importance] fut le roi Louis [de France], 
la seconde sainte Élisabeth [de Hongrie], le troisième saint Étienne, premier 
roi chrétien de Hongrie, [puis] saint Ladislas et saint Émeric». 

 
En somme, les Anjou étaient la famille royale par excellence, comme 

touchant à toutes les grandes dynasties d’Occident, mais davantage encore. 
La simple grandeur mondaine était périlleuse, comme «souvent une cause de 
chute». Pour les Angevins, elle se transcendait en lignée la plus sacrée. Elle 
réunissait, dans la descendance de Charles II et de Marie de Hongrie, le 
potentiel de sainteté des Capétiens et des Arpadiens35. La double éminence, 

                                            
35 D. Solvi, ‘Un sermone inedito di François de Meyronnes per san Ludovico di Tolosa’, 

Hagiographica 23 (2016) 107-127 (Invenio beatum Ludovicum habuisse tres nobilitates, scilicet corporalem 
sive sanguinis, celestem sive numinis […], mentalem sive operis. De prima […], ipsa patet in domo Francie, 
de qua est ejus stipes, in regno Jerusalem, quod sibi de jure debebatur, in regno Anglie, ubi regnat 
consanguineus ejus […], in regno Majoricarum, ubi regnat socer fratris, scilicet Roberti, vel filius ejus soceri, in 
regno Aragonie, ubi est specialis ejus affinitas […]. Pro prima nobilitate […], est sepe occasio ruine […]. De 



Jean-Paul Boyer, Feudataires ou «Princes du Sang»? 

42 

mondaine et spirituelle, du lignage se déclinait de diverses façons dans toute 
la rhétorique en faveur des Anjou. Duras ou Tarente n’avaient guère à envier, 
si l’on fait le bilan de la prédication à leur avantage. 

Dès 1315, Remigio dei Girolami saluait à Florence «le seigneur Philippe, 
prince de Tarente, qui provient de la haute famille de la maison de France et 
d’un père éminent, savoir le roi de Jérusalem et de Sicile». Son ascendance 
suffisait à justifier son titre d’empereur d’Orient: «Comme dit Porphyre, 
l’espèce de Priam est digne de l’Empire»36. Le dominicain validait d’un coup 
deux grands mythes capétiens, au profit du prince. L’origine troyenne des 
Francs établissait une forme de parenté avec les Italiens, qui autorisait en 
quelque mesure à les administrer. Elle pouvait de plus expliquer une 
indépendance, depuis l’Antiquité, de l’Empire37. Au reste, les Capétiens, 
comme Carolingiens, avaient un caractère impérial. Ainsi détenaient-ils ce 
rang sur le royaume de France38. Les Angevins ou leurs partisans soutenaient 
depuis Charles Ier la légende carolingienne de leur famille, dont la gloire se 
reflétait sur eux39. Voici qu’elle bénéficiait directement au prince de Tarente. 

Remigio dei Girolami se faisait encore plus explicite, de beaucoup, dans 
l’oraison funèbre qu’il prononçait environ trois semaines plus tard pour 
Charles de Tarente. Ce jeune homme d’à peine dix-huit ans, selon les dires 
du Prêcheur lui-même, venait en outre de perdre la vie lors de l’humiliant 
revers infligé par les gibelins. Il le présentait pourtant comme «né de la race 
des aigles, soit des empereurs». Et il le célébrait comme illustrant, entre tous 
les Charles de sa maison, la longue dynastie caroline et capétienne, aux 
profondes racines impériales: 

 

                                                                                                   
secunda patet. Nam de parentela ejus sunt quinque sancti, et ipse est sextus […], canonizati […]: unus ex 
parte patris, et quatuor ex parte matris. Primus sanctus fuit Ludovicus rex, secunda sancta Helysabeth […], 
tertius sanctus Stephanus, primus rex Ungarie christianus, sanctus Basilaus [sic] et sanctus Aymicus [sic]). 

36 Conv. soppr., G 4.936, f. 353v (en marge); Salvadori, Federici, ‘I sermoni’ 480 n° 19; 
Schneyer, ‘Remigius Girolami’ 90 n° 390; Panella, ‘Nuova cronologia’ 291 (Sicut dicit Porphyrius, 
species Priami digna est Imperio […]. Visitavit nos […] dominus Philippus, princeps Tarentinus, oriens ex 
alto genere domus Francie et ex alto patre, scilicet rege Jerusalem et Sicilie). Porphyrius, Isagoge, Translatio 
Boethii éd. A. de Libera, A.-P. Segonds (Paris 1998) 2,1, p. 4, 71 nt. 8. 

37 G. Zeller, ‘Les rois de France candidats à l’Empire. Essai sur l’idéologie impériale en 
France’, Revue historique 173 (1934) 295-296. 

38 J. Krynen, L’empire du roi. Idées et croyances politiques en France, XIIIe-XVe siècle (Paris 1993) 
384-387. 

39 A. Charansonnet, L’Université, l’Église et l’État dans les sermons du cardinal Eudes de 
Câteauroux, thèse (Lyon 2001) 816-817; J.-P. Boyer, ‘Humilier l’Empire. Le paradoxe des 
romanistes du royaume de Sicile-Naples (fin XIIIe-mi-XIVe siècle)’, in F. Delle Donne, C. 
Leveleux-Teixeira (dir.), Gli spazi del potere. Strategie e attributi dell’imperialità (Potenza 2023) 56-
58. 



Jean-Paul Boyer, Feudataires ou «Princes du Sang»? 

43 

«Il fut grand […] selon la valeur du nom. Il a, en effet, été appelé Charles, 
nom porté par beaucoup de très grands de sa famille. Et le premier fut 
Charlemagne qui, outre que roi des Francs, fut encore créé empereur. À son 
propos, l’on raconte des choses admirables et très pieuses. Ensuite fut 
empereur Charles le second, dit le Chauve. Et il construisit maints 
monastères. Puis il y eut Charles III, dit le Gros, empereur. Et les autres 
Charles de sa maison furent nombreux. Et, à notre époque, son grand-père 
et le père de celui-ci furent nommés Charles, et encore son oncle paternel 
[Charles-Martel], roi [en titre] de Hongrie. Ainsi, selon l’interprétation de 
frère Arriguccio, ‘Carlo40’ signifie-t-il: ‘Il m’est cher’41, c’est-à-dire ce nom et 
parce qu’il comporte la charité». 

 
Le défunt incarnait donc l’excellence familiale, tant du siècle que 

religieuse. Il l’héritait et, quoique fort jeune, il la pratiquait, en quête de la 
charité ou «en combattant virilement»42. 

Remigio dei Girolami célébrait certes les Tarente pour leur valeur 
singulière. Son emphase répondait cependant à une urgence particulière pour 
Florence, qui comptait beaucoup sur Philippe. Cette adulation continuait en 
réalité l’espérance placée globalement dans les Anjou. Elle rejoignait le 
soutien que le dominicain apportait à la royauté de Sicile-Naples, dans 
l’attente qu’elle étendît son autorité pacificatrice sur la Toscane43. 

La primauté dynastique permettait de porter très haut, dans Naples 
même, la mémoire de Philippe de Tarente ou de Jean de Duras, sans 
offusquer la monarchie. Le procédé se profile dans ce fragment du sermon 
de Giovanni Regina pour la translation du corps de Jean de Duras: 

                                            
40 Comprendre: ‘Caro l’ho’, soit ‘Mi è caro’. 
41 Panella, ‘Nuova cronologia’ 166. 
42 Conv. soppr., G 4.936, f. 387v-388r (en marge); Salvadori, Federici, ‘I sermoni’ 493 

n° 48; Schneyer, ‘Remigius Girolami’ 94 n° 463; Panella, ‘Nuova cronologia’ 293 (Juvenis 
admodum erat, scilicet XVIII annorum vel circa […]. Fuit grandis […] valore nominis […]. Vocatus est 
enim Karolus, quo nomine vocati sunt multi grandissimi de genere suo. Et primus fuit Carolus Magnus qui, 
preterquam fuit rex Francorum, factus est etiam imperator, de quo narrantur mirabilia et devotissima. 
Preterea fuit imperator Carolus secundus, qui dictus est Calvus, et multa monasteria construxit. Preterea fuit 
Karolus tertius qui dictus est Grossus, imperator. Et multi alii fuerunt Karoli de domo sua. Et temporibus 
nostris avus suus et pater suus [sic pour ejus] vocatus est Karolus, et etiam patruus suus, rex Ungarie. Et 
ideo, secundum interpretationem fratris Arriguccii, ‘Carlo’ id est ‘Carum habeo eum’, id est istud nomen, vel 
quia caritatem habet […]. Ipse enim natus est de genere aquilarum, id est imperatorum […]. Viriliter 
pugnando fuit grandis). 

43 J.-P. Boyer, ‘Florence et l’idée monarchique. La prédication de Remigio dei Girolami sur 
les Angevins de Naples’, in J.-A. Cancellieri (dir.), La Toscane et les Toscans autour de la 
Renaissance. Cadres de vie, société, croyances. Mélanges offerts à Charles-M. de La Roncière (Aix-en-
Provence 1999) 363-376. 



Jean-Paul Boyer, Feudataires ou «Princes du Sang»? 

44 

«La bonté […] est double […], savoir extrinsèque de la chair et 
intrinsèque de l’esprit. Les personnes bien nées ont la première, parce que la 
bonté de la race ou noblesse de la chair est la bonté de la famille ou des aïeux 
de qui le noble tire son origine44. Mais les personnes vertueuses ont la 
seconde car, comme il se dit au second livre des Éthiques, la vertu est ce qui 
rend bon qui la possède et son œuvre45. Et le seigneur .N. [Jean] détint les 
deux, car il fut fils et frère de roi, né en ligne directe soit masculine de la très 
noble maison de France, de laquelle furent deux saints récemment canonisés, 
savoir saint Louis [d’Anjou] évêque de Toulouse, son frère, et Saint Louis roi 
de France, frère de son grand-père Charles [Ier]. Il fut encore très vertueux»46. 

 
N’omettons pas que le texte se destinait à l’imitation dans la prédication 

parthénopéenne (au reste selon la logique du sermonnaire qui le 
reproduisait). La même argumentation se rencontre, à peine abrégée, dans le 
sermon de translation pour Philippe de Tarente47. Elle se retrouve surtout 
pour la translation des cendres d’une sœur de la reine Marie de Hongrie, 
donc fille d’Étienne V, comme le montre assez ce fragment: «Sœur Élisabeth 
eut les deux bontés, car elle fut une personne très bien née, à savoir fille du 
roi de Hongrie, et fort vertueuse, car religieuse, sœur de l’Ordre des 
Prêcheurs»48. La défunte s’était retirée à Naples où elle devenait, jusqu’à son 
décès (qui paraît confirmé en 1322), prieure du couvent de dominicaines de 
San Pietro a Castello49. Son cas ne laisse plus douter que le thème des deux 

                                            
44 Rapprocher la distinction des deux bontés, entre autres, d’Aristoteles, Rhetorica, 1,5, 

Bekker 1360b, Translatio Guillelmi de Moerbeka éd. B. Schneider (Leyde 1978) 175 (qui distingue 
interiora et exteriora bona, d’où, extra, la bonitas generis). 

45 Id., Ethica Nicomachea 2,5, Bekker 1106a, Translatio Roberti Grosseteste Lincolniensis éd. R.-A. 
Gauthier (Leyde-Bruxelles 1972) 169 (Omnis virtus […] id bene habens perficit et opus ejus bene 
reddit), selon une formulation volontiers répétée par le Docteur commun, par exemple: 
Thomas de Aquino, Summa Theologiae éd. Editiones Paulinae (Cinisello Balsamo-Turin 1988) 
2a 2ae, q. 17, a. 1, c., p. 1158. 

46 Annexe, Sermon 6,3 Édition 230-231 (Bonitas […] est duplex […], scilicet extrinseca carnis et 
intrinseca mentis. Prima habent persone generose, quia generositas seu nobilitas carnis est bonitas generis seu 
progenitorum a quibus generosus trahit originem. Secundam autem habent persone virtuose quia, ut dicitur in 
secundo Ethicorum, virtus est que bonum facit habentem et opus ejus bonum reddit. Et utramque bonitatem 
habuit dominus .N., quia fuit filius regis et frater regis, de domo nobilissima Francie per lineam rectam seu 
masculinam ortus, de qua domo fuerunt duo sancti de novo canonizati, scilicet sanctus Ludovicus episcopus 
Tholosanus, qui fuit frater ipsius, et sanctus Ludovicus rex Francie, qui fuit frater primi regis Karoli avi ejus. 
Fuit etiam satis virtuosus). 

47 Annexe, Sermon 7,3 Édition 33. 
48 Cod. Lat. VIII AA11, f. 38rb; Schneyer, ‘Johannes (Regina)’ 609 n° 60; Schut, A 

Domincan Master 323 (Soror Helizabeth habuit utramque bonitatem, quia fuit persona multum generosa, 
scilicet filia regis Ungarie, et multum virtuosa, quia fuit persona religiosa, soror Ordinis Predicatorum). 

49 Boyer, ‘Locus’ 213-214. Je remercie M. Mario Gaglione pour les informations touchant 



Jean-Paul Boyer, Feudataires ou «Princes du Sang»? 

45 

bontés relevait de la communication officielle du régime angevin, y compris 
quand il s’appliquait aux cadets du roi. Il faut le suivre sous cet angle. 

Par elle-même, la grandeur mondaine n’eût pas valu beaucoup. 
L’appartenance à un saint lignage, ce motif obsessionnel de la prédication 
pro-angevine, en changeait les perspectives. Elle devenait propension à la 
vertu individuelle. 

La vraie noblesse appartenait aux vertueux, comme il se répétait depuis 
l’Antiquité et comme il s’enseignait à la cour angevine elle-même50. En 
conséquence, la prédication pro-angevine n’hésitait pas à censurer la vanité 
du monde. La dénonciation s’imposait certes à qui prêchait sur saint Louis 
d’Anjou, comme il est apparu dans le sermon attribuable à François de 
Meyronnes. Cependant, Federico Franconi se faisait fort âpre dans son 
oraison funèbre de Jean de Duras: 

 
«Un certain philosophe, du nom de Second [le Silencieux], à la question: 

‘Qu’est l’homme?’ répondit: ‘L’esclave de la mort, le voyageur qui passe’ 
[…]51. Le seigneur duc ne put fuir ce passage, ni par sa nature si robuste, ni 
par sa condition si honorable, ni par sa parenté si noble […]. La nature de 
tout homme est fragile, sa condition instable, sa parenté éphémère»52. 

 
En vérité, le Prêcheur s’exprimait plus tard avec davantage de rudesse 

encore dans son éloge funèbre du roi Robert53. Le défunt se trouvait dès lors 
privé de sagesse, de parole, de pouvoir, de parenté, d’entourage et de 
richesse! C’étaient certes des considérations classiques de la part d’un clerc. 
En outre, une logique guelfe se profilait, selon laquelle il convenait d’affirmer 
la suprématie du spirituel. Mais il y avait surtout une invitation à dépasser 
l’héritage dynastique, pour en concrétiser le potentiel. 

Ce schéma était si commun, pour les Anjou, qu’il se lisait en filigrane 
pour Blanche de Tarente, «née d’une si noble famille comme l’est la maison 
de France», mais qui en était plutôt la gloire par sa propre conduite, car «le 

                                                                                                   
cette princesse. 

50 J.-P. Boyer, ‘Les Baux et le modèle royal. Une oraison funèbre de Jean Regina de 
Naples’, Provence historique 45 (1995) 438, 450; G. Castelnuovo, Être noble dans la cité. Les noblesses 
italiennes en quête d’identité (Paris 2014) 205-221 et passim. 

51 Secundi Philosophi Taciturni vita ac sententiae éd. J. Bachmann (Berlin 1887) 24. 
52 Annexe, Sermon 1, f. 132va-133ra (Philosophus quidam, nomine Secundus, interrogatus: «Quid 

est homo?», respondit: «Mancipium mortis, viator transiens […]. Hunc transitum dominus dux non potuit 
fugere, nec per naturam tam fortem, nec per fortunam tam honorabilem, nec per parentelam tam nobilem […]. 
Natura cujuscumque hominis est fragilis, fortuna volubilis, parentela fluxibilis). 

53 Boyer, ‘Une oraison funèbre pour le roi Robert’ 115-131. 



Jean-Paul Boyer, Feudataires ou «Princes du Sang»? 

46 

prestige du monde est vain»54. Il n’y avait pas à douter qu’être un Anjou 
portât à la double excellence, terrestre et spirituelle. Giovanni Regina le disait 
explicitement dans ses deux oraisons funèbres pour Philippe de Tarente: 

 
«Comme il se dit au 7e chapitre de Matthieu [verset 17]: ‘Le bon arbre 

produit de bons fruits’. La maison de France peut s’appeler un bon arbre, elle 
qui est bonne et envers Dieu […] et envers le monde, car supérieurement 
noble entre toutes les familles de l’univers. Il convient donc que les fruits qui 
naissent d’un tel arbre soient non seulement bons quant à Dieu mais encore 
grands quant au monde, savoir rois, ducs, princes et autres du genre»55. 

 
Le devoir de tenir son rang se précisait, lui, dans les sermons de 

translation de Giovanni Regina pour Philippe de Tarente et pour Jean de 
Duras, mais encore pour «sœur Élisabeth». Derechef, le caractère de doctrine 
officielle des sermons napolitains, y compris quand ils traitaient des cadets du 
roi, se confirme: 

 
«Comme […] dans les choses matérielles ce qui se trouve en un lieu 

saillant apparaît à beaucoup (qu’il soit beau à regarder comme la lumière ou 
laid comme un gibet), ainsi dans le spirituel la bonté ou la méchanceté qui se 
manifeste dans une personne d’excellente famille ou position est connue et 
vue de beaucoup. Et par conséquent elle reçoit le témoignage de 
beaucoup»56. 

 
Le procès qui se dessine est expliqué plus à fond dans une oraison 

funèbre pour Charles II, donc dès 1309, par le même Giovanni Regina: 
 
«Au spirituel, le bien et le mal se trouvant dans une personne placée en 

quelque dignité […] servent d’exemple à beaucoup. Par conséquent, si c’est 

                                            
54 Boyer, ‘Vertus privées’ 432-433 (Ista domina […], orta de tam nobili progenie sicut est domus 

Francie […], tamen, quia […] gloria mundi est vana […], fuit gloria totius domus Francie). 
55 Annexe, Sermon 4,2 Édition 27-28; Sermon 5,2 Édition 29 (Sicut dicitur Matth. 7: Bona 

arbor bonos fructus facit. Arbor bona potest dici domus Francie, que est bona et quoad Deum […] et 
quoad mundum, utpote inter domos omnes mundi excellenter nobilis. Ergo decet quod fructus qui nascuntur de 
tali arbore sint non solum boni quoad Deum, set eciam magni quoad mundum, scilicet reges, duces, principes et 
hujusmodi). 

56 Annexe, Sermon 6,3 Édition 231, Sermon 7,4 Édition 34; Cod. Lat. VIII AA11, f. 38rb; 
Schneyer, ‘Johannes (Regina)’ 609 n° 60; Schut, A Domincan Master 323-324 (Sicut […] in 
corporalibus existens in eminenti loco multis apparet, sive sit pulcrum ad videndum ut lumen, sive sit turpe ut 
patibulum, sic in spiritualibus bonitas et malicia existens in persona excellentis generis seu gradus a multis 
scitur et videtur, et per consequens habet testimonium multorum). 



Jean-Paul Boyer, Feudataires ou «Princes du Sang»? 

47 

le mal, il faut le dire pire […], parce qu’il se diffuse à beaucoup. Et […], si 
c’est le bien, il faut le dire meilleur»57. 

 
La contrainte à la vertu, pour l’élite sociale, se jugera une platitude. Qu’il 

suffise d’adresser à Grégoire le Grand et à sa Règle pastorale58. Demeurait la 
garantie d’une précellence des cadets du roi. Sa logique dynastique supposait 
encore, cependant, une cohésion avec l’aîné, le chef de nom et d’armes. 

 
4. Aux côtés du monarque 
 
La prédication ici considérée déployait une dialectique entre service de la 

monarchie et capacité à commander des frères du roi. Elle rappelait qu’ils 
appartenaient à la race des maîtres. Cela se vérifiait y compris pour Jean de 
Duras, quoique le moins puissant. Prononçant son oraison funèbre, Federico 
Franconi lui attribuait «le haut trône de qui préside». Il s’arrêtait sur sa dignité 
de dominus («seigneur»). Il proposait des «étymologies» ou plutôt des 
interprétations de ce terme, approchant de jeux de mots, pour révéler son 
sens profond: 

 
- Il se décomposait en dans et minas, et signifiait donc «donnant des 
menaces aux ennemis»59. 
- Il se divisait autant en dans et minus, pour dire «donnant moins aux 
fautifs»60. 
- Enfin, il additionnait les mots dans et munus, à comprendre comme 
«donnant un présent aux fidèles ou aux hommes de bien»61. 
 
Il ne restait qu’à décrire dans sa plénitude la seigneurie exercée par le 

défunt, en lui donnant jusqu’à une dimension mystique, comme reflet d’un 
enseignement biblique: 

                                            
57 Cod. Lat. VIII AA11, f. 27rb ; Schneyer, ‘Johannes (Regina)’ 607 n° 39 (Spiritualiter 

bonum et malum existens in persona constituta in dignitate aliqua [...] a pluribus trahitur ad exemplum et, 
per consequens, si est malum, dicendum est esse pejus [...], quia ad plures diffunditur et [...], si est bonum, 
dicendum est esse melius). 

58 Gregorius Magnus, Regula pastoralis éd. B. Judic, C. Morel, F. Rommel II (Paris 1992) 
3,4, p. 276-277. 

59 Cf. Papias, Elementarium doctrinae rudimentum éd. Boninus Monbritius (Venise 1496) à D, 
f. 49rb (Dominus […] quasi dans minas). 

60 Cf. Honorius Augustodunensis, Gemma animae éd. J.-P. Migne PL 172 (Paris 1854) 
1,102, col. 577 (Dominus: dans minus). 

61 Cf. Helinandus Frigidi Montis, Sermones éd. J.-P. Migne PL 212 (Paris 1855) 11, col. 576 
(Dominus significat quasi dans munus). 



Jean-Paul Boyer, Feudataires ou «Princes du Sang»? 

48 

«Ainsi celui-ci fut-il seigneur car adressant des menaces aux ennemis, ce 
qui se vit le plus au temps de l’empereur Henri [VII] à Rome et contre 
Frédéric [II roi de Sicile insulaire] en Sicile62. De la sorte, l’on dit de lui ceci 
du Psaume [23,8]: ‘Le Seigneur fort et puissant, puissant au combat’ […]. 
Deuxièmement, il fut seigneur donnant moins aux méchants, à savoir de bon 
[…], ou donnant moins de châtiments du fait de sa miséricorde […]. 
Troisièmement, il fut seigneur comme donnant un cadeau à ses fidèles»63. 

 
Davantage encore, et avec plus de raison, Philippe de Tarente incarnait la 

vocation au commandement de sa famille. Remigio dei Girolami célébrait sa 
prépotence dans l’allocution de 1315 qu’il lui destinait. Reçues de son vivant, 
ces paroles en revêtaient une portée particulière. Après avoir déclaré 
l’Angevin de race impériale, le Prêcheur en tirait les pleines conséquences: «Il 
se tiendra au-dessus des chefs, à savoir des villages, des bourgs, des cités, des 
forteresses et des armées». Il lui revenait comme «prince», assurément au 
sens romain de premier, «de penser et de faire ce qui serait pour le bien de 
ses sujets»64. Y invitaient Aristote au 5e livre de l’Éthique à Nicomaque (en 
réalité par l’intermédiaire de Thomas d’Aquin) et le De la clémence de 
Sénèque65. 

Si ce discours se tenait loin de la capitale angevine et dans la nécessité 
immédiate de mener les forces guelfes au combat, le rang impérial de 

                                            
62 En 1311-1312, Jean de Gravina (futur Jean de Duras) fut envoyé à Rome par le roi 

Robert pour empêcher ou perturber le couronnement impérial d’Henri VII: R. Caggese, 
Roberto d’Angiò e i suoi tempi I (Florence 1922) 141-176. En 1314, il embarqua avec Robert et 
Philippe dans la flotte dirigée contre l’île de Sicile et Frédéric II: Giovanni Villani, Nuova cronica 
éd. G. Porta II (Parme 1991) 10,62, p. 265-266. Je remercie M. Davide Passerini pour cette 
information. 

63 Annexe, Sermon 1, f. 132va (magnus tronus presidentis), 133ra (Dominus, secundum quosdam, 
dicitur quasi ‘dans minas hostibus’, vel quasi ‘dans minus deliquentibus’, vel quasi ‘dans munus fidelibus seu 
bonis hominibus’. Sic iste fuit dominus quia dans minas hostibus, quod apparuit maxime tempore Henrici 
imperatoris in Roma et contra Fredericum in Sicilia, ut de eo dicatur illud Psalm.: Dominus fortis et 
potens, Dominus potens in prelio […]. Secundo fuit dominus dans minus malis, scilicet de bono […], 
vel dans minus de penis secundum suam misericordiam […]. Tertio fuit dominus quasi dans munus suis 
fidelibus). 

64 Conv. soppr., G 4.936, f. 353v (en marge); Salvadori, Federici, ‘I sermoni’ 480 n° 19; 
Schneyer, ‘Remigius Girolami’ 90 n°390; Boyer, ‘Philippe de Tarente’ 9 (Ipse super duces 
stabit [Is 32,8], scilicet villarum, castrorum, civitatum, munitionum et exercituum […]. Principem decet 
cogitare et facere ea que sint in bonum subditorum quibus principatur, secundum Philosophum in 5° 
Ethicorum et Senecam in libro De clementia ad Neronem). 

65 Aristoteles, Ethica 5,3, Bekker 1130a, Translatio 228-229; Thomas de Aquino, Sententia 
Libri Ethicorum éd. R.-A. Gauthier II (Rome 1969) 5,2, p. 269 (Ad [principem] pertinet disponere ea 
que ordinantur ad bonum commune); Seneca, De clementia éd. J.W. Basore, Seneca, Moral Essays I 
(Londres 1963) 1,4,3, p. 368 (Principes regesque et quocumque alio nomine sunt tutores status publici). 



Jean-Paul Boyer, Feudataires ou «Princes du Sang»? 

49 

Philippe se rappelait même à Naples. Lors de ses funérailles, Giovanni 
Regina annonçait à l’auditoire: «Nous sommes tous à présent réunis pour les 
obsèques du seigneur .N. [Philippe] qui fut prince de Tarente et [prince] 
suprême, car l’empire de Constantinople lui revenait de droit»66. En sus, une 
récente découverte de Francesco Aceto apprend que le gisant dudit prince, 
sur son sépulcre définitif de San Domenico Maggiore, coiffait une couronne 
voulue impériale. Elle se constituait de triangles disposés en dents de scie, 
forme attestée dans la figuration d’empereurs d’Orient ou d’Occident67. 

L’insistance sur cette éminence impériale se comprend de la part de la 
veuve et du fils aîné (Robert de Tarente) de Philippe Ier. Ils n’avaient pas sa 
retenue. Catherine de Valois-Courtenay n’hésitait plus à s’afficher, dans la 
principauté même de Tarente, en «impératrice de Constantinople par la grâce 
de Dieu»68. Ledit Robert combinait de plus, dans un même écu, les armes de 
Constantinople et d’Anjou-Tarente, contrairement à son père qui les 
dissociait69. Le diadème du gisant de Philippe ne correspondait pas, 
néanmoins, aux couronnes réelles, dont celle fermée des empereurs 
d’Occident. Ainsi signifiait-on que Philippe n’était pas l’un d’eux, quoique 
véritable empereur. Le distinguo importait à ses descendants, dont les 
espérances portaient, selon les circonstances, jusqu’à la royauté de Sicile. 
Clément IV en avait investi Charles Ier sous condition que ni lui ni ses 
héritiers, à ce trône, ne prétendissent au gouvernement de «l’Empire ou du 
royaume des Romains ou du règne de Germanie»70. Une telle interdiction ne 
s’appliquait pas au monde grec. Mais le renvoi tacite à la Romanie rappelait 
encore que Philippe ne rivalisait pas avec son aîné, chef de la dynastie, dans 
l’espace que celui-ci dominait. 

La prédication napolitaine ne reconnaissait jamais à ses cadets, Philippe 
ou Jean, une liberté explicite dans l’ensemble guelfe et angevin. Jusqu’à leur 
statut de grands feudataires s’effleurait à peine. Giovanni Regina appelait 
certes Philippe «prince de Tarente» avec un rien d’insistance: «Dans son 

                                            
66 Annexe, Sermon 5,1 Édition 29 (Omnes ad presens sumus congregati ad exequias domini .N. qui 

fuit princeps Tarentinus, et maximus quia ad eum spectabat de jure imperium Constantinopolitanum). 
67 F. Aceto, ‘Un’aggiunta al catalogo di Tino da Camaino e una proposta per il sepolcro di 

Filippo d’Angiò, principe di Taranto e imperatore nominale di Costantinopoli’, in Miscellanea in 
onore di Clario di Fabbio, sous presse 243-251 (je remercie le collègue de m’avoir communiqué 
cet article avant publication). 

68 Kiesewetter, ‘Princeps’ 83-85. 
69 M. Semeraro, ‘Araldica dei principi angioini di Taranto: l’arma di Filippo I d’Angiò’, 

Nobiltà. Rivista di Araldica, Genealogia, Ordini Cavallereschi 27 (2020) 47-60. 
70 Thesaurus Novus Anecdotorum éd. E. Martène, U. Durand II (Paris 1717) n° 174, col. 227-

229 (Nec intromittetis vos ullo modo de regimine ipsius Imperii vel regni Romanorum seu regni Teutonie). 



Jean-Paul Boyer, Feudataires ou «Princes du Sang»? 

50 

existence il fut prince et ami de Dieu»71. Cela fait peu. Le plus explicite se 
rencontre, peut-être, pour Jean de Duras: «Il gouvernait les vassaux qui lui 
étaient soumis avec justice et affection. Il se comportait avec modestie envers 
tous ses inférieurs»72. L’allusion aux fiefs du défunt restait voilée. Le terme de 
vassal pouvait d’ailleurs renvoyer tant à des feudataires qu’à de modestes 
dépendants. La discrétion sur le rang féodal des deux personnages se 
comprend assez. 

Sans doute ne convenait-il pas de magnifier un trop large pouvoir que 
leurs sortes d’apanages risquaient de leur conférer à l’intérieur du Royaume. 
De fait, ils jouissaient sur leurs terres de privilèges notables, du mère et mixte 
empire73. Mais le monarque n’entendait pas minorer son autorité par ces 
concessions, venues précisément de sa volonté. 

D’autre part, les prérogatives accordées à ses cadets s’inscrivaient dans un 
mouvement plus général depuis l’après-Vêpres palermitaines: comme une 
«nouvelle constitution du Royaume», qui étendait le pouvoir des 
feudataires74. Aussi la prédication distinguait-elle les frères du roi en plaçant 
leur gloire ailleurs, soit sur le plan des grandes œuvres de leur maison. La 
démarche se résume au mieux dans ce fragment d’un sermon anniversaire 
pour Jean de Duras (entendu que la traduction, pour rester intelligible, n’en 
est pas littérale): 

 
«Quelle […] hardiesse le seigneur duc de Duras eut dans les batailles et 

quelle sagacité dans les conseils apparaissent tant contre l’empereur Henri 
[VII] que contre le Bavarois [Louis], duc de Bavière, et contre Frédéric [II, 
roi de la Sicile insulaire]75. Dans ces combats et contre ces adversaires, il se 
montra à la fois homme de guerre et de délibération, de sorte que l’on dise 
de lui ceci, [du premier livre] des Maccabées au chapitre 13 [verset 54]: 
‘Simon vit que son’ frère ‘Jean serait un homme robuste dans la lutte, [et] il le 
fit duc [chef] de ses forces’. Simon s’interprète obéissant76. À travers lui, 

                                            
71 Annexe, Sermon 4,1 Édition 27 (Sumus congregati ad exsequias principis Tarentini, qui in vita 

sua fuit princeps et amicus Dei). 
72 Annexe, Sermon 6,3 Édition 231 (Vassallos sibi subjectos juste et pie gubernabat. Cum omnibus 

inferioribus humiliter conversabatur). 
73 G.M. Monti, La condizione giuridica del principato di Taranto (Bari 1928) 20-21, 33-34. 
74 G. Vallone, Istituzioni feudali dell’Italia meridionale tra Medioevo ed Antico Regime. L’area 

salentina (Rome 1999). 
75 Pour Henri VII et Frédéric II, voir nt. 62. Le duc Jean participa encore aux luttes contre 

Louis de Bavière (candidat à l’Empire puis prétendu empereur) et ses partisans en 1326-1328 
(Coniglio, ‘Angiò, Giovanni d’’ 267-268. 

76 M. Thiel, Grundlagen und Gestalt der Hebräischkenntnisse des frühen Mittelalters (Spolète 1973) 
422 (Simon: obedientia, obediens). 



Jean-Paul Boyer, Feudataires ou «Princes du Sang»? 

51 

nous pouvons comprendre le roi Robert qui est fils obéissant à l’Église et à 
ses ordres. Lui-même vit que son frère Jean serait un homme robuste dans la 
lutte. Il le fit duc [chef] de ses forces. Chacun de vous a su cela, qu’il [Jean] 
alla souvent comme duc [chef] et tête de diverses armées et pour différents 
affrontements»77. 

 
En bref, Jean de Duras se décrivait en auxiliaire majeur de la monarchie, 

tant sur le plan gouvernemental (les conseils) que militaire. Il en paraissait 
jusqu’à une partie intégrante sous le rapport de sa mission. Cette 
incorporation se faisait si intime que l’éloge du duc devenait également celui 
du roi Robert. Il visait donc à ses côtés la défense de l’Église. 

Les sermons en l’honneur de Philippe de Tarente ne décrivent pas en 
termes aussi explicites sa sujétion au monarque. L’échantillon des textes est 
trop étroit pour assurer d’une autonomie plus large du prince. Une pareille 
impression découle aussi, d’ailleurs, de ce que la prédication napolitaine, de 
Giovanni Regina, lui attribuait des mérites plus strictement militaires dans 
l’administration des hommes. Ils ramenaient néanmoins à ceux reconnus à 
Jean de Duras: 

 
«Au 15e chapitre [verset 13] de l’Évangile selon Jean, Jésus dit à ses disciples: 

‘Personne n’a ici de plus grand amour que qui présente’ (c’est-à-dire expose à 
la mort) ‘son âme’ (c’est-à-dire la vie dont l’âme est le principe comme il se 
dit au second livre [du traité] De l’âme [d’Aristote]78). Or, le seigneur .N. 
[Philippe] exposa souvent sa vie à la mort (au moins deux fois, savoir en 
Sicile et en Toscane) pour son ami Dieu le Christ et son Église, en luttant 
contre les ennemis de l’Église. Il posséda donc en lui l’amour ou la charité 
qui, selon les théologiens, unit toutes les vertus»79. 

                                            
77 Annexe, Sermon 3, f. 134rb-va (Quanta[m] […] dominus dux Duratii habuit audaciam in 

bellis et prudenciam in consiliis apparet tam contra imperatorem Henricum quam contra Bavarum ducem 
Bavarie quam contra Fredericum, in quibus et contra quos ostendit se tam virum prelii quam consilii, ut de eo 
dicatur illud [I] Mach. 13: Vidit Symon Johannem fratrem suum quod vir esset fortis prelii, posuit 
eum ducem virtutum. Symon interpretatur obediens, per quem possumus intelligere regem Robertum, qui 
est filius obediens Ecclesie et ejus mandatis. Ipse vidit Johannem fratrem suum, quod vir fortis prelii esset. 
Posuit eum ducem virtutum. Quilibet vestrum hoc novit quod frequenter ipse ivit dux et caput in diversis 
armatis et preliis). 

78 Aristoteles, De anima 2,4 (Bekker 415b), Translatio Guillelmi de Moerbeka, in Thomas de 
Aquino, Sententia libri de anima éd. R.-A. Gauthier (Rome-Paris 1984) 95. La référence s’inspire 
sans doute en réalité de la lecture du Docteur angélique, ibid., 2,3, p. 79 (Anima est primum 
principium vivendi hiis que vivunt). 

79 Idée très générale, dont la formulation adresse à Thomas de Aquino, ainsi Summa, 1a 2ae, 
q. 66, a. 2, ad 1m, p. 823 ; Annexe, Sermon 7,3 Édition 33 (Jo. XV, dixit Jhesus discipulis suis: 
Majorem hac dileccionem nemo habet quam ut animam suam (id est vitam, cujus anima est 



Jean-Paul Boyer, Feudataires ou «Princes du Sang»? 

52 

Le fragment se centrait sur les échecs les plus terribles qui avaient marqué 
l’existence du prince. Quant à la Sicile, il subit une terrible défaite face à 
Frédéric II, dans la plaine de la Falconaria (au sud de Trapani), le 10 
décembre 1299. Prisonnier, il ne recouvra la liberté qu’avec le traité de 
Caltabellotta d’août 1302. Pour la Toscane, le prédicateur se référait 
évidemment au désastre de Montecatini, où Philippe de Tarente perdit tant 
son fils Charles que son frère Pierre80. Or, ses revers devenaient ses plus 
grands titres de gloire et de Salut. Ils l’approchaient en effet d’un martyr, à la 
façon des souffrances endurées par son grand-oncle, Saint Louis roi, lors de 
ses croisades81. La défense de Dieu et de l’Église se faisait l’horizon du 
prince. Elle exprimait et alimentait toutes ses vertus, transcendées par la 
charité. Selon un bilan lapidaire de son existence, que publiait deux fois 
Giovanni Regina, le défunt n’avait même jamais connu d’autres adversaires 
que ceux de l’Église82. Ce portrait ressemble beaucoup, en fait, à celui du roi 
Robert, dressé à ses obsèques par Federico Franconi: 

 
«Qui ne dirait pas que […] le roi Robert fut soumis et obéissant à l’Église 

romaine, à laquelle il s’assujettit en tout si rapidement et si fidèlement, soit en 
la secourant dans ses dettes, soit en la défendant par les armes, soit en 
obéissant à ses ordres?»83. 

 
Le soutien affiché de l’Église ne se distinguait pas, en bref, du programme 

guelfe et angevin emmené par le roi de Sicile-Naples. Philippe de Tarente, 
encore que de manière implicite, se décrivait comme associé à cette 
entreprise, à parité avec Jean de Duras. Et l’imprégnation spirituelle 
nécessaire à l’objectif partagé, ou supposé tel, ressortait hautement pour les 
deux cadets. 

Giovanni Regina disait avec insistance le feu prince «ami de Dieu», soit 
habité par la charité. Il s’agissait précisément, selon une formule sans doute 
copiée chez le Docteur angélique, de «l’amitié de l’homme envers Dieu»84. 

                                                                                                   
primum principium ut dicitur in 2° De anima) ponat (id est morti exponat) quis pro amicis suis; set 
dominus .N. vitam suam morti exposuit sepe, saltim bis, scilicet in Sicilia et in Tuscia, pro Christo Deo amico 
suo et ejus Ecclesia, contra hostes Ecclesie pugnando; ergo ipse habuit in se Dei dileccionem seu caritatem que, 
secundum theologos, connectit omnes virtutes). 

80 Kiesewetter, ‘Filippo I’ 718, 720. 
81 J. Le Goff, Saint Louis (Paris 1996) 882-886; Boyer, ‘Philippe de Tarente’ 21. 
82 Annexe, Sermon 4,3 Édition 28; Sermon 5,3 Édition 29-30. 
83 Boyer, ‘Une oraison funèbre pour le roi Robert’ 129 (Quis non diceret […] regem Robertum 

subjectum fuisse et obedientem Ecclesie Romane, cui tam prompte, tam fideliter in omnibus obedivit, sive 
subveniendo in debitis, sive defendendo armis, sive obediendo mandatis?). 

84 Thomas de Aquino, Scriptum super libro tertio Sententiarum éd. M.F. Moos (Paris 1933) d. 



Jean-Paul Boyer, Feudataires ou «Princes du Sang»? 

53 

Or, Philippe de Tarente atteignait et pratiquait en particulier cette vertu, la 
plus haute de toutes, dans les guerres du roi angevin et des guelfes, comme il 
est déjà apparu. 

De son côté, Federico Franconi soulignait l’état de grâce dont bénéficiait 
Jean de Duras. Chez lui encore, la faveur divine soutenait sa contribution au 
camp guelfe et à la monarchie napolitaine. Elle paraît se confirmer, envers le 
roi, comme administrative et militaire. Ainsi Federico Franconi appliquait-il à 
Jean de Duras le verset: «Moi Jean votre frère, qui ai part à votre tourment et 
au Royaume»85, pour continuer par ce commentaire: 

 
«Il est donc décrit […] comme imprégné de grâce, puisque ‘moi Jean’, 

[signifie] ‘en qui est la grâce’86. Il fut en effet empli de grâce devant Dieu et 
les hommes. Ne le fut-il pas dans les combats et au service du seigneur 
roi?»87. 

 
Jean comme Philippe bénéficiaient d’une grâce à la fois actuelle et 

sanctifiante. Giovanni Regina la résumait le mieux lors des obsèques du 
prince de Tarente, et par deux fois en cette circonstance: 

 
«Parce que, selon Grégoire [le Grand] dans son Homélie de la Pentecôte, 

‘l’amour de Dieu’ n’est pas ‘oisif, il accomplit en effet de grandes choses s’il 
existe’88, [Philippe] montra son amour par ses œuvres. En effet, il fréquentait 
le culte divin, il se confessait souvent, il communiait en bonne santé ou 
malade et, immanquablement, il écoutait chaque jour la messe. Et il fut ami 
de tous les amis de l’Église de Dieu et ennemi de ses ennemis, et il ne se 
trouva jamais dans une guerre, excepté contre ces derniers. [D’où l’on peut 
citer] le quatrième Livre des rois, au chapitre quatre [verset 9]: ‘Je vois que c’est 
un saint homme de Dieu’»89. 

                                                                                                   
27, q. 2, a. 1, p. 875 n° 108 (Caritas […] est quedam amicitia hominis ad Deum); Annexe, Sermon 
5,3 Édition 29-30 (Dominus .N. fuit Dei amicus […]. Caritas […] est amicicia hominis ad Deum); 
Sermon 7,3, Édition 33. 

85 Apc 1, 9 (Ego Johannes frater vester, particeps in tribulatione et regno). 
86 Thiel, Grundlagen und Gestalt der Hebräischkenntnisse 331 (Johannes receptor gratiae, in quo est 

gratia, gratia Domini). 
87 Annexe, Sermon 2, f. 134ra (Ostenditur ergo [...] ut gratiosus quia: Ego Johannes ‘in quo est 

gratia’. Ipse enim fuit gratiosus coram Deo et hominibus. Nonne ipse fuit gratiosus in preliis et in servitiis 
domini regis?). 

88 Gregorius Magnus, Homiliae in Evangelia éd. R. Étaix (Turnhout 1999) 2,30,2, p. 257. 
89 Annexe, Sermon 4,3 Édition 28 (Quia, secundum Gregorium in Omelia Penthecosten, amor 

Dei non est ociosus, operatur enim magna si est, amorem ostendit per opera, utpote quia frequentabat 
divina, et sepe confitebatur, et communicabat tam sanus quam infirmus, et infallibiliter omni die missam 



Jean-Paul Boyer, Feudataires ou «Princes du Sang»? 

54 

Autant que la défense de l’Église, la piété de Philippe de Tarente comme 
celle de Jean de Duras les rattachaient au centre du pouvoir angevin. En 
l’occurrence, elles adressaient spécialement à la capitale du Royaume. 
Federico Franconi témoigne d’une publicité particulière, dans la ville, des 
dévotions du duc Jean. Il se rendait toutes les semaines dans une église 
populaire de Naples: «Chaque samedi, il jeûnait, se confessait avec des larmes 
et visitait avec grande ferveur Santa Maria di Piedigrotta»90. Ce que rapportait 
Giovanni Regina du zèle religieux de Philippe de Tarente avait aussi tout le 
ton, par ses détails, d’un témoignage, d’un souvenir qu’il réveillait chez les 
Napolitains: 

 
«Il montra son amour de Dieu de multiples façons quand il vivait: en 

écoutant la messe chaque jour, en récitant l’office divin, en entendant lors 
des fêtes la messe haute dans sa chapelle, en se confessant souvent, en faisant 
par ailleurs de nombreuses aumônes aux pauvres, et en vivant volontiers 
avec des religieux et des serviteurs de Dieu»91. 

 
Près de Castelnuovo de Naples, le château où résidait le roi, Philippe et 

Jean possédaient, selon la volonté de Charles II, chacun son palais92. Cela 
impliquait qu’ils y tinssent une chapelle, telle celle du prince de Tarente. Au-
delà de la seule piété, la capitale était présentée par Federico Franconi 
comme le théâtre où s’exprimaient en général les grandes vertus du duc de 
Duras: «N’est-il pas celui qui excella […] par tant de hardiesse, brilla par tant 
de justice, réalisa tant de bonnes œuvres […]? Il demeure avec nous dans nos 
mémoires en raison de son action vertueuse»93. 

Plus ou moins expérimentée à la cour et à Naples, l’excellence prêtée aux 
deux cadets s’alignait de toute façon sur celle qui s’attribuait dans ces milieux 

                                                                                                   
audiebat, et fuit amicus omnium amicorum Ecclesie Dei et inimicus inimicorum, nec unquam fuit in aliquo 
bello nisi contra ipsos; 4 Regum 4 [X ms.]: Animadverto quod vir Dei sanctus est iste); 
Sermon 5,3 Édition 30. 

90 Annexe, Sermon 3, f. 134vb (Ipse omni die sabbati jejunebat, et cum lacrimis omni die sabbati 
confitebatur, et cum magna devotione Sanctam Mariam ad pedem Gripte [Griete ms.] visitabat). Sur cette 
église: A. Pinto, Raccolta di notizie per la storia, arte, architettura di Napoli e contorni II/2 Luoghi (Fuori 
del Centro antico) (Naples 2018) 121-133. 

91 Annexe, Sermon 7,5 Édition 35 (Amorem [Dei] ostendit in multis dum viveret: omni die 
audiendo missam et dicendo officium divinum, et in festis audiendo cantari in capella sua, et sepe confitendo, et 
multas alias elemosinas pauperibus faciendo, et cum religiosis personis et servitoribus Dei libenter conversando). 

92 G. De Blasiis, Racconti di storia napoletana (Naples 1908) 133-137. 
93 Annexe, Sermon 2, f. 133va-b (Nonne ipse est qui viguit […] tanta audatia, claruit tanta 

justitia, qui exercuit tot bona opera […]? Remanet nobiscum in nostris memoriis ratione virtuosi operis). 



Jean-Paul Boyer, Feudataires ou «Princes du Sang»? 

55 

au roi, Charles II ou Robert, et à sa famille étroite, ainsi par la prédication94. 
Ils bénéficiaient même, par reflet, de l’ambiance de science et de sagesse à 
laquelle présidait le monarque, ce nouveau Salomon: certes Robert, mais déjà 
Charles II95. Il est apparu que les sermons destinés à Jean ou à Philippe 
s’inscrivaient dans la rhétorique scolastique habituelle pour l’élite 
parthénopéenne. Selon le même esprit, ces textes étalaient une abondante 
syllogistique, plus ou moins formelle ou exacte en stricte logique. 

Entre trop d’exemples, l’on retiendra celui énoncé par Federico Franconi 
à propos de l’empreinte laissée par Jean de Duras. L’argumentation se 
bâtissait de façon très libre, mais ses articulations se reconnaissent sans mal. 
Elle avançait, en majeure, que «l’homme peut se perpétuer en ce monde […], 
dans les mémoires des hommes, pour certaines vertus et œuvres insignes». 
La dialectique médiévale acceptait les termes singuliers en syllogistique96. De 
la sorte, le Prêcheur proposait, pour mineure, que le duc «est demeuré dans 
les souvenirs des hommes pour ses vertus et ses bonnes œuvres». Retenons 
de l’affirmation que Jean de Duras pratiquait vertus et bonnes œuvres. La 
conclusion, que le souvenir du défunt se perpétuait chez les sujets, s’imposait 
alors comme une évidence et un devoir97. 

C’était une suite rationnelle de l’étroite proximité entre les mérites de Jean 
de Duras ou de Philippe de Tarente et ceux du roi et des siens. Le modèle 
offert par les deux cadets rayonnait lui aussi sur le Royaume, au moins sur sa 
capitale. Comme le disait encore Federico Franconi, le verset 20 du chapitre 
28 de Matthieu: «Je suis avec vous jusqu’à la consommation des siècles», 
s’appliquait au duc de Duras. Il s’entendait comme ses paroles «aux vivants, 
[soit] à nous du Royaume»98. 

                                            
94 J.-P. Boyer, ‘La «foi monarchique»: royaume de Sicile et Provence (mi-XIIIe-mi-XIVe 

siècle)’ in P. Cammarosano (dir.), Le forme della propaganda politica nel Due e nel Trecento (Rome 
1994) 87-110; Id., ‘Prédication et État napolitain dans la première moitié du XIVe siècle’, in 
AA.VV., L’État angevin. Pouvoir, culture et société entre XIIIe et XIVe siècle (Rome 1998) 127-157. 

95 Pour Charles II: Clm 2981, f. 130va-131ra; Schneyer, ‘Nicolaus’ 223 n° 217. Pour 
Robert: S. Kelly, The New Solomon. Robert of Naples (1309-1343) and Fourteenth-Century Kingship 
(Leyde-Boston 2003) passim. 

96 R. Blanché, La logique et son histoire d’Aristote à Russell (Paris 1970) 153. 
97 Annexe, Sermon 2, f. 133va-b (Homo potest perpetuari in hoc mundo […] in memoriis hominum 

ex aliquibus insignibus virtutibus et operibus […]. Dominus dux […] remansit in memoriis hominum 
ratione virtutum et bonorum operum […]. Bene ergo […] remanet in nostris memoriis). 

98 Annexe 2, Sermon 2, f. 133rb-vb (Ego vobiscum sum omnibus diebus usque ad 
consum[m]ationem seculi, Matth. 28 […]. Potest exponi quod sint verba [ducis Duratii] ad vivos, ad 
nos de Regno […]. Homo potest perpetuari in hoc mundo […] in memoriis hominum ex aliquibus insignibus 
virtutibus et operibus […]. Dux Duratii […] remansit in memoriis hominum ratione virtutum et bonorum 
operum […]. Quamquam sit mortuus quoad corpus, remanet nobiscum in nostris memoriis ratione virtuosi 
operis). 



Jean-Paul Boyer, Feudataires ou «Princes du Sang»? 

56 

5. Solidaires du Royaume 
 
Un bref extrait d’un éloge funéraire pour Jean de Duras, prononcé sans 

doute lors de ses obsèques de 1335, résumait ainsi les identités du disparu, 
qui avaient inspiré sa conduite: 

 
«D’après Isidore, au 9e livre des Étymologies, frère[s] se dit [d’abord] ‘selon 

la nature, comme Ésaü et Jacob, André et Pierre’. L’on appelle frère[s] de 
seconde façon, ‘pour la parenté, ceux qui sont d’une même’ famille, d’une 
troisième manière ‘pour la gent (comme les juifs entre eux se nomment 

frères), d’une quatrième par affection’99. Nous pouvons donc déclarer que le 
seigneur Jean fut frère selon la nature, et ainsi le fut-il des rois de Sicile 
[Robert] et de Hongrie [Charles-Martel, roi en titre]. Deuxièmement, il fut 
frère par le sang, soit par la parenté, et ainsi fut-il frère des rois et des princes 
de France. En troisième lieu il fut frère par la nation, et ainsi fut-il frère des 
hommes de cette contrée, et principalement des Napolitains. 
Quatrièmement, il fut frère par l’affection, et ainsi fut-il frère des frères 

prêcheurs»100. 
 
Dans la continuité de l’engagement prétendu exclusif aux côtés de la 

coalition pontificale, guelfe et angevine, ni le duc ni donc les siens ne se 
présentaient comme au départ d’un procès d’individuation, au nom d’une 
grandeur propre. Si les fiefs du défunt illustraient peu son autorité, ils 
n’ajoutaient pas plus à son prestige. Les Duras s’intégraient à la famille 
royale, aux régnicoles, avec une prédilection pour les Napolitains, aux dévots 
des dominicains. Ce dernier trait rappelait leur attachement à l’Église, mais 
encore à San Domenico Maggiore, au cœur de la capitale. Le tout revenait à 
mettre en avant l’union indissoluble de Jean de Duras et de ses héritiers avec 
le Royaume. Ils restaient en gros cantonnés dans leur condition d’Angevins, 
voire dans sa dépendance. 

Un exposé aussi systématique ne se rencontre pas dans la prédication 

                                            
99 Isidorus Hispalensis, Etymologiarum siue originum Libri XX, éd. W.M. Lindsay I (Oxford, 

1911, 9,6,8-10. 
100 Annexe, Sermon 3, f. 134va (Secundum Ysidorum, 9 [13 ms.] Ethymologiarum […]: frater 

dicitur ‘natura, sicut Esau et Jacob, Andreas et Petrus’, secundo modo dicitur frater ‘cognatione qui sunt de 
una’ parentela, tertio modo ‘gente, sicut judei fratres inter se vocantur, quarto modo affectu’. Sic possumus 
dicere quod dominus Johannes fuit frater natura, et sic fuit frater regum Sicilie et Ungarie. Secundo fuit frater 
cognatione, id est parentela, et sic fuit frater regum et principum Francie. Tertio fuit frater gente, et sic fuit 
frater hominum istius contrate et precipue Neapolitanorum. Quarto fuit frater affectu, et sic fuit frater fratrum 
predicatorum). 



Jean-Paul Boyer, Feudataires ou «Princes du Sang»? 

57 

pour Philippe de Tarente. Lui aussi, néanmoins, ne se célébrait guère que 
pour l’assistance qu’il avait prêtée au trône, aux guelfes et à l’Église, ou pour 
le spectacle de ses vertus dans Naples. Lui et son lignage avaient les premiers 
proclamé son appartenance à la famille royale comme caractère essentiel, 
devant les hommes et devant Dieu, pour l’éternité. 

Son testament le suggérait déjà. Ainsi que me l’avait signalé le regretté ami 
Andreas Kiesewetter, le préambule relevait d’un modèle venu de la cour. Il 
copiait le prologue du testament de Charles II (de 1308), lui-même anticipé 
dans le formulaire de ce roi, daté de 1306-1307. Et cette compilation fût-elle 
en réalité plus tardive, l’empreinte curiale n’en serait pas édulcorée101. Suivait, 
dans les dernières volontés de Philippe, une élection de sépulture limpide. Il 
demandait à être inhumé «à côté du sépulcre de notre dit seigneur père»102. 
La présence de la tombe du monarque, quoique vide hors peut-être des 
viscères, suffisait à symboliser cette ascendance. Elle explique assez le choix 
de l’église dominicaine par les cadets de Robert, sans nécessiter quelque 
volonté de se distinguer de lui, en refusant la nouvelle nécropole de Santa 
Chiara. 

San Domenico illustrait, plus largement, la fusion parfaite du défunt dans 
la dynastie angevine, y compris pour sa propension à la sainteté. Giovanni 
Regina l’expliquait précisément aux obsèques du prince de Tarente, donc dès 
1331: 

 
«Les saints patriarches élurent un lieu précis pour sépulture pour deux 

raisons, à savoir: d’abord pour sa sainteté, d’où ils choisissaient de reposer en 
Terre de promission car ils pensaient que le Christ serait là dans l’avenir, puis 
à cause de l’inhumation de leurs pères ou devanciers. Et pour ces deux 
mobiles le seigneur .N. [Philippe] a décidé d’être enterré dans cette église où 
de nombreux biens spirituels s’accomplissent et où beaucoup de sa race sont 

ensevelis»103. 
 
Cette expression de la priorité et de la cohésion dynastiques se justifiait 

davantage encore par la suite. Federico Franconi y insistait lors d’un 

                                            
101 Codex Italiae diplomaticus […] éd. J.C. Lünig II (Francfort-Leipzig 1726) 2,2,71, 

coll. 1065-1066; I registri della cancelleria angioina […] éd. B. Mazzoleni XXXI (Naples 1980) 226 
n° 151; Kieseweter, ‘Dokumente’ 214 n° 5. 

102 Ibid., 217 n° 5 (juxta sepulcrum dicti domini patris nostri). 
103 Annexe, Sermon 4,5 Édition 28 (Sancti patres elegerunt certum locum pro sepultura propter duo: 

scilicet primo propter sanctitatem loci, unde eligebant sepeliri in Terra promissionis quia credebant in ipsa 
Christum futurum, secundo propter sepulturam patrum seu antecessorum suorum; et propter hec duo dominus 
.N. elegit sepeliri in ecclesia ista, in qua fiunt multa spiritualia et sunt multi de genere suo sepulti). 



Jean-Paul Boyer, Feudataires ou «Princes du Sang»? 

58 

anniversaire pour Jean de Duras, entre 1336 et 1342, bien sûr dans San 
Domenico. Il y avait là «presque toute sa parenté ensevelie». Puis, le Prêcheur 
détaillait son affirmation. Il citait en tête Charles II, confirmant que sa tombe 
restait objet de vénération. Il poursuivait avec Isabelle d’Anjou († 1303), fille 
de Charles Ier, Philippe de Tarente et deux de ses enfants, Charles (que l’on 
se rappelle tombé à Montecatini) et Philippe (†1331). Il ajoutait enfin, sans 
préciser: «et beaucoup d’autres corps royaux»104. 

Quant à la mise en scène offerte aux Napolitains d’une sainteté attendue, 
collective et individuelle des Anjou, elle traversait la prédication en faveur de 
Jean de Duras et de Philippe de Tarente. Elle gardait une certaine prudence, 
n’ignorant pas l’étape du purgatoire, mais son propos se résumait à ce que 
Federico Franconi annonçait aux obsèques de Jean: «Le seigneur duc de 
Duras posséda la grâce en cette vie, et nous espérons qu’il aura vite la 
gloire»105. La précaution n’empêchait pas que cette béatitude acquise ou très 
prochaine se décrivît lors de la translation des défunts dans leur mausolée 
définitif, érigé à la vue de tous. Giovanni Regina s’exprimait en ces 
circonstances de la même façon en prêchant pour Philippe de Tarente et 
pour Jean de Duras: 

 
«Il convint qu’il fût transféré en une place très honorable, c’est-à-dire à 

l’empyrée, certes quant à l’âme après la mort, mais quant à l’âme et au corps 
ensemble après la future résurrection générale. Il convint encore que son 
corps soit transporté d’un lieu humble et bas vers un autre haut et digne pour 
avoir une inépuisable mémoire de lui, au milieu des louanges et de saintes 
prières»106. 

 
La similitude des deux fragments, pour Jean et Philippe, et leur 

inscription dans le sermonnaire d’un prédicateur de cour avertissent d’une 
doctrine au moins officieuse au service de la monarchie. Indice 

                                            
104 Annexe, Sermon 2, f. 133rb (In ecclesia ista [est] quasi tota ejus parentela seppulta, quia hic 

pater, scilicet Karolus secundus rex Sicilie, hic amita, scilicet regina Ungarie, hic frater, scilicet dominus 
Philippus Tarantinus, hic nepotes, scilicet dominus Karolus et dominus despotus, et multa alia corpora regalia 
hic seppulta sunt, cum quibus omnibus dominus dux Duratii bone memorie […] requiescet usque ad finem 
mundi). 

105 Annexe, Sermon 1, f. 133rb (Dominus dux Duratii habuit esse gratie in vita ista, et speramus 
quod cito habebit esse glorie). 

106 Annexe, Sermon 6,4 Édition 231; Sermon 7,5 Édition 35 (Decuit quod transferretur ad 
locum multum honorabilem, hoc est ad celum empireum, quantum ad animam quidem post mortem, quantum 
autem ad animam et corpus simul post futuram generalem resurreccionem. Decuit etiam quod transferretur 
corpus ejus de loco ymo et humili ad locum altum et honorabilem, ad hoc quod haberetur ejus jugis memoria 
cum laudibus et sanctis precibus). 



Jean-Paul Boyer, Feudataires ou «Princes du Sang»? 

59 

supplémentaire, Giovanni Regina disait à peu près la même chose pour cette 
sœur, devenue dominicaine à Naples, de la reine Marie de Hongrie, sœur 
Élisabeth107. 

Une place éminente attendait les Angevins (ou leur parenté intime) au 
paradis, en raison de mérites qui s’inscrivaient dans le cadre de la dynastie et 
du régime angevins. De fait, Augustin enseignait que les récompenses 
célestes seraient graduées selon la valeur des bénéficiaires108. Et Thomas 
d’Aquin appliquait le principe au politique, à propos des bons rois que Dieu 
gratifierait davantage109. Par suite, les sujets, les Napolitains au premier chef, 
étaient invités à vénérer les Anjou disparus, mais pas seulement les 
monarques. 

La gratitude devait s’étendre à tous ceux de la dynastie qui avaient servi la 
monarchie, tels Philippe de Tarente et Jean de Duras. Dans ce cadre, ils 
n’avaient pas agi que pour l’ensemble guelfe et angevin. Ils avaient bénéficié 
aux régnicoles, surtout à ceux de la capitale, établissant avec eux une étroite 
solidarité. Le schéma était implicite dans les sermons de Giovanni Regina, 
mais Federico Franconi l’exposait sans ambages: 

 
«Le seigneur duc de Duras montra son amitié aux hommes du Royaume 

et en particulier aux Napolitains non seulement dans les circonstances 
heureuses, en les fêtant lors de leurs joies et délivrances, mais dans les 
malheurs, dans leurs pertes et adversités, d’où l’on peut dire cela du Psaume 
[90,15]: ‘Je me tiens avec lui dans l’épreuve’»110. 

 
La vénération des Anjou défunts s’imposait d’autant que la mort ne 

rompait pas l’affection entre eux et les sujets. Comme saints déjà accomplis 
ou prochains, leur présence demeurait qui s’exerçait depuis l’au-delà. Les 
cérémonies de translation et les tombeaux spectaculaires le faisaient savoir. 
Tel sermon d’anniversaire pour Jean de Duras le disait également avec une 
netteté notable: 

 

                                            
107 Cod. Lat. VIII AA11, f. 38vb-39ra; Schneyer, ‘Johannes (Regina)’ 609 n° 60; Schut, A 

Domincan Master 325. 
108 Augustinus, De civitate Dei éd. B. Dombart, A. Kalb II (Turnhout 1955) 22,30, p. 863. 
109 Thomas de Aquino, De regno ad regem Cypri éd. H.-F. Dondaine (Rome 1979) 1,9, 

p. 459-461. 
110 Annexe, Sermon 3, f. 134vb (Dominus dux Duratii hominibus de Regno et precipue 

Neapolitanis amicitiam ostendit non solum in prosperis, eos honorando in eorum gaudiis et consolationibus, set 
in adversis, in eorum funeribus et adversitatibus, unde de eo potest dici illud Psalm.: Cum ipso sum in 
tribulatione). 



Jean-Paul Boyer, Feudataires ou «Princes du Sang»? 

60 

«Le seigneur duc de Duras possède un être ferme et peut dire [selon 
Matthieu, 28,20]: ‘Je suis’, malgré que son corps soit mort selon la loi de 
nature, mais au mobile que son âme vit, selon l’existence de la grâce ou de la 
gloire […]. Selon les logiciens, le tout peut se nommer d’après sa partie 
principale […]. Comme l’âme est la partie principale de l’homme, selon le 
Philosophe au premier livre de la Politique111, par suite, si l’âme vit, tout 
l’homme peut se dire vivant. Et à ce propos le Saint Docteur, au 3e livre des 
Sentences, établit pourquoi, quand seules les âmes de Pierre ou de nombreux 
autres saints sont au ciel, l’on dit ‘Ô saint Pierre!’ ou ‘Ô saint Paul!’. Pourtant, 
Pierre et Paul en tant qu’hommes ne se trouvent pas aux cieux, car ‘homme’ 
désigne le corps et l’âme […]112. Le seigneur duc de Duras […] peut affirmer 
en vérité: ‘Je suis’, pour déclarer cela de l’Apocalypse [1,9]: ‘Moi votre frère 
associé dans la tourmente et la royauté’»113. 

 
De façon aussi évidente, l’accord entre le Royaume et les Angevins les 

concernaient tous. Il ne s’arrêtait pas aux cadets du roi, comme ses parents 
les plus proches. Il s’étendait, au minimum, à leur postérité. Tel était encore 
l’un des messages globaux que délivrait la prédication de mortuis. Federico 
Franconi consolait donc de la sorte les régnicoles, d’abord les Napolitains, de 
la perte du duc: 

 
«Pourquoi ne devons-nous pas nous affliger, parce que nous aurions 

perdu un frère, ni craindre, alors que nous avons perdu un tel prince et chef 
[…]? Parce qu’il nous a laissé trois fils114 qui, par la grâce de Dieu, ne seront 
pas de moindre prudence, quant à eux-mêmes, ni de moindre bienveillance, 

                                            
111 Aristoteles, Politica 1,5, Bekker 1254a-b. 
112 Pour l’ensemble du passage, depuis «Les logiciens», voir entre autres: Thomas de 

Aquino, Commentum in secundum librum Sententiarum éd. P. Mandonnet (Paris 1929) d. 18, q. 2, 
a. 1, ad 1m, p. 460; Id., Scriptum super libro tertio Sententiarum d. 22, q. 1, a. 1, arg. 6 et ad 6m, p. 
662 et 664; Id., Summa 2a 2ae, q.83, a. 11, arg. 5 et ad 5m, p. 1433-1434; Ibid., q. 175, a. 6, ad 1m, 
p.1772; Ibid., 3a, q. 50, a. 4, ad 2m, p. 2118. 

113 Annexe, Sermon 2, f. 133vb-134ra (Dominus dux Duratii habet firmam subsistentiam et potest 
dicere: Ego sum, non ratione qua mortuum est corpus lege nature, set ratione qua vivit anima vita gratie vel 
vita glorie […]. Secundum logycos, totum potest denominari a parte principali […]. Cum anima sit 
principalis pars hominis, secundum Philosophum 1 Politice, sic, si anima vivit, totus homo potest dici vivens. 
Et ex hoc Sanctus Doctor, 3 [4 ms.] Sententiarum, verificat quare, cum solum anima Petri et multorum 
sanctorum sit in celo, dicitur «Sancte Petre!» vel «Sancte Paule!», cum Petrus et Paulus, ut sunt homines, non 
sint in celo, quia homo dicit animam et corpus […]. Dominus dux Duratii […] revera potest dicere: Ego 
sum, ut ipse dicat illud Apoc.: Ego Johannes frater vester, particeps in tribulatione et regno). 

114 Soit Charles († 1348), l’aîné, Louis († 1362) et Robert (†1356): Léonard, La jeunesse de 
Jeanne Ire 187. 



Jean-Paul Boyer, Feudataires ou «Princes du Sang»? 

61 

quant à nous, ni de moindre audace, quant aux ennemis»115. 
 
À l’arrière-plan, enfin, jusqu’à une proximité des natures et des esprits 

favorisait l’harmonie entre les Angevins et le pays. Elle était, là encore, 
implicite dans toute une prédication qui satisfaisait assurément au goût des 
élites de la capitale. Un fragment de Federico Franconi se fait à nouveau le 
plus explicite, pour Jean de Duras: 

 
«Au duc […], il revient d’avoir de la hardiesse, à propos des guerres, et de 

la prudence, pour les conseils, d’où Végèce [dit] au premier livre De la question 
militaire: Les guerriers et ‘les recrues doivent se choisir dans les régions bien 
tempérées. Chez eux, l’abondance du sang suffit au mépris des blessures et 
de la mort. Et la prudence ne saurait manquer qui, à la fois, préserve la 
modération au camp et ne sert pas peu aux résolutions pendant la 
bataille’»116. 

 
Ces paroles du prédicateur s’éclairent de convictions, affichées par 

ailleurs, de la monarchie angevine. Faire un atout pour le Royaume de son 
appartenance aux régions tempérées adressait à une hostilité du régime pour 
les Germains117. Le logothète Bartolomeo da Capua prêchait d’autre part, en 
1324, la longue familiarité entre Robert et ses sujets, ce qui impliquait une 
proximité des intellects118. 

Convergeaient le soin d’associer au trône les branches cadettes de la 
dynastie et celui de gagner les élites du Royaume, ou de la capitale. Cette 
rencontre souligne leur double nécessité, comme socle d’une 
«constitutionnalité» médiévale119. Pour autant, la place que prenait la parenté 
royale avait ses caractères propres et donc son bilan particulier. 

                                            
115 Annexe, Sermon 3, f° 134va-b (Quare non debemus dolere, quia amiserimus fratrem, vel timere, 

cum amiserimus talem principem et ducem […]? Quia dimisit nobis tres filios qui, cum gratia Dei, non erunt 
minoris prudentie, quantum ad se ipsos, nec minoris benivolentie, quantum ad nos, nec minoris audacie, 
quantum ad inimicos). 

116 Annexe, Sermon 3, f. 134rb (Ad ducem […] pertinet habere audaciam circa bella et prudentiam 
circa consilia, unde Vegetius, De re militari, libro 1: Bellatores et «tirones [de] temperatioribus plagis eligendi 
sunt quibus et copia [copiosa ms.] sanguinis suppetat ad vulnerum mortisque contemptum et non possit deesse 
prudentia que et moderantiam [sic] servat in castris et non parum prodest [prodesse ms.] in dimicatione 
consiliis [consilium ms.]»); Vegetius, Epitoma rei militaris éd. A. Önnerfors (Leipzig 1995) 1,2,5, p. 
10. 

117 Boyer, ‘Humilier l’Empire’ 78-80. 
118 Id., ‘Parler du roi et pour le roi. Deux «sermons» de Barthélemy de Capoue, logothète 

du royaume de Sicile’, Revue des sciences philosophiques et théologiques 79 (1995) 231, 244. 
119 Je me limite à G. Vallone, ‘Verso una storia costituzionale del Mezzogiorno’, Archivio 

storico italiano 179 (2021) 775-789. 



Jean-Paul Boyer, Feudataires ou «Princes du Sang»? 

62 

6. Évidence et ambivalence 
 
Les images de Philippe de Tarente et de Jean de Duras, selon la 

prédication, ne coïncident peut-être pas totalement. Le premier semble 
moins dépendant de la tutelle du trône, mais la différence est subtile et 
incertaine. Pour le principal, les portraits des deux cadets correspondent et 
instruisent sur un statut, assez général, des collatéraux du roi. 

Bien davantage que des feudataires, ce furent des «princes du sang». 
L’expression ne s’est pas rencontrée à ce jour dans les sources, mais le 
concept de sang y apparaît. Et la formule convient pour nommer un modèle 
fort semblable à celui connu du royaume de France. Les «princes des fleurs 
de lis» y constituaient «un groupe particulier au sommet de la société 
politique du royaume», selon un modèle qui se dessinait avec les frères de 
Louis IX (1226-1270), pour s’épanouir sous le règne de Charles V (1364-
1380)120. 

De même, les princes angevins voyaient leur position découler de leur 
statut dynastique. S’il ne les désignait pas pour régner, il les pressait de 
participer au gouvernement comme ses supports premiers et permanents. En 
conséquence, ils partageaient les valeurs générales des Angevins, comme 
entraînés à la suite du monarque. Ils pourraient s’appeler, autant que «princes 
du sang», «princes du Royaume», voire «princes napolitains». Leur proximité 
du trône se resserrait parce qu’elle était aussi spatiale. Elle répondait au 
magnétisme que la capitale exerçait, en accord avec la maturation, selon la 
thèse du regretté Professeur Galasso, d’un «royaume de Naples»121. 

Cependant, leur situation si centrale incitait d’autant plus les «princes du 
sang» angevins à vouloir exercer leur ascendant sur le trône voire à désirer 
s’en emparer. Le péril se vérifiait bientôt pendant le règne de Jeanne Ire. 
S’accentuaient donc les ambiguïtés du modèle français, entre soutien donné 
au roi et revendications des princes capétiens. Il ne mûrissait, au reste, que 
dans la longue durée122. En la matière, le royaume de Sicile-Naples 
connaissait la précoce affirmation d’une vraie doctrine. 

Elle alimentait, dès lors, les atouts et les menaces du système. Elle ne 
s’arrêtait pas aux quelques sermons examinés. À la même époque, le 
franciscain Guglielmo da Sarzano la formulait à plein. Lecteur dans le 
couvent de San Lorenzo de Naples, il rédigeait, pendant le pontificat du pape 
Jean XXII (1316-1334), un Traité sur l’excellence du principat monarchique et 

                                            
120 F. Autrand, Charles V le Sage (Paris 1994) 641-668. 
121 G. Galasso, Il Regno di Napoli. Il Mezzogiorno angioino e aragonese (Turin 1992). 
122 A. Jouana, Le sang des princes. Les ambiguïtés de la légitimité monarchique (Paris 2022). 



Jean-Paul Boyer, Feudataires ou «Princes du Sang»? 

63 

royal123. La troisième partie de la monographie démontrait la supériorité du 
principat héréditaire sur celui électif. Entre ses bénéfices venait celui-ci: 

 
«Il est évident que l’amour est entretenu plus intensément dans un 

royaume par succession que par élection. La communauté des sujets est 
aimée par plusieurs pouvant faire du bien, par exemple par le roi, par ses fils, 

par ses frères et leurs cohéritiers124. Or, il n’en va pas ainsi dans le royaume 
par élection, car la communauté n’est aimée que par le roi ou pour le roi, et 
non par d’autres pour eux-mêmes, puisqu’ils ne sont pas nés pour succéder, 
comme le sont [dans une monarchie héréditaire] les fils et frères des rois et 

autres de leurs proches»125. 
 
L’attention des «princes du sang» au bien commun s’associait à leur statut 

d’héritiers potentiels. Au fond, une conception patrimoniale du royaume 
demeurait. Le rang reconnu aux princes de la famille royale n’effaçait pas 
cette longue tradition, mais y puisait une partie de sa force. En retour, une 
telle origine encourageait les rancœurs des mal partagés. 

 
Annexe 

Table des sermons napolitains 
pour Philippe de Tarente ou pour Jean de Duras 

 
[Sermonnaire de Federico Franconi] 

 
- Sermon 1. Oraison funèbre de Jean de Duras. 
Source: Clm 2981, f. 132va-133rb. 
Thème: «Est enim transitus Domini», Exod. 12 [11 ms.] [11]. 
Rubrique: In annuali domini Johannis, fratris domini regis Roberti et ducis Duratii. 
Remarques: Le sermon confirme qu’il se prononça pour Jean duc de 

                                            
123 O. Capitani, ‘Il «Tractatus de potestate Summi Pontificis» di Guglielmo da Sarzano’, 

Studi medievali 12 (1971) 997-1014. 
124 Sens de collega qui se rencontre dans le droit romain: D. 46,3,101, Digesta éd. T. 

Mommsen, P. Krueger (Berlin 1963) 805; F. Gaffiot et al., Dictionnaire latin-français, édition revue 
(Paris 2000) 344, s. v. 

125 Guillelmus de Sarzano, Tractatus de excellentia principatus monarchici et regalis éd. F.-M. 
Delorme, Antonianum 15 (1940) 3, p. 237 (Patet quod amor magis fovetur intensive in regno per 
successionem quam per electionem. Communitas subjectorum amatur a pluribus potentibus benefacere, puta a 
rege, a filiis, a fratribus et eorum collegis. In regno autem per electionem non est sic, quia non amatur 
communitas nisi a rege, vel pro rege, et non ab aliis pro se ipsis, cum non sint nati succedere, sicut sunt nati 
succedere filii regum et fratres vel alii de proximo attinentes). 



Jean-Paul Boyer, Feudataires ou «Princes du Sang»? 

64 

Duras, mais lors de son décès et non pour un anniversaire. Il déclare, en 
effet, le défunt mort peu de jours auparavant: istis diebus. Il se date donc de 
mai 1335. 

Citations: Schneyer, ‘Nicolaus’ 223 n° 220; Enderlein, Die Grablegen des 
Hauses Anjou 155; Kelly, The New Solomon 130, 310. 

 
- Sermon 2. Anniversaire du décès de Jean de Duras. 
Source: Clm 2981, f. 133rb-134ra. 
Thème: «Ego vobiscum sum omnibus diebus usque ad consumationem seculi», 

Matth. 28 [20]. 
Rubrique: In annuali ejusdem ducis. 
Remarques: Le sermon déclare expressément qu’il traite de Jean de 

Duras. Son insistance sur le souvenir du disparu convient à un anniversaire. 
Prononcé du vivant du roi Robert, mort en janvier 1343, il se date entre 1336 
et 1342. 

Citations: Schneyer, ‘Nicolaus’ 223 n° 221; Enderlein, Die Grablegen des 
Hauses Anjou 156; Kelly, The New Solomon 94, 310 ; Boyer, ‘Locus’ 227-228 ; 
Id., ‘Philippe de Tarente’ 22-23. 

 
- Sermon 3. En mémoire de Jean de Duras. 
Source: Clm 2981, f. 134ra-135ra. 
Thème: «Ego ad te venio», Jo. 17 [11]. 
Rubrique: In annuali ejusdem ducis. 
Remarques: Le sermon affirme porter sur Jean duc de Duras. Il appuie 

sur la mort, la perte et le deuil. Ces traits conviendraient assez au temps des 
obsèques, plutôt qu’à un anniversaire, ce malgré la rubrique. Un peu 
d’incertitude demeure néanmoins. Reste que le sermon se prononça du 
vivant du roi Robert et se situe, par conséquent, entre 1335 et 1342. 

Citations: Schneyer, ‘Nicolaus’ 223 n° 222; Enderlein, Die Grablegen des 
Hauses Anjou 157; Kelly, The New Solomon 94, 127, 310. 

 
[Sermonnaire de Giovanni Regina] 

 
- Sermon 4. Oraison funèbre à la mort de Philippe Ier de Tarente. 
Source: Cod. Lat. VIII AA 11, f. 18va-19ra. 
Thème: «Princeps Dei», et cetera, Gen. 23 [6]. 
Rubrique: De aliquo principe mortuo. 
Remarques: Le sermon apprend qu’il s’agit des obsèques du prince de 

Tarente petit-fils de Charles Ier, donc Philippe Ier. Il remonte, par suite, à la 
fin décembre 1331. 



Jean-Paul Boyer, Feudataires ou «Princes du Sang»? 

65 

Citations: T. Käppeli, ‘Giovanni Regina di Napoli’, Archivum Fratrum 
Praedicatorum 10 (1940) 61; Schneyer, ‘Johannes (Regina)’ 606 n° 25; Panella, 
‘Nuova cronologia’ 292; D’Avray, Death and the Prince 123-124; Boyer, ‘Les 
Baux’ 439; Kelly, The New Solomon 130, 308; Schut, A Dominican Master 47, 
440; Boyer, ‘Philippe de Tarente’ 7-26 (passim). 

Édition: ibid., 27-28. 
 
- Sermon 5. Oraison funèbre à la mort de Philippe Ier de Tarente. 
Source: Cod. Lat. VIII AA 11, f. 19ra-19va. 
Thème: «Princeps et maximus cecidit hodie», et cetera, 2° Regum 3° [38]. 
Rubrique: Pro eodem. 
Remarques: Le sermon confirme qu’il se rapporte, derechef, aux 

obsèques du prince de Tarente petit-fils de Charles Ier, soit Philippe Ier. Il se 
date, à son tour, de la fin décembre 1331. 

Citations: Käppeli, ‘Giovanni Regina’ 61; Schneyer, ‘Johannes (Regina)’ 
606 n° 26; D’Avray, Death and the Prince 58; Boyer, ‘Les Baux’ 439 et 442; Id., 
‘La noblesse dans les sermons des dominicains de Naples (première moitié 
du XIVe siècle)’ in N. Coulet, J.-M. Matz (dir.), La noblesse dans les territoires 
angevins à la fin du Moyen Âge (Rome 2000) 571-572; Kelly, The New Solomon 
130, 308; Schut, A Dominican Master 47, 440; Boyer, ‘Philippe de Tarente’ 7-
26 (passim). 

Édition: ibid. 29-31. 
 
- Sermon 6. Translation de la dépouille de Jean de Duras. 
Source: Cod. Lat., VIII AA 11, f. 36vb-37rb. 
Thème: «Placuit Deo, et translatus est», Ecclesiastici XLIIII [16]. 
Prothème: «Humilium et mansuetorum semper tibi placuit deprecacio», Judith 9 

[16]. 
Rubrique: In translacione domini ducis Duracii. 
Remarques: Le sermon confirme qu’il s’agit de la translation du corps de 

Jean duc de Duras. Elle ne put avoir lieu que peu d’années après 1335, 
assurément sous le règne de Robert. D’ailleurs, le texte est inclus dans un 
premier état du sermonnaire de Giovanni Regina, dont le sermon datable le 
plus tardif est de 1341 (oraison funèbre de Bartolomeo Brancaccio, évêque 
de Trani, f. 18ra-18va; Käppeli, ‘Giovanni Regina’ 60-61; Schneyer, 
‘Johannes Regina’ 606 n° 24). 

Citations: Käppeli, ‘Giovanni Regina’ 61; Schneyer, ‘Johannes (Regina)’ 
608 n° 58; D’Avray, Death and the Prince 119, 125-126; Boyer, ‘Les Baux’ 438-
439, 445; Enderlein, Die Grablegen des Hauses Anjou 62, 157-158; Boyer, ‘Une 
oraison funèbre’ 116; Kelly, The New Solomon 94, 126, 130, 309; Schut, A 



Jean-Paul Boyer, Feudataires ou «Princes du Sang»? 

66 

Dominican Master 48, 440; Boyer, ‘Locus’ 209-229 (passim); Id., ‘Philippe de 
Tarente’, 7-26 (passim). 

Édition: Boyer, ‘Locus’ 230-232. 
 
- Sermon 7. Translation de la dépouille de Philipppe Ier de Tarente. 
Source: Cod. Lat., VIII AA 11, f. 37rb-38ra. 
Thème: «Ante translacionem testimonium habuit placuisse Deo», Ad Hebreos XI° 

[5]. 
Prothème: «Humilium et mansuetorum semper tibi placuit deprecacio», Judit[h] 9 

[16]. 
Rubrique: In translacione principis Tarantini. 
Remarques: Le sermon confirme qu’il s’agit de la translation des cendres 

du prince de Tarente fils de Charles II, donc Philippe Ier. La cérémonie ne 
put se placer que peu d’années après 1331, ce qui la situe indubitablement 
pendant le règne de Robert. D’ailleurs le texte se trouve dans la première 
partie du sermonnaire de Giovanni Regina, dont le sermon datable le plus 
récent est de 1341 (voir supra). 

Citations: Käppeli, ‘Giovanni Regina’ 61; Schneyer, ‘Johannes (Regina)’ 
609 n° 59; Panella, ‘Nuova cronologia’ 292; D’Avray, Death and the Prince 124-
125, 149, 157; Kelly, The New Solomon 130, 309; Schut, A Domincan Master 47 
nt. 126, 440; Boyer, ‘Locus’ 209-229 (passim); Id., ‘Philippe de Tarente’ 7-26 
(passim). 

Édition: ibid. 32-35. 
 
- Sermon 8. Anniversaire du décès de Philippe Ier de Tarente. 
Source: Cod. Lat., VIII AA 11, f. 120ra-120va. 
Thème: «Vocavit Philippum, unum de amicis suis», Primo Machabeorum VI [14]. 
Prothème: «Voca, si est qui tibi respondeat, et ad aliquem sanctorum convertere», 

Job 5 [1]. 
Rubrique: In anniversario Philippi principis Tarentini. 
Remarques: Le sermon confirme qu’il s’agit d’un anniversaire du décès de 

Philippe de Tarente. Il ne ne peut s’agir que de Philippe Ier vu la datation du 
recueil de Giovanni Regina. Ledit anniversaire remonte, sans guère de doute, 
à décembre 1348. Il se trouve dans un supplément au sermonnaire, dont les 
ajouts paraissent copiés selon l’ordre chronologique. Or, il est compris entre 
une allocution prononcée devant Clément VI en mars 1348 (f. 113va-114ra; 
Käppeli, ‘Giovanni Regina’, 67-68, 70-71; Schneyer, ‘Johannes [Regina]’ 615 
n° 136) et la fin de la compilation, conclue très probablement en novembre 
1349 (Schut, A Dominican Master 56). 

Citations: Käppeli, ‘Giovanni Regina’ 67-68; Schneyer, ‘Johannes 



Jean-Paul Boyer, Feudataires ou «Princes du Sang»? 

67 

(Regina)’ 615 n° 141; Kelly, The New Solomon 130, 309; Schut, A Dominican 
Master 47 nt. 126, 442; Boyer, ‘Philippe de Tarente’ 7-26 (passim). 

Édition: ibid. 36-38. 
 




