
 
 
  

276

 
                        DOI Code: 10.1285/i24995835v2025n23p276 

 

n. 23 – luglio-dicembre 2025 

 

Recensione su:  

 

EMILIO CONTE, Un incontro controverso. Giuseppe Lombardo Radice e il Gruppo 

pedagogico di «Scuola Italiana Moderna» (1920-1950), Edizioni Studium, Roma 2025, 

pp. 192. 

 

Hervé Cavallera 

 

  

   Il volume di Emilio Conte è assai interessante in quanto, dopo aver ricostruito in 

maniera non scontata i rapporti  di Giuseppe Lombardo Radice col suo maestro Giovanni 

Gentile, si sofferma ad indagare la ricezione del pensiero del pedagogista catanese presso 

il gruppo dei pedagogisti cattolici (Maria Magnocavallo, Angelo Zammarchi, Mario 

Casotti, ecc.) accomunati dalla rivista «Scuola Italiana Moderna». 

   Conte conferma nella sua illustrazione come l’influenza dell’attualismo gentiliano fu 

decisivo sulla formazione di Giuseppe Lombardo Radice, benché egli fosse solo di quattro 

anni più giovane di Gentile. E fu un’influenza che non terminò affatto quando Lombardo 

Radice si allontanò dal fascismo gentiliano: «esiste piena continuità tra il Lombardo 

Radice primo novecentesco ed il Lombardo Radice successivo, tra il teorico delle prime 

opere, strettamente legate al magistero gentiliano, e il teorico della didattica di Athena 

fanciulla. La didattica di Lombardo Radice, in sostanza, rimane ontologicamente 

collegata ad una precisa interpretazione del gentilianesimo, ed a ciò che Lombardo Radice 

leggeva come trasposizione pratica del genntilianesimo, ovvero la riforma» (p. 15). Di 

fatto Lombardo Radice, «uomo caratterialmente incline al pessimismo e alla malinconia» 

(p. 27), mentre ha una particolare propensione alla didattica, resta speculativamente 

legato all’attualismo. Per Conte per l’allontanamento da Gentile ha pesato non poco 

l’influenza della moglie Gemma Harasim (pp. 35-36). Conte spiega assai bene che il 

distacco da Gentile non fu mai definitivo, come non ci fu in lui una drastica avversione 

al regime. Più che altro dopo la fine dell’impegno ministeriale del Gentile, Lombardo 

Radice che collaborò attivamente alla riforma della scuola realizzata dal filosofo, 

continuò il percorso di educatore al quale era portato. «Il filosofo di Castelvetrano 

[Gentile] prenderà altre strade, scegliendo l’alta cultura: la riforma è in lui il punto di 

partenza per il rinnovamento spirituale degli italiani. Viceversa, per Lombardo Radice, la 

riforma rappresentava un punto d’arrivo: da quel momento compito massimo suo, e 

dell’idealismo pedagogico, sarebbe stato concretarla nelle scuole. In questo terreno e in 

queste radici, è da collocarsi l’essenza stessa di tutta la didattica di Lombardo Radice» (p. 

61). 

   Sotto tale aspetto, Conte illustra con precisione come non ci fu mai una vera rottura e 

che il divario non fu che altro la scelta di diversi percorsi, senz’altro differenti ma che 

rientrano assai bene sia all’interno delle personalità dei due pensatori sia nel clima 

culturale che soprattutto l’attualismo del primo Novecento aveva promosso. E non a caso 

Conte mostra molto chiaramente come la separazione tra “maestro” e “allievo” fosse stato 

accentuata (pp. 57-58) dalla lettura di matrice marxista (da Dina Bertoni-Jovine in poi) 

che ne fu fatta a partire dagli anni ’50 del secolo scorso.  

    Il punto principale della disamina di Conte è però nel mostrare come di fatto la didattica 



 
 
  

277  

n. 23 – luglio-dicembre 2025 

del LombardoRadice fu fatta propria dal Gruppo pedagogico di «Scuola Italiana 

Moderna», tra le più antiche riviste pedagogiche italiane e che era una delle più 

significative espressioni della volontà, propria dell’Università Cattolica del Sacro Cuore, 

di cui era rettore padre Agostino Gemelli, di fare del neotomismo la filosofia egemone in 

Italia.  

   Monsignor Angelo Zammarchi, Maria  Magnocavallo e Mario Casotti (quest’ultimo di 

chiara provenienza attualista, poi passato al neotomismo) colsero con estrema attenzione 

e grande favore il taglio didattico del Lombardo Radice sì da invitarlo a collaborare alla 

rivista. D’altra parte la formazione culturale degli attualisti non era ovviamente distante 

dalla originaria visione cristiana. Per l’incontro ancora una volta la moglie ebbe 

probabilmente un ruolo importante. «La concezione di Harasim temperò, in sostanza, 

quella di Lombardo Radice, aiutandolo a percorrere una strada propria rispetto 

all’idealismo tout court e recuperando la dimensione etico morale e la carica umanitaria 

del cristianesimo, particolarmente in sequela Christi, di quel “Cristo ‘guaritore’ ” che 

Laura Lombardo Radice ricordava, ancora a distanza di anni, nei racconti della madre» 

(pp. 80-81). E Conte puntualizza come nonostante la concezione del pedagogista catanese 

«debba essere collocata su uno sfondo ben lontano da quello della religione rivelata» (p. 

89) tuttavia nella pratica educativa essa non poteva non raccogliere consensi nel mondo 

cattolico. In altri termini  il Gruppo pedagogico cattolico si riappropriava «del meglio che 

la riflessione del Lombardo Radice poteva offrire sul piano didattico-metodologico» (p. 

97). Così per Casotti si offriva un’alternativa all’autoeducazione attualista e alla 

spontaneità attivistica dell’allievo (p. 112). Al tempo stesso veniva recuperata la 

tradizione educativa cattolica ottocentesca. «Si trattava, fondamentalmente, di riassumere 

la tradizione educativa nazionale, orientandola attraverso un impianto pedagogico 

cattolico e dandole uno svolgimento storico che le permetta di culminare nell’attivismo 

cristiano della scuola serena» (pp. 120-121).  Di qui l’attenzione che il mondo cattolico 

volse alle sorelle Agazzi e a Maria Boschetti Alberti e «le serrate critiche a Maria 

Montessori» (p. 131), attenzione peraltro condivisa da Giuseppe Lombardo Radice al 

quale molto importava la formazione di una adeguata classe magistrale. Di qui appunto 

la considerazione del ruolo delle sorelle Agazzi, su cui ben si sofferma Conte, come la 

valorizzazione, per i cattolici, del pensiero del pedagogista svizzero Eugene Dévaud. Col 

secondo dopoguerra si è poi sviluppata nel mondo pedagogico cattolico un particolare 

interesse per i metodi sperimentali e tuttavia, rileva giustamente Conte, «sono 

emblematici i programmi Ermini [per le scuole elementari] del 1955, che recepiscono 

istanze maturate nel mondo pedagogico cattolico tra anni Venti e Trenta, ma non sono 

affatto sordi alla ricezione di alcune caratteristiche del pensiero di Lombardo Radice, e 

finanche dei programmi del 1923 (centralità dell’autoeducazione del primato del rapporto 

del bambino con l’ambiente e della scuola con al famiglia, su tutti)» (p. 178). 

   Così il volume di Emilio Conte non solo offre un’analisi  equilibrata dell’itinerario 

teoretico e umano di Giuseppe Lombardo Radice, ma ne illustra con acume l’influenza 

che il pedagogista catenese ha avuto sul pensiero educativo cattolico che era destinato ad 

avere un ruolo culturale di primo piano in Italia a partire dal secondo dopoguerra. E si è 

trattato di un incontro che, in sede pedagogica, avrebbe costituito una sintesi tra 

importanti componenti della tradizione speculativa ed operativa della storia italiana.  

 

 



 
 
  

278  

n. 23 – luglio-dicembre 2025 

 

Recensione su 

 

FRANCESCO BAMONTE – ALBERTO CASTALDINI, Il fascino oscuro di 

Halloween. Domande e  risposte, Paoline, Milano 2024, pp. 124. 

 

Hervé Cavallera 

 

  La “festività” di Halloween ha sempre più successo in Italia (e naturalmente non soltanto 

in Italia), tanto da mettere in penombra la festa cristiana di Ognissanti. Al significato di 

quanto sta accadendo  l’antropologo Alberto Castaldini e l’esorcista Francesco Bamonte 

hanno cercato di rispondere attraverso una sequenza di domande che il primo ha posto al 

secondo e che consentono altresì una ricostruzione storica della nascita e sviluppo 

dell’evento.  

  Il parere di Bamonte sulla festa di Halloween è perentorio: «Halloween rientra, a mio 

avviso,  in un progetto più vasto, fortemente sostenuto dai mass media, che è non solo 

quello commerciale, bensì quello di spingere l’opinione pubblica, in particolare i bambini, 

gli adolescenti e i giovani, a familiarizzare con mentalità magiche e occulte, estranee alla 

fede e alla cultura cristiana. Si desidera, cioè, che venga meno la visione cristiana della 

vita e si torni a quella pagana» (p. 11). Non per nulla, continua l’esorcista, si imprime nei 

piccoli e nei giovani il gusto dell’orrido. «I bambini hanno bisogno della bellezza, non di 

bruttezza, perché hanno bisogno di bontà, non di cattiveria, del bene, non del male. La 

bellezza li aiuta a distinguere tra ciò che è buono e ciò che è cattivo. I genitori, gli 

educatori e, soprattutto, chi continua non solo a sostenere che Halloween è un gioco 

innocente, ma addirittura accusa di oscurantismo chi ne mette in rilievo la forte valenza 

negativa, dovrebbe assumere coscienza del reale pericolo di questa festa» (p. 12). 

  Secondo Bamonte la festa di Halloween deriva da quella pagana di Samhain. Tale nome 

significherebbe ”fine dell’estate”  e la festa era celebrata dai Celti tra la fine di ottobre e 

i primi di novembre. «Poiché in quel periodo dell’anno la luce solare va via via 

diminuendo, erano convinti che la divinità delle tenebre e della morte prevalesse sulla 

divinità della luce connessa alla vita naturale. Secondo alcuni linguisti il nome Samhaim 

deriverebbe anche dal protoceltico samoni inteso come “assemblea, festa del primo mese 

dell’anno”, forse con riferimento alla “assemblea dei vivi e dei morti”. Il tema del ritorno 

delle anime dall’aldilà è infatti centrale» (p. 22).  

   Sempre per Bamonte la manifestazione fu ripresa dai coloni irlandesi nel Nuovo 

Mondo. Costoro si trovarono di fronte ai coloni inglesi protestanti che tra le feste 

cattoliche avevano abolito anche quella di Ognissanti. I coloni irlandesi pensarono allora 

ad una festa agricola collegata alla fertilità e  cominciarono ad organizzare eventi pubblici  

durante i quali  si riprese l’antico uso celtico della lanterna, sostituita però dalla zucca, 

molto diffusa, e si cantava insieme e si raccontavano storie di fantasmi. Si è così 

sviluppato un fenomeno che ha recuperato elementi satanisti e pagani come avviene nel 

movimento Wicca che è  «considerato una religione o un percorso spirituale basato 

principalmente sulla venerazione dell’immanente divino, ritenuto dai suoi seguaci 

presente nel mondo attraverso infinite forme, ricondotte sotto un principio divino 

femminile, chiamato la dea, e sotto uno maschile chiamato il dio, entrambi emanazioni 

del cosiddetto Uno» (p. 43). Inoltre «la Wicca non distingue tra religione e magia, e 



 
 
  

279  

n. 23 – luglio-dicembre 2025 

identifica il sacro con il magico, proponendo una “religione della natura”, poiché 

divinizza quest’ultima» (p. 91).  E il volume si sofferma sulla diffusione del fenomeno e 

sui tanti casi di violenze legate all’occultismo, sì da insistere (pp. 80-81) a doversi 

impegnare nelle scuole e nelle parrocchie affinché si denunci la componente anticristiana 

di Hallowen.  

    Di fatto, secondo gli autori, tale festa genera «scenari accattivanti e attraenti che fanno 

principalmente leva su vere e proprie tecniche di autosuggestione, dietro cui però molto 

spesso si nascondono delle trappole che si rivelano molto pericolose se non letali, 

soprattutto tra le nuove generazioni» (p. 98). Nella conclusione del volume Alberto 

Castaldini insiste sul bisogno di recuperare, di fronte alla percezione del negativo propria 

di Halloween, il senso del bello e del buono poiché la bruttezza «non va in alcun modo 

associata al bene, pena la compromissione del valore stesso della vita. […]  Bene e male, 

infatti, non possono essere mescolati in modo ambiguo» (p. 115). 

   Alla luce di tutto questo appare ben chiaro come il testo costituisce non solo una 

illustrazione storica del fenomeno di Halloween, ma ha un esplicito intento religioso ed 

educativo: quello di riportare al senso del buono e del bello una società che tende invece 

a confondere ogni cosa in un edonismo sensistico assai pericoloso. Sotto tale profilo, 

l’analisi della festa di Halloween è assai interessante. Per Bamonte  «Halloween è poi 

funzionale a un altro scopo: quello di proporre l’esoterismo e l’occultismo in chiave 

positiva, persino come un dato di emancipazione culturale e sociale» (p. 110). In verità, 

molti la vivono come una sorta di carnevale macabro,  comunque come una festa 

godereccia all’insegna del “dolcetto o scherzetto”. E tuttavia è chiaro che essa apre ad 

una indistinzione tra vita e morte, tra bene male, di cui forse i bambini e i ragazzi non si 

avvedono, ma che può condurre ad un relativismo esistenziale con innegabili pericoli. E 

tutto questo avviene in un momento storico in cui, nel nostro Occidente, non solo è in atto 

un forte processo di secolarizzazione, ma sfumano i confini del lecito e dell’illecito in un 

trionfo dell’edonismo individualistico. Certo, di tale processo non è responsabile solo 

Halloween, ma la sua diffusione contribuisce allo spirito dei tempi e indubbiamente 

favorisce quel clima di accettazione del negativo che poi si manifesta nelle violenze 

familiari e di gruppo di cui purtroppo ogni giorno si ha notizia.  

   In tale contesto il volume di Bamonte e Castaldini è un’utile riflessione  sulla facilità 

con cui quotidianamente si rischia di mescolare bene e male. Comprendere tutto questo 

diventa il primo passo per poi spendersi per indicare ai giovani, e non solo a loro, i temi 

del lecito e dell’illecito.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 
  

280  

n. 23 – luglio-dicembre 2025 

 

 

Recensione su 

 

LUCIANO LANNA, Attraversare la modernità. Il pensiero inattuale di Augusto Del 

Noce,  Cantagalli, Siena 2024, pp. 496. 

 

Hervé Cavallera 

 

    Il filosofo Augusto Del Noce (1919-1989) è stato da sempre un filosofo controcorrente  

in quanto ha continuamente contestato l’immanentismo e il laicismo contemporaneo in 

nome della tradizione cattolica e tutto questo in un costante e profondo itinerario 

intellettuale  in cui ha cercato di intendere le ragioni e gli errori della modernità. E 

Luciano Lanna ripercorre nel volume lo sviluppo del pensiero delnociano.  

   Nella sua densa Prefazione (pp. 7-13) Giacomo Marramao individua che per Del Noce 

la causa dell’errore della modernità è da trovarsi  nell’idea gnostica di “autoredenzione” 

che ha condotto alla secolarizzazione della contemporaneità. E infatti il volume di 

Lamma, che presenta una esauriente bibliografia (pp. 337-362) e un grande apparato di 

note  (pp. 363-477) e in appendice (pp. 319- 336) un inedito di Del Noce, Disegno di 

attività di ricerca culturale, del 1961, è appunto concentrato sul problema della crisi della 

modernità da Cartesio ai giorni nostri. Lo stesso capitolo I che ricostruisce con cura 

l’itinerario umano e accademico di Del Noce mostra come gradualmente egli abbia 

costruito una filosofia come metapolitica, anche in un confronto serrato con l’attualismo 

di Gentile oltre che con ideologie, come il comunismo, che hanno caratterizzato il 

Novecento.  

   Per Del Noce  la modernità scaturisce dalla crisi emersa dalle guerre di religione:  «non 

sorge nel segno della consapevolezza filosofica, né dell’affermazione ottimistica di un 

dominio dell’uomo contrapposto al medievale regno di Dio, come era nella narrazione di 

matrice illuministica o idealistica. Semmai in origine si pone come tragica presa d’atto 

dell’unità della respublica cristiana europea. Proprio in quest’orizzonte è con Cartesio 

che per la prima volta emerge l’idea di una filosofia “autonoma” dalla teologia» (p. 113). 

Ciò non vuol dire, ricorda Lanna, che Del Noce approvi il nichilismo contemporaneo che 

vede come ineluttabile la crisi, né crede che il corretto tradizionalismo sia un impossibile 

ritorno al passato.  «Del Noce ribadisce la sua precisa idea di “tradizione” fondata sul 

permanere ontologico di verità eterne tali da permettere però di vivere l’eterno nel tempo 

e nella storia, di verità eterne che, in quanto metastoriche, “possono essere consegnate 

(“tradizione” da tradere) di generazione in generazione (o, meglio, quel che è consegnato 

è il segno sensibile che serve a richiamarle)”» (p. 141).  Di qui in Del Noce il tentativo  

di recuperare lo storicismo di Vico connettendo, diversamente da Croce, il verum-factum 

all’ontologismo e quindi la verità storica e la sovrastoricità (p. 177). Ne segue il decisivo 

oltrepassamento delnociano di Marx. Il marxismo è visto da Del Noce «come la prima 

compiuta filosofia totalitaria della nostra epoca, quella in cui la rivoluzione prende il 

posto del sistema e il rivoluzionario quello del filosofo; ciò causerebbe un contraccolpo 

decisivo ai fini dell’interpretazione della storia contemporanea, che non sarebbe più 

accessibile  dai modi dell’ermeneutica storica, ma dovrebbe richiamarsi a una 

consapevole priorità del momento ideale e filosofico» (p. 217). Da parte sua Gentile  nega 



 
 
  

281  

n. 23 – luglio-dicembre 2025 

in maniera radicale, prima di Heidegger, ogni principio metastorico contribuendo anche 

lui a quella affermazione della  «concezione della modernità come “secolarizzazione”, 

tipica del pensiero laico, secondo cui la modernità coinciderebbe tout court con un 

irreversibile tragitto verso l’immanenza assoluta» (p. 241). Ecco allora, per Del Noce, il 

nichilismo compiuto che emerge dallo sviluppo dello gnosticismo moderno.  

   Mettendo da parte ogni pretesa totalitaria marxista, propria degli anni Sessanta del 

secolo scorso, «per Del Noce rimane indispensabile tenere nella giusta considerazione 

ontologica quel piano metastorico della trascendenza che va declinato simultaneamente 

ma separatamente rispetto al delinearsi della storicità» (p. 253), sostenendo un 

orientamento ucronico per il quale «la storia è sempre aperta, poiché non esiste una legge 

generale di determinazione degli eventi» (p. 302). Pertanto, secondo Lanna,  «non, quindi, 

“filosofo della politica”, Augusto Del Noce, ma rigorosamente “filosofo transpolitico”, 

per il quale l’orizzonte della “polis” viene attraversato storicamente al fine di delineare la 

filosofia attraverso il presente storico, e così soltanto superare le aporie e le 

contraddizioni della contemporaneità» (p. 308). Mettendo da parte le velleità totalitarie 

assai forti negli anni in cui visse (e invero non sparite), per Lanna è «proprio la storicità 

delle idee dell’approccio ucronico, da un lato porre al centro l’attualità storica, dall’altro 

a consentire al filosofo torinese di procedere in una rilettura di quella temporalizzazione 

storica in grado di destrutturare l’esclusività di una modernità a senso unico» (p. 315).  

   In tal modo l’ampio studio di Luciano Lanna recupera l’ “inattualità” del pensiero di 

Del Noce sia come lettura delle ragioni del fallimento di rivoluzioni come quelle 

illuministiche e marxiste sia, da un punto di vista positivo, come capacità della ricerca 

della dimensione trascendente all’interno di un divenire storico in cui possa veramente 

affermarsi la vera libertà che superi ogni forma di nichilismo.  

   In fondo, l’ampia trattazione di Lanna mostra soprattutto come Del Noce abbia 

sostenuto da sempre i limiti di un pensiero che si chiude in determinismo storico di 

qualsiasi natura, mentre egli si apre  ad un ontologismo storico ed esistenziale. In tal modo 

un filosofo, spesso letto come reazionario, si manifesta come un autore che sviluppa sin 

dall’inizio della sua riflessione una critica di ogni convincimento storicistico astratto. 

Così nel saggio inedito del 1961, egli scrive: «il primo problema che i cattolici devono 

oggi affrontare, imposto dalla natura stessa dell’avversario, è quello della revisione del 

periodizzamento storico consueto» (p. 336) e per tutta la sua vita Augusto Del Noce ha 

voluto non solo disvelare delle connessioni tra orientamenti ufficialmente di diversa 

natura ma volti ad una reale secolarizzazione, bensì si è posto contro ogni establishment 

reclamando le ragioni di una libertà esistenziale che non si chiude nelle velleità 

dell’immediato presente. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 
  

282  

n. 23 – luglio-dicembre 2025 

 

Recensione su 

 

STEVEN NADLER, Descartes e il rinnovamento della filosofia, trad. it., Einaudi, Torino 

2024, pp. XII-256. 

 

Hervé Cavallera 

 

    Steven Nadler, professore di filosofia all’University of Winsconsin- Madison, noto in 

Italia per alcuni suoi volumi su Spinoza e l’Olanda del suo tempo, nel presente volume, 

pubblicato in inglese nel 2023, illustra la vita e alcuni capisaldi  del pensiero di Cartesio. 

Nell’Introduzione Nadler si chiede  quale è stato il momento in cui la filosofia  è divenuta 

“moderna” e ritiene che ciò si trova nella ricerca di Descartes, il quale «piuttosto che 

lavorare all’interno di un sistema consolidato, persino codificato, [..] cercò nuove basi 

metodologiche, epistemologiche e metafisiche per la scoperta della  verità della scienza» 

(p. XI).  

    In realtà, Nadler sviluppa la sua argomentazione con una accorta narrazione in cui le 

vicende della vita si intrecciano con quelle dello sviluppo della ricerca speculativa, 

rilevando, a proposito dei rapporti tra Cartesio e Beeckman che «la disputa con amici o 

colleghi rappresenterà una sorta di schema ricorrente nel corso di tutta la sua vita» (p. 21). 

E si tratta di una vita riparata, ma non priva di scontri e destinata, come si sa,   a 

concludersi (11 febbraio 1650)  nella fredda Stoccolma. A tal proposito Nadler  ricorda 

che i resti del filosofo, 16 anni dopo la sua morte, furono spediti in Francia e  sepolti a 

Parigi nella chiesa di Saint-Geneviève-du-Mont che fu messa a soqquadro durante la 

rivoluzione francese. Nel 1819 presunti, ad avviso di Nadler, resti di Cartesio trovarono 

nuova sepoltura nella chiesa di Saint-Germain-des-Prés.Vero è che dalla Svezia 

inizialmente non fu inviato il cranio del filosofo. «Si dice che nel 1666 la testa di 

Descartes rimase in Svezia, per essere inviata in Francia solo successivamente. Pare che 

ora si trovi in una teca del  Musée de l’homme di Parigi» (p. 4).  

   Sempre per Nadler lo sviluppo del pensiero del filosofo (nato il 31 marzo del 1596) è 

ovviamente graduale e senza una precisa visione d’insieme.  Pertanto quando Descartes 

nel giugno del 1632 scrive a Mersenne sul suo lavoro «non è chiaro se stia parlando 

soltanto del corpo umano e delle sue funzioni puramente fisiche, o dell’essere umano 

nella sua interezza – un’unione di mente e corpo. Non è nemmeno chiaro quale sia il 

punto esatto del Mondo in cui viene discussa la “natura dell’uomo”, qualunque cosa essa 

comprenda» (p. 52). In realtà, l’intento di Cartesio, per Nadler, è ricostruire la casa del 

sapere liberando «la mente dalle sue vecchie e discutibili opinioni, sia le ingenue credenze 

dettate dal senso comune, alcune delle quali possono essere vere ma prive di un’adeguata 

giustificazione, sia dalle più sofisticate ma false teorie della Scolastica aristotelica» (p. 

84) e tale compito lo induce ad adottare  «quella che chiama “una morale provvisoria”, in 

modo da continuare a svolgere le attività ordinarie della vita senza interruzioni e, cosa 

altrettanto importante, senza attirare l’attenzione su di sé» (p. 85). Di qui, per la ricerca 

della verità, il suo ricorrere al dubbio metodico per pervenire infine al “penso dunque 

sono”. E Nadler si sofferma (pp. 127-140), successivamente  sulle obiezioni  alle 

Meditazioni metafisiche che a Descartes arrivano da Thomas Hobbes,  Antoine Arnauld, 

Pierre Gassendi, per passare poi alla illustrazione dei Principî della filosofia che per 



 
 
  

283  

n. 23 – luglio-dicembre 2025 

Nadler  «rappresentano un trattato tanto ambizioso, quanto Descartes aveva immaginato 

Il Mondo, forse anche di più.  Con straordinaria sicurezza – o con quella che i suoi critici 

consideravano un’impertinente audacia – Descartes intendeva il suo libro di testo come 

un’opera capace di fornire gli strumenti metafisici e fisici per una comprensione 

approfondita del regno celeste e di quello terrestre» (p. 173). 

   Infine Nadler tratteggia il soggiorno svedese di Cartesio e la sua morte, chiedendosi alla 

fine del volume  se Descartes sia stato effettivamente il padre della filosofia moderna. 

Ecco il uso punto di vista: «Dipende, ovviamente, da cosa si intende per “moderno”. Ci 

sono stati certamente pensatori più radicali e originali che potrebbero rivendicare questo 

titolo in modo altrettanto legittimo: Spinoza nel XVII secolo, Hume nel XVIII. Ma non 

c’è dubbio che nel XVII secolo Descartes abbia giocato un ruolo cruciale nel 

rinnovamento della filosofia (compresa la filosofia della natura o “scienza”) e abbia 

fornito un contributo rilevante nel fondarla su basi più razionali e stabilire i suoi obiettivi 

per larga parte delle riflessioni future. Ma non era da solo, e un quadro più completo lo 

collocherebbe tra una serie di figure di rilievo che operarono in quel periodo – Hobbes, 

Spinoza, Boyle, Locke, Leibiniz, Newton – che concorsero in maniera significativa a quel 

rinnovamento. Quindi forse non il padre della filosofia moderna, ma certamente uno dei 

suoi genitori» (pp. 215-216). Una valutazione che però nulla dice sulla specificità del 

contributo speculativo di Cartesio.  

    Invero, il volume di Steven Nadler più che soffermarsi sulla peculiarità del pensiero 

cartesiano, è una introduzione alla figura e all’opera del filosofo francese.  Attenta nella 

ricostruzione di diversi elementi, rimane però generica nella sua conclusione finale nella 

constatazione della compresenza di diversi apporti per il rinnovamento del pensiero 

moderno, senza peraltro molto addentrarsi nel ruolo che il cogito ergo sum, attraverso il 

soggetto pensante, ha avuto nello sviluppo della filosofia moderna e contemporanea. In 

realtà, ciò che sembra maggiormente interessare a Nadler  è il tema della corporeità, per 

cui  «il requiem delle idee cartesiane […] fu cantato da un inglese. Isaac Newton […] 

evitò (per lo più) il tipo di speculazione (“formulare delle ipotesi”) sui fondamenti 

metafisici delle leggi di natura e dei fenomeni fisici che era così centrale nella filosofia di 

Descartes. Introdusse anche forze attrattive e repulsive “che agiscono a distanza” tra i 

corpi e sostituì il moto assoluto al moto relativo di Descartes. Rimpiazzando la cinetica 

del cosmo cartesiano con la dinamica della meccanica classica, Newton elevò la filosofia 

meccanica a un livello molto più sofisticato dal punto di vista matematico» (p. 214). Ogni 

collegamento tra cartesianismo e idealismo è di conseguenza ignorato. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 
  

284  

n. 23 – luglio-dicembre 2025 

 

Recensione su 

 

STEVEN NADLER, Descartes e il rinnovamento della filosofia, trad. it., Einaudi, Torino 

2024, pp. XII-256. 

 

Hervé Cavallera 

 

    Steven Nadler, professore di filosofia all’University of Winsconsin- Madison, noto in 

Italia per alcuni suoi volumi su Spinoza e l’Olanda del suo tempo, nel presente volume, 

pubblicato in inglese nel 2023, illustra la vita e alcuni capisaldi  del pensiero di Cartesio. 

Nell’Introduzione Nadler si chiede  quale è stato il momento in cui la filosofia  è divenuta 

“moderna” e ritiene che ciò si trova nella ricerca di Descartes, il quale «piuttosto che 

lavorare all’interno di un sistema consolidato, persino codificato, [..] cercò nuove basi 

metodologiche, epistemologiche e metafisiche per la scoperta della  verità della scienza» 

(p. XI).  

    In realtà, Nadler sviluppa la sua argomentazione con una accorta narrazione in cui le 

vicende della vita si intrecciano con quelle dello sviluppo della ricerca speculativa, 

rilevando, a proposito dei rapporti tra Cartesio e Beeckman che «la disputa con amici o 

colleghi rappresenterà una sorta di schema ricorrente nel corso di tutta la sua vita» (p. 21). 

E si tratta di una vita riparata, ma non priva di scontri e destinata, come si sa,   a 

concludersi (11 febbraio 1650)  nella fredda Stoccolma. A tal proposito Nadler  ricorda 

che i resti del filosofo, 16 anni dopo la sua morte, furono spediti in Francia e  sepolti a 

Parigi nella chiesa di Saint-Geneviève-du-Mont che fu messa a soqquadro durante la 

rivoluzione francese. Nel 1819 presunti, ad avviso di Nadler, resti di Cartesio trovarono 

nuova sepoltura nella chiesa di Saint-Germain-des-Prés.Vero è che dalla Svezia 

inizialmente non fu inviato il cranio del filosofo. «Si dice che nel 1666 la testa di 

Descartes rimase in Svezia, per essere inviata in Francia solo successivamente. Pare che 

ora si trovi in una teca del  Musée de l’homme di Parigi» (p. 4).  

   Sempre per Nadler lo sviluppo del pensiero del filosofo (nato il 31 marzo del 1596) è 

ovviamente graduale e senza una precisa visione d’insieme.  Pertanto quando Descartes 

nel giugno del 1632 scrive a Mersenne sul suo lavoro «non è chiaro se stia parlando 

soltanto del corpo umano e delle sue funzioni puramente fisiche, o dell’essere umano 

nella sua interezza – un’unione di mente e corpo. Non è nemmeno chiaro quale sia il 

punto esatto del Mondo in cui viene discussa la “natura dell’uomo”, qualunque cosa essa 

comprenda» (p. 52). In realtà, l’intento di Cartesio, per Nadler, è ricostruire la casa del 

sapere liberando «la mente dalle sue vecchie e discutibili opinioni, sia le ingenue credenze 

dettate dal senso comune, alcune delle quali possono essere vere ma prive di un’adeguata 

giustificazione, sia dalle più sofisticate ma false teorie della Scolastica aristotelica» (p. 

84) e tale compito lo induce ad adottare  «quella che chiama “una morale provvisoria”, in 

modo da continuare a svolgere le attività ordinarie della vita senza interruzioni e, cosa 

altrettanto importante, senza attirare l’attenzione su di sé» (p. 85). Di qui, per la ricerca 

della verità, il suo ricorrere al dubbio metodico per pervenire infine al “penso dunque 

sono”. E Nadler si sofferma (pp. 127-140), successivamente  sulle obiezioni  alle 

Meditazioni metafisiche che a Descartes arrivano da Thomas Hobbes,  Antoine Arnauld, 

Pierre Gassendi, per passare poi alla illustrazione dei Principî della filosofia che per 



 
 
  

285  

n. 23 – luglio-dicembre 2025 

Nadler  «rappresentano un trattato tanto ambizioso, quanto Descartes aveva immaginato 

Il Mondo, forse anche di più.  Con straordinaria sicurezza – o con quella che i suoi critici 

consideravano un’impertinente audacia – Descartes intendeva il suo libro di testo come 

un’opera capace di fornire gli strumenti metafisici e fisici per una comprensione 

approfondita del regno celeste e di quello terrestre» (p. 173). 

   Infine Nadler tratteggia il soggiorno svedese di Cartesio e la sua morte, chiedendosi alla 

fine del volume  se Descartes sia stato effettivamente il padre della filosofia moderna. 

Ecco il uso punto di vista: «Dipende, ovviamente, da cosa si intende per “moderno”. Ci 

sono stati certamente pensatori più radicali e originali che potrebbero rivendicare questo 

titolo in modo altrettanto legittimo: Spinoza nel XVII secolo, Hume nel XVIII. Ma non 

c’è dubbio che nel XVII secolo Descartes abbia giocato un ruolo cruciale nel 

rinnovamento della filosofia (compresa la filosofia della natura o “scienza”) e abbia 

fornito un contributo rilevante nel fondarla su basi più razionali e stabilire i suoi obiettivi 

per larga parte delle riflessioni future. Ma non era da solo, e un quadro più completo lo 

collocherebbe tra una serie di figure di rilievo che operarono in quel periodo – Hobbes, 

Spinoza, Boyle, Locke, Leibiniz, Newton – che concorsero in maniera significativa a quel 

rinnovamento. Quindi forse non il padre della filosofia moderna, ma certamente uno dei 

suoi genitori» (pp. 215-216). Una valutazione che però nulla dice sulla specificità del 

contributo speculativo di Cartesio.  

    Invero, il volume di Steven Nadler più che soffermarsi sulla peculiarità del pensiero 

cartesiano, è una introduzione alla figura e all’opera del filosofo francese.  Attenta nella 

ricostruzione di diversi elementi, rimane però generica nella sua conclusione finale nella 

constatazione della compresenza di diversi apporti per il rinnovamento del pensiero 

moderno, senza peraltro molto addentrarsi nel ruolo che il cogito ergo sum, attraverso il 

soggetto pensante, ha avuto nello sviluppo della filosofia moderna e contemporanea. In 

realtà, ciò che sembra maggiormente interessare a Nadler  è il tema della corporeità, per 

cui  «il requiem delle idee cartesiane […] fu cantato da un inglese. Isaac Newton […] 

evitò (per lo più) il tipo di speculazione (“formulare delle ipotesi”) sui fondamenti 

metafisici delle leggi di natura e dei fenomeni fisici che era così centrale nella filosofia di 

Descartes. Introdusse anche forze attrattive e repulsive “che agiscono a distanza” tra i 

corpi e sostituì il moto assoluto al moto relativo di Descartes. Rimpiazzando la cinetica 

del cosmo cartesiano con la dinamica della meccanica classica, Newton elevò la filosofia 

meccanica a un livello molto più sofisticato dal punto di vista matematico» (p. 214). Ogni 

collegamento tra cartesianismo e idealismo è di conseguenza ignorato. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 
  

286  

n. 23 – luglio-dicembre 2025 

 

 

Recensione del libro D. COLELLA, D. MONACIS,  M. LADOGANA,  Il gioco nelle 

attività motorie in età evolutiva, Progedit, Bari, 2004, pp. 308 

 

Giacomo Pascali 

 

Il volume “Il gioco nelle attività motorie in età evolutiva. Teorie e modelli d’intervento 

educativo. Nuovi paradigmi e nuovi scenari” curato da Dario Colella, Domenico Monacis 

e Manuela Ladogana, si configura come un significativo contributo interdisciplinare nel 

panorama delle scienze motorie e pedagogiche, offrendo un approccio al fenomeno 

“gioco” come espressione dell’unità della persona, strumento privilegiato di sviluppo 

motorio, cognitivo, emotivo e sociale in modo particolare nell’età evolutiva.  

La raccolta di saggi e contributi – scritti da ricercatori e docenti provenienti da diversi 

ambiti scientifici ed esperienze – si distingue per la capacità di integrare prospettive 

teoriche e pratiche, spaziando dalle radici filosofiche del gioco, fino alle più recenti 

ricerche neuroscientifiche e applicazioni metodologiche in ambito scolastico.  

Il testo si articola in una pluralità di voci che, pur nella loro diversità, convergono sull’idea 

del gioco come “dispositivo pedagogico” centrale per la promozione del benessere e delle 

competenze motorie nei bambini e dei giovani. 

Un aspetto di rilievo del volume risiede nell’approccio olistico al gioco, che si concretizza 

nella capacità di trattarlo non solo come momento di svago, ma come esperienza 

strutturata e consapevole in grado di sostenere lo sviluppo delle funzioni cognitive-

esecutive, delle life skills e dell’autoefficacia percepita.  

Emergono interessanti e fecondi ambiti di sviluppo per la ricerca interdisciplinare. Tra i 

vari contributi ad es., quello di Agosti e Zappettini, riflette sul concetto di “lifelong 

playing” e sottolinea come la giocosità sia una dimensione trasversale alla vita 

dell’individuo, legata alla promozione della salute ed alla cura del sé, nonché alla 

costruzione identitaria e alla crescita globale del bambino. 

Il volume dedica, inoltre, ampio spazio alla valenza educativa e inclusiva del gioco, come 

emerge nel contributo di Ascione, che evidenzia il potenziale del gioco corporeo-motorio 

per la valorizzazione delle competenze cognitive e relazionali nella scuola primaria.  

Il passaggio dal gioco allo sport, l’analisi delle fasi di transizione e accompagnamento 

educativo, emergono nel contributo di Sannicandro sull’avviamento allo sport, in cui si 

sottolinea la necessità di superare la dicotomia tra attività ludiche e avviamento sportivo, 

integrando contenuti e metodi per una continuità esperienziale che supporti la formazione 

motoria e riduca il rischio di abbandono sportivo precoce. 

Un ulteriore punto di forza del testo è l’analisi delle relazioni tra esperienze ludico-

motorie e sviluppo affettivo della persona, come discusso da Fratini e Russo, che 

propongono una visione del gioco come “ponte” tra la sfera psichica e quella corporea, 

evidenziando il ruolo delle emozioni e della relazione educativa nella costruzione del 

benessere globale. Altrettanto significativa è la riflessione di Simonetti sulla pedagogia 

del gioco, che pone l’accento sullo sviluppo integrale del bambino e sulle potenzialità 

espressive e sociali del gioco come “arte” educativa. 

La promozione della salute e la prevenzione delle patologie della sedentarietà emergono 

nel contributo sul progetto SBAM (Monacis, Pascali e Colella), che documenta un 



 
 
  

287  

n. 23 – luglio-dicembre 2025 

intervento didattico pluriennale nelle scuole primarie finalizzato alla promozione 

dell’alfabetizzazione motoria e alla prevenzione dell’obesità. I risultati quantitativi e 

qualitativi del progetto confermano l’importanza delle attività ludico-motorie nel 

miglioramento delle prestazioni fisiche, della percezione del sé e del divertimento 

percepito, anche nei bambini con sovrappeso e obesità. 

Dal punto di vista metodologico, il libro offre un’analisi del contributo educativo offerto 

dal gioco purché sia sostenuto da differenti stili di insegnamento, suggerendo un 

approccio flessibile e centrato sul bambino, in grado di valorizzare la motivazione, la 

creatività e la scoperta autonoma delle soluzioni motorie.  

In questo senso, si evidenzia come il gioco, in tutte le sue forme (strutturato, libero, 

tradizionale o innovativo), rappresenti un “campo di esperienza” imprescindibile per la 

costruzione di un’educazione motoria autentica e significativa. 

Dal punto di vista editoriale, il volume si distingue per la chiarezza espositiva, la coerenza 

interna e l’accuratezza bibliografica, che lo rendono uno strumento di riferimento per 

ricercatori, docenti e professionisti del settore motorio e sportivo.  

Tuttavia, la ricchezza e la varietà dei contributi potrebbero richiedere al lettore non 

specialista un certo impegno per cogliere appieno le sfumature concettuali e le 

implicazioni metodologiche. 

In conclusione, “Il gioco nelle attività motorie in età evolutiva” rappresenta un’opera 

fondamentale e innovativa per comprendere le potenzialità del gioco come veicolo di 

educazione e promozione della salute, in una prospettiva che integra teoria, ricerca 

empirica e prassi educativa. 

Il volume offre una panoramica aggiornata e stimolante sulle sfide e sulle opportunità che 

il gioco motorio offre ai contesti educativi, confermandosi un testo imprescindibile per 

chi voglia esplorare il valore formativo e culturale del gioco nel percorso di crescita della 

persona in particolare nell’età evolutiva. 

 

 

 

 

 


