HE
n. 23 — luglio-dicembre 2025 Mizar. Costellazione di pensieri

e

Rivista del Dipartimento di Studi Umanistici
Unisalento

Recensione su:

EMILIO CONTE, Un incontro controverso. Giuseppe Lombardo Radice e il Gruppo
pedagogico di «Scuola Italiana Moderna» (1920-1950), Edizioni Studium, Roma 2025,
pp. 192.

Hervé Cavallera

Il volume di Emilio Conte € assai interessante in quanto, dopo aver ricostruito in
maniera non scontata i rapporti di Giuseppe Lombardo Radice col suo maestro Giovanni
Gentile, si sofferma ad indagare la ricezione del pensiero del pedagogista catanese presso
il gruppo dei pedagogisti cattolici (Maria Magnocavallo, Angelo Zammarchi, Mario
Casotti, ecc.) accomunati dalla rivista «Scuola Italiana Moderna.

Conte conferma nella sua illustrazione come 1’influenza dell’attualismo gentiliano fu
decisivo sulla formazione di Giuseppe Lombardo Radice, benché egli fosse solo di quattro
anni piu giovane di Gentile. E fu un’influenza che non termino affatto quando Lombardo
Radice si allontano dal fascismo gentiliano: «esiste piena continuita tra il Lombardo
Radice primo novecentesco ed il Lombardo Radice successivo, tra il teorico delle prime
opere, strettamente legate al magistero gentiliano, e il teorico della didattica di Athena
fanciulla. La didattica di Lombardo Radice, in sostanza, rimane ontologicamente
collegata ad una precisa interpretazione del gentilianesimo, ed a cio che Lombardo Radice
leggeva come trasposizione pratica del genntilianesimo, ovvero la riforma» (p. 15). Di
fatto Lombardo Radice, «uomo caratterialmente incline al pessimismo e alla malinconia»
(p. 27), mentre ha una particolare propensione alla didattica, resta speculativamente
legato all’attualismo. Per Conte per 1’allontanamento da Gentile ha pesato non poco
I’influenza della moglie Gemma Harasim (pp. 35-36). Conte spiega assai bene che il
distacco da Gentile non fu mai definitivo, come non ci fu in lui una drastica avversione
al regime. Piu che altro dopo la fine dell’impegno ministeriale del Gentile, Lombardo
Radice che collaboro attivamente alla riforma della scuola realizzata dal filosofo,
continuo il percorso di educatore al quale era portato. «ll filosofo di Castelvetrano
[Gentile] prendera altre strade, scegliendo 1’alta cultura: la riforma e in lui il punto di
partenza per il rinnovamento spirituale degli italiani. Viceversa, per Lombardo Radice, la
riforma rappresentava un punto d’arrivo: da quel momento compito massimo suo, €
dell’idealismo pedagogico, sarebbe stato concretarla nelle scuole. In questo terreno e in
queste radici, ¢ da collocarsi I’essenza stessa di tutta la didattica di Lombardo Radice» (p.
61).

Sotto tale aspetto, Conte illustra con precisione come non ci fu mai una vera rottura e
che il divario non fu che altro la scelta di diversi percorsi, senz’altro differenti ma che
rientrano assai bene sia all’interno delle personalita dei due pensatori sia nel clima
culturale che soprattutto I’attualismo del primo Novecento aveva promosso. E non a caso
Conte mostra molto chiaramente come la separazione tra “maestro” e “allievo” fosse stato
accentuata (pp. 57-58) dalla lettura di matrice marxista (da Dina Bertoni-Jovine in poi)
che ne fu fatta a partire dagli anni ’50 del secolo scorso.

Il punto principale della disamina di Conte & pero nel mostrare come di fatto la didattica

276

DOI Code: 10.1285/i24995835v2025n23p276




HE
n. 23 — luglio-dicembre 2025 Mizar. Costellazione di pensieri

e

Rivista del Dipartimento di Studi Umanistici
Unisalento

del LombardoRadice fu fatta propria dal Gruppo pedagogico di «Scuola Italiana
Moderna», tra le piu antiche riviste pedagogiche italiane e che era una delle piu
significative espressioni della volonta, propria dell’Universita Cattolica del Sacro Cuore,
di cui era rettore padre Agostino Gemelli, di fare del neotomismo la filosofia egemone in
Italia.

Monsignor Angelo Zammarchi, Maria Magnocavallo e Mario Casotti (quest’ultimo di
chiara provenienza attualista, poi passato al neotomismo) colsero con estrema attenzione
e grande favore il taglio didattico del Lombardo Radice si da invitarlo a collaborare alla
rivista. D’altra parte la formazione culturale degli attualisti non era ovviamente distante
dalla originaria visione cristiana. Per l’incontro ancora una volta la moglie ebbe
probabilmente un ruolo importante. «La concezione di Harasim tempero, in sostanza,
quella di Lombardo Radice, aiutandolo a percorrere una strada propria rispetto
all’idealismo tout court e recuperando la dimensione etico morale e la carica umanitaria
del cristianesimo, particolarmente in sequela Christi, di quel “Cristo ‘guaritore’ ” che
Laura Lombardo Radice ricordava, ancora a distanza di anni, nei racconti della madre»
(pp. 80-81). E Conte puntualizza come nonostante la concezione del pedagogista catanese
«debba essere collocata su uno sfondo ben lontano da quello della religione rivelata» (p.
89) tuttavia nella pratica educativa essa non poteva non raccogliere consensi nel mondo
cattolico. In altri termini il Gruppo pedagogico cattolico si riappropriava «del meglio che
la riflessione del Lombardo Radice poteva offrire sul piano didattico-metodologico» (p.
97). Cosi per Casotti si offriva un’alternativa all’autoeducazione attualista e alla
spontaneita attivistica dell’allievo (p. 112). Al tempo stesso veniva recuperata la
tradizione educativa cattolica ottocentesca. «Si trattava, fondamentalmente, di riassumere
la tradizione educativa nazionale, orientandola attraverso un impianto pedagogico
cattolico e dandole uno svolgimento storico che le permetta di culminare nell’attivismo
cristiano della scuola serena» (pp. 120-121). Di qui I’attenzione che il mondo cattolico
volse alle sorelle Agazzi e a Maria Boschetti Alberti e «le serrate critiche a Maria
Montessori» (p. 131), attenzione peraltro condivisa da Giuseppe Lombardo Radice al
quale molto importava la formazione di una adeguata classe magistrale. Di qui appunto
la considerazione del ruolo delle sorelle Agazzi, su cui ben si sofferma Conte, come la
valorizzazione, per i cattolici, del pensiero del pedagogista svizzero Eugene Dévaud. Col
secondo dopoguerra si € poi sviluppata nel mondo pedagogico cattolico un particolare
interesse per i metodi sperimentali e tuttavia, rileva giustamente Conte, «sono
emblematici i programmi Ermini [per le scuole elementari] del 1955, che recepiscono
istanze maturate nel mondo pedagogico cattolico tra anni Venti e Trenta, ma non sono
affatto sordi alla ricezione di alcune caratteristiche del pensiero di Lombardo Radice, e
finanche dei programmi del 1923 (centralita dell’autoeducazione del primato del rapporto
del bambino con I’ambiente e della scuola con al famiglia, su tutti)» (p. 178).

Cosi il volume di Emilio Conte non solo offre un’analisi equilibrata dell’itinerario
teoretico e umano di Giuseppe Lombardo Radice, ma ne illustra con acume 1’influenza
che il pedagogista catenese ha avuto sul pensiero educativo cattolico che era destinato ad
avere un ruolo culturale di primo piano in Italia a partire dal secondo dopoguerra. E si &
trattato di un incontro che, in sede pedagogica, avrebbe costituito una sintesi tra
importanti componenti della tradizione speculativa ed operativa della storia italiana.

277




n. 23 — luglio-dicembre 2025

HE
Mizar. Costellazione di pensieri

e

Rivista del Dipartimento di Studi Umanistici

Unisalento

Recensione su

FRANCESCO BAMONTE - ALBERTO CASTALDINI, Il fascino oscuro di
Halloween. Domande e risposte, Paoline, Milano 2024, pp. 124.

Hervé Cavallera

La “festivita” di Halloween ha sempre piu successo in Italia (e naturalmente non soltanto
in Italia), tanto da mettere in penombra la festa cristiana di Ognissanti. Al significato di
quanto sta accadendo 1’antropologo Alberto Castaldini e 1’esorcista Francesco Bamonte
hanno cercato di rispondere attraverso una sequenza di domande che il primo ha posto al
secondo e che consentono altresi una ricostruzione storica della nascita e sviluppo
dell’evento.

Il parere di Bamonte sulla festa di Halloween é perentorio: «Halloween rientra, a mio
avviso, in un progetto piu vasto, fortemente sostenuto dai mass media, che € non solo
quello commerciale, bensi quello di spingere 1’opinione pubblica, in particolare i bambini,
gli adolescenti e i giovani, a familiarizzare con mentalita magiche e occulte, estranee alla
fede e alla cultura cristiana. Si desidera, ciog, che venga meno la visione cristiana della
vita e si torni a quella paganay (p. 11). Non per nulla, continua 1’esorcista, si imprime nei
piccoli e nei giovani il gusto dell’orrido. «I bambini hanno bisogno della bellezza, non di
bruttezza, perché hanno bisogno di bonta, non di cattiveria, del bene, non del male. La
bellezza li aiuta a distinguere tra cio che e buono e cio che é cattivo. | genitori, gli
educatori e, soprattutto, chi continua non solo a sostenere che Halloween e un gioco
innocente, ma addirittura accusa di oscurantismo chi ne mette in rilievo la forte valenza
negativa, dovrebbe assumere coscienza del reale pericolo di questa festa» (p. 12).

Secondo Bamonte la festa di Halloween deriva da quella pagana di Samhain. Tale nome
significherebbe fine dell’estate” e la festa era celebrata dai Celti tra la fine di ottobre e
1 primi di novembre. «Poiché in quel periodo dell’anno la luce solare va via via
diminuendo, erano convinti che la divinita delle tenebre e della morte prevalesse sulla
divinita della luce connessa alla vita naturale. Secondo alcuni linguisti il nome Samhaim
deriverebbe anche dal protoceltico samoni inteso come “assemblea, festa del primo mese
dell’anno”, forse con riferimento alla “assemblea dei vivi e dei morti”. Il tema del ritorno
delle anime dall’aldila ¢ infatti centrale» (p. 22).

Sempre per Bamonte la manifestazione fu ripresa dai coloni irlandesi nel Nuovo
Mondo. Costoro si trovarono di fronte ai coloni inglesi protestanti che tra le feste
cattoliche avevano abolito anche quella di Ognissanti. I coloni irlandesi pensarono allora
ad una festa agricola collegata alla fertilita e cominciarono ad organizzare eventi pubblici
durante 1 quali si riprese 1’antico uso celtico della lanterna, sostituita pero dalla zucca,
molto diffusa, e si cantava insieme e si raccontavano storie di fantasmi. Si é cosi
sviluppato un fenomeno che ha recuperato elementi satanisti e pagani come avviene nel
movimento Wicca che & «considerato una religione o un percorso spirituale basato
principalmente sulla venerazione dell’immanente divino, ritenuto dai suoi seguaci
presente nel mondo attraverso infinite forme, ricondotte sotto un principio divino
femminile, chiamato la dea, e sotto uno maschile chiamato il dio, entrambi emanazioni
del cosiddetto Uno» (p. 43). Inoltre «la Wicca non distingue tra religione e magia, e

278




HE
n. 23 — luglio-dicembre 2025 Mizar. Costellazione di pensieri

e

Rivista del Dipartimento di Studi Umanistici
Unisalento

identifica il sacro con il magico, proponendo una “religione della natura”, poiché
divinizza quest’ultima» (p. 91). E il volume si sofferma sulla diffusione del fenomeno e
sui tanti casi di violenze legate all’occultismo, si da insistere (pp. 80-81) a doversi
impegnare nelle scuole e nelle parrocchie affinché si denunci la componente anticristiana
di Hallowen.

Di fatto, secondo gli autori, tale festa genera «scenari accattivanti e attraenti che fanno
principalmente leva su vere e proprie tecniche di autosuggestione, dietro cui pero molto
spesso si nascondono delle trappole che si rivelano molto pericolose se non letali,
soprattutto tra le nuove generazioni» (p. 98). Nella conclusione del volume Alberto
Castaldini insiste sul bisogno di recuperare, di fronte alla percezione del negativo propria
di Halloween, il senso del bello e del buono poiché la bruttezza «non va in alcun modo
associata al bene, pena la compromissione del valore stesso della vita. [...] Bene e male,
infatti, non possono essere mescolati in modo ambiguo» (p. 115).

Alla luce di tutto questo appare ben chiaro come il testo costituisce non solo una
illustrazione storica del fenomeno di Halloween, ma ha un esplicito intento religioso ed
educativo: quello di riportare al senso del buono e del bello una societa che tende invece
a confondere ogni cosa in un edonismo sensistico assai pericoloso. Sotto tale profilo,
I’analisi della festa di Halloween ¢ assai interessante. Per Bamonte «Halloween € poi
funzionale a un altro scopo: quello di proporre I’esoterismo e 1’occultismo in chiave
positiva, persino come un dato di emancipazione culturale e sociale» (p. 110). In verita,
molti la vivono come una sorta di carnevale macabro, comungque come una festa
godereccia all’insegna del “dolcetto o scherzetto”. E tuttavia ¢ chiaro che essa apre ad
una indistinzione tra vita e morte, tra bene male, di cui forse i bambini e i ragazzi non si
avvedono, ma che puo condurre ad un relativismo esistenziale con innegabili pericoli. E
tutto questo avviene in un momento storico in cui, nel nostro Occidente, non solo € in atto
un forte processo di secolarizzazione, ma sfumano i confini del lecito e dell’illecito in un
trionfo dell’edonismo individualistico. Certo, di tale processo non & responsabile solo
Halloween, ma la sua diffusione contribuisce allo spirito dei tempi e indubbiamente
favorisce quel clima di accettazione del negativo che poi si manifesta nelle violenze
familiari e di gruppo di cui purtroppo ogni giorno si ha notizia.

In tale contesto il volume di Bamonte e Castaldini ¢ un’utile riflessione sulla facilita
con cui quotidianamente si rischia di mescolare bene e male. Comprendere tutto questo
diventa il primo passo per poi spendersi per indicare ai giovani, e non solo a loro, i temi
del lecito e dell’illecito.

279




n. 23 — luglio-dicembre 2025

HE
Mizar. Costellazione di pensieri

e

Rivista del Dipartimento di Studi Umanistici

Unisalento

Recensione su

LUCIANO LANNA, Attraversare la modernita. Il pensiero inattuale di Augusto Del
Noce, Cantagalli, Siena 2024, pp. 496.

Hervé Cavallera

Il filosofo Augusto Del Noce (1919-1989) e stato da sempre un filosofo controcorrente
in quanto ha continuamente contestato I’immanentismo e il laicismo contemporaneo in
nome della tradizione cattolica e tutto questo in un costante e profondo itinerario
intellettuale in cui ha cercato di intendere le ragioni e gli errori della modernita. E
Luciano Lanna ripercorre nel volume lo sviluppo del pensiero delnociano.

Nella sua densa Prefazione (pp. 7-13) Giacomo Marramao individua che per Del Noce
la causa dell’errore della modernita ¢ da trovarsi nell’idea gnostica di “autoredenzione”
che ha condotto alla secolarizzazione della contemporaneita. E infatti il volume di
Lamma, che presenta una esauriente bibliografia (pp. 337-362) e un grande apparato di
note (pp. 363-477) e in appendice (pp. 319- 336) un inedito di Del Noce, Disegno di
attivita di ricerca culturale, del 1961, e appunto concentrato sul problema della crisi della
modernita da Cartesio ai giorni nostri. Lo stesso capitolo | che ricostruisce con cura
I’itinerario umano e accademico di Del Noce mostra come gradualmente egli abbia
costruito una filosofia come metapolitica, anche in un confronto serrato con 1’attualismo
di Gentile oltre che con ideologie, come il comunismo, che hanno caratterizzato il
Novecento.

Per Del Noce la modernita scaturisce dalla crisi emersa dalle guerre di religione: «non
sorge nel segno della consapevolezza filosofica, n¢ dell’affermazione ottimistica di un
dominio dell’uomo contrapposto al medievale regno di Dio, come era nella narrazione di
matrice illuministica o idealistica. Semmai in origine si pone come tragica presa d’atto
dell’unita della respublica cristiana europea. Proprio in quest’orizzonte ¢ con Cartesio
che per la prima volta emerge I’idea di una filosofia “autonoma” dalla teologia» (p. 113).
Cio non vuol dire, ricorda Lanna, che Del Noce approvi il nichilismo contemporaneo che
vede come ineluttabile la crisi, né crede che il corretto tradizionalismo sia un impossibile
ritorno al passato. «Del Noce ribadisce la sua precisa idea di “tradizione” fondata sul
permanere ontologico di verita eterne tali da permettere pero di vivere 1’eterno nel tempo
e nella storia, di verita eterne che, in quanto metastoriche, “possono essere consegnate
(“tradizione” da tradere) di generazione in generazione (0, meglio, quel che & consegnato
¢ il segno sensibile che serve a richiamarle)”» (p. 141). Di qui in Del Noce il tentativo
di recuperare lo storicismo di Vico connettendo, diversamente da Croce, il verum-factum
all’ontologismo e quindi la verita storica e la sovrastoricita (p. 177). Ne segue il decisivo
oltrepassamento delnociano di Marx. Il marxismo é visto da Del Noce «come la prima
compiuta filosofia totalitaria della nostra epoca, quella in cui la rivoluzione prende il
posto del sistema e il rivoluzionario quello del filosofo; cid causerebbe un contraccolpo
decisivo ai fini dell’interpretazione della storia contemporanea, che non sarebbe piu
accessibile dai modi dell’ermeneutica storica, ma dovrebbe richiamarsi a una
consapevole priorita del momento ideale e filosofico» (p. 217). Da parte sua Gentile nega

280




HE
n. 23 — luglio-dicembre 2025 Mizar. Costellazione di pensieri

e

Rivista del Dipartimento di Studi Umanistici
Unisalento

in maniera radicale, prima di Heidegger, ogni principio metastorico contribuendo anche
lui a quella affermazione della «concezione della modernita come “secolarizzazione”,
tipica del pensiero laico, secondo cui la modernita coinciderebbe tout court con un
irreversibile tragitto verso I’immanenza assoluta» (p. 241). Ecco allora, per Del Noce, il
nichilismo compiuto che emerge dallo sviluppo dello gnosticismo moderno.

Mettendo da parte ogni pretesa totalitaria marxista, propria degli anni Sessanta del
secolo scorso, «per Del Noce rimane indispensabile tenere nella giusta considerazione
ontologica quel piano metastorico della trascendenza che va declinato simultaneamente
ma separatamente rispetto al delinearsi della storicita» (p. 253), sostenendo un
orientamento ucronico per il quale «la storia & sempre aperta, poiché non esiste una legge
generale di determinazione degli eventi» (p. 302). Pertanto, secondo Lanna, «non, quindi,
“filosofo della politica”, Augusto Del Noce, ma rigorosamente “filosofo transpolitico”,
per il quale I’orizzonte della “polis” viene attraversato storicamente al fine di delineare la
filosofia attraverso il presente storico, e cosi soltanto superare le aporie e le
contraddizioni della contemporaneita» (p. 308). Mettendo da parte le velleita totalitarie
assai forti negli anni in cui visse (e invero non sparite), per Lanna e «proprio la storicita
delle idee dell’approccio ucronico, da un lato porre al centro ’attualita storica, dall’altro
a consentire al filosofo torinese di procedere in una rilettura di quella temporalizzazione
storica in grado di destrutturare 1’esclusivita di una modernita a senso unico» (p. 315).

In tal modo I’ampio studio di Luciano Lanna recupera 1’ “inattualita” del pensiero di
Del Noce sia come lettura delle ragioni del fallimento di rivoluzioni come quelle
illuministiche e marxiste sia, da un punto di vista positivo, come capacita della ricerca
della dimensione trascendente all’interno di un divenire storico in cui possa veramente
affermarsi la vera liberta che superi ogni forma di nichilismo.

In fondo, I’ampia trattazione di Lanna mostra soprattutto come Del Noce abbia
sostenuto da sempre i limiti di un pensiero che si chiude in determinismo storico di
qualsiasi natura, mentre egli si apre ad un ontologismo storico ed esistenziale. In tal modo
un filosofo, spesso letto come reazionario, si manifesta come un autore che sviluppa sin
dall’inizio della sua riflessione una critica di ogni convincimento storicistico astratto.
Cosi nel saggio inedito del 1961, egli scrive: «il primo problema che i cattolici devono
oggi affrontare, imposto dalla natura stessa dell’avversario, ¢ quello della revisione del
periodizzamento storico consueto» (p. 336) e per tutta la sua vita Augusto Del Noce ha
voluto non solo disvelare delle connessioni tra orientamenti ufficialmente di diversa
natura ma volti ad una reale secolarizzazione, bensi si & posto contro ogni establishment
reclamando le ragioni di una liberta esistenziale che non si chiude nelle velleita
dell’immediato presente.

281




n. 23 — luglio-dicembre 2025

HE
Mizar. Costellazione di pensieri

e

Rivista del Dipartimento di Studi Umanistici

Unisalento

Recensione su

STEVEN NADLER, Descartes e il rinnovamento della filosofia, trad. it., Einaudi, Torino
2024, pp. X11-256.

Hervé Cavallera

Steven Nadler, professore di filosofia all’University of Winsconsin- Madison, noto in
Italia per alcuni suoi volumi su Spinoza e 1’Olanda del suo tempo, nel presente volume,
pubblicato in inglese nel 2023, illustra la vita e alcuni capisaldi del pensiero di Cartesio.
Nell’Introduzione Nadler si chiede quale ¢ stato il momento in cui la filosofia ¢ divenuta
“moderna” e ritiene che cio si trova nella ricerca di Descartes, il quale «piuttosto che
lavorare all’interno di un sistema consolidato, persino codificato, [..] cerco nuove basi
metodologiche, epistemologiche e metafisiche per la scoperta della verita della scienza»
(p. X1).

In realta, Nadler sviluppa la sua argomentazione con una accorta narrazione in cui le
vicende della vita si intrecciano con quelle dello sviluppo della ricerca speculativa,
rilevando, a proposito dei rapporti tra Cartesio e Beeckman che «la disputa con amici o
colleghi rappresentera una sorta di schema ricorrente nel corso di tutta la sua vita» (p. 21).
E si tratta di una vita riparata, ma non priva di scontri e destinata, come si sa, a
concludersi (11 febbraio 1650) nella fredda Stoccolma. A tal proposito Nadler ricorda
che i resti del filosofo, 16 anni dopo la sua morte, furono spediti in Francia e sepolti a
Parigi nella chiesa di Saint-Genevieve-du-Mont che fu messa a sogquadro durante la
rivoluzione francese. Nel 1819 presunti, ad avviso di Nadler, resti di Cartesio trovarono
nuova sepoltura nella chiesa di Saint-Germain-des-Prés.Vero € che dalla Svezia
inizialmente non fu inviato il cranio del filosofo. «Si dice che nel 1666 la testa di
Descartes rimase in Svezia, per essere inviata in Francia solo successivamente. Pare che
ora si trovi in una teca del Musée de ’homme di Parigi» (p. 4).

Sempre per Nadler lo sviluppo del pensiero del filosofo (nato il 31 marzo del 1596) e
ovviamente graduale e senza una precisa visione d’insieme. Pertanto quando Descartes
nel giugno del 1632 scrive a Mersenne sul suo lavoro «non é chiaro se stia parlando
soltanto del corpo umano e delle sue funzioni puramente fisiche, o dell’essere umano
nella sua interezza — un’unione di mente e corpo. Non ¢ nemmeno chiaro quale sia il
punto esatto del Mondo in cui viene discussa la “natura dell’'uomo”, qualunque cosa essa
comprenday» (p. 52). In realta, I’intento di Cartesio, per Nadler, & ricostruire la casa del
sapere liberando «la mente dalle sue vecchie e discutibili opinioni, sia le ingenue credenze
dettate dal senso comune, alcune delle quali possono essere vere ma prive di un’adeguata
giustificazione, sia dalle piu sofisticate ma false teorie della Scolastica aristotelica» (p.
84) e tale compito lo induce ad adottare «quella che chiama “una morale provvisoria”, in
modo da continuare a svolgere le attivita ordinarie della vita senza interruzioni e, cosa
altrettanto importante, senza attirare 1’attenzione su di sé» (p. 85). Di qui, per la ricerca
della verita, il suo ricorrere al dubbio metodico per pervenire infine al “penso dunque
sono”. E Nadler si sofferma (pp. 127-140), successivamente sulle obiezioni alle
Meditazioni metafisiche che a Descartes arrivano da Thomas Hobbes, Antoine Arnauld,
Pierre Gassendi, per passare poi alla illustrazione dei Principi della filosofia che per

282




HE
n. 23 — luglio-dicembre 2025 Mizar. Costellazione di pensieri

e

Rivista del Dipartimento di Studi Umanistici
Unisalento

Nadler «rappresentano un trattato tanto ambizioso, quanto Descartes aveva immaginato
Il Mondo, forse anche di piu. Con straordinaria sicurezza — o con quella che i suoi critici
consideravano un’impertinente audacia — Descartes intendeva il suo libro di testo come
un’opera capace di fornire gli strumenti metafisici e fisici per una comprensione
approfondita del regno celeste e di quello terrestre» (p. 173).

Infine Nadler tratteggia il soggiorno svedese di Cartesio e la sua morte, chiedendosi alla
fine del volume se Descartes sia stato effettivamente il padre della filosofia moderna.
Ecco il uso punto di vista: «Dipende, ovviamente, da cosa si intende per “moderno”. Ci
sono stati certamente pensatori piu radicali e originali che potrebbero rivendicare questo
titolo in modo altrettanto legittimo: Spinoza nel XVII secolo, Hume nel XVIII. Ma non
c’¢ dubbio che nel XVII secolo Descartes abbia giocato un ruolo cruciale nel
rinnovamento della filosofia (compresa la filosofia della natura o “scienza”) e abbia
fornito un contributo rilevante nel fondarla su basi piu razionali e stabilire i suoi obiettivi
per larga parte delle riflessioni future. Ma non era da solo, e un quadro pitu completo lo
collocherebbe tra una serie di figure di rilievo che operarono in quel periodo — Hobbes,
Spinoza, Boyle, Locke, Leibiniz, Newton — che concorsero in maniera significativa a quel
rinnovamento. Quindi forse non il padre della filosofia moderna, ma certamente uno dei
suoi genitori» (pp. 215-216). Una valutazione che perd nulla dice sulla specificita del
contributo speculativo di Cartesio.

Invero, il volume di Steven Nadler piu che soffermarsi sulla peculiarita del pensiero
cartesiano, ¢ una introduzione alla figura e all’opera del filosofo francese. Attenta nella
ricostruzione di diversi elementi, rimane pero generica nella sua conclusione finale nella
constatazione della compresenza di diversi apporti per il rinnovamento del pensiero
moderno, senza peraltro molto addentrarsi nel ruolo che il cogito ergo sum, attraverso il
soggetto pensante, ha avuto nello sviluppo della filosofia moderna e contemporanea. In
realta, cio che sembra maggiormente interessare a Nadler é il tema della corporeita, per
cui «il requiem delle idee cartesiane [...] fu cantato da un inglese. Isaac Newton [...]
evito (per lo piu) il tipo di speculazione (“formulare delle ipotesi”’) sui fondamenti
metafisici delle leggi di natura e dei fenomeni fisici che era cosi centrale nella filosofia di
Descartes. Introdusse anche forze attrattive e repulsive “che agiscono a distanza” tra i
corpi e sostitui il moto assoluto al moto relativo di Descartes. Rimpiazzando la cinetica
del cosmo cartesiano con la dinamica della meccanica classica, Newton elevo la filosofia
meccanica a un livello molto piu sofisticato dal punto di vista matematico» (p. 214). Ogni
collegamento tra cartesianismo e idealismo & di conseguenza ignorato.

283




n. 23 — luglio-dicembre 2025

HE
Mizar. Costellazione di pensieri

e

Rivista del Dipartimento di Studi Umanistici

Unisalento

Recensione su

STEVEN NADLER, Descartes e il rinnovamento della filosofia, trad. it., Einaudi, Torino
2024, pp. X11-256.

Hervé Cavallera

Steven Nadler, professore di filosofia all’University of Winsconsin- Madison, noto in
Italia per alcuni suoi volumi su Spinoza e 1’Olanda del suo tempo, nel presente volume,
pubblicato in inglese nel 2023, illustra la vita e alcuni capisaldi del pensiero di Cartesio.
Nell’Introduzione Nadler si chiede quale ¢ stato il momento in cui la filosofia ¢ divenuta
“moderna” e ritiene che cio si trova nella ricerca di Descartes, il quale «piuttosto che
lavorare all’interno di un sistema consolidato, persino codificato, [..] cerco nuove basi
metodologiche, epistemologiche e metafisiche per la scoperta della verita della scienza»
(p. X1).

In realta, Nadler sviluppa la sua argomentazione con una accorta narrazione in cui le
vicende della vita si intrecciano con quelle dello sviluppo della ricerca speculativa,
rilevando, a proposito dei rapporti tra Cartesio e Beeckman che «la disputa con amici o
colleghi rappresentera una sorta di schema ricorrente nel corso di tutta la sua vita» (p. 21).
E si tratta di una vita riparata, ma non priva di scontri e destinata, come si sa, a
concludersi (11 febbraio 1650) nella fredda Stoccolma. A tal proposito Nadler ricorda
che i resti del filosofo, 16 anni dopo la sua morte, furono spediti in Francia e sepolti a
Parigi nella chiesa di Saint-Genevieve-du-Mont che fu messa a sogquadro durante la
rivoluzione francese. Nel 1819 presunti, ad avviso di Nadler, resti di Cartesio trovarono
nuova sepoltura nella chiesa di Saint-Germain-des-Prés.Vero € che dalla Svezia
inizialmente non fu inviato il cranio del filosofo. «Si dice che nel 1666 la testa di
Descartes rimase in Svezia, per essere inviata in Francia solo successivamente. Pare che
ora si trovi in una teca del Musée de ’homme di Parigi» (p. 4).

Sempre per Nadler lo sviluppo del pensiero del filosofo (nato il 31 marzo del 1596) e
ovviamente graduale e senza una precisa visione d’insieme. Pertanto quando Descartes
nel giugno del 1632 scrive a Mersenne sul suo lavoro «non é chiaro se stia parlando
soltanto del corpo umano e delle sue funzioni puramente fisiche, o dell’essere umano
nella sua interezza — un’unione di mente e corpo. Non ¢ nemmeno chiaro quale sia il
punto esatto del Mondo in cui viene discussa la “natura dell’'uomo”, qualunque cosa essa
comprenday» (p. 52). In realta, I’intento di Cartesio, per Nadler, & ricostruire la casa del
sapere liberando «la mente dalle sue vecchie e discutibili opinioni, sia le ingenue credenze
dettate dal senso comune, alcune delle quali possono essere vere ma prive di un’adeguata
giustificazione, sia dalle piu sofisticate ma false teorie della Scolastica aristotelica» (p.
84) e tale compito lo induce ad adottare «quella che chiama “una morale provvisoria”, in
modo da continuare a svolgere le attivita ordinarie della vita senza interruzioni e, cosa
altrettanto importante, senza attirare 1’attenzione su di sé» (p. 85). Di qui, per la ricerca
della verita, il suo ricorrere al dubbio metodico per pervenire infine al “penso dunque
sono”. E Nadler si sofferma (pp. 127-140), successivamente sulle obiezioni alle
Meditazioni metafisiche che a Descartes arrivano da Thomas Hobbes, Antoine Arnauld,
Pierre Gassendi, per passare poi alla illustrazione dei Principi della filosofia che per

284




HE
n. 23 — luglio-dicembre 2025 Mizar. Costellazione di pensieri

e

Rivista del Dipartimento di Studi Umanistici
Unisalento

Nadler «rappresentano un trattato tanto ambizioso, quanto Descartes aveva immaginato
Il Mondo, forse anche di piu. Con straordinaria sicurezza — o con quella che i suoi critici
consideravano un’impertinente audacia — Descartes intendeva il suo libro di testo come
un’opera capace di fornire gli strumenti metafisici e fisici per una comprensione
approfondita del regno celeste e di quello terrestre» (p. 173).

Infine Nadler tratteggia il soggiorno svedese di Cartesio e la sua morte, chiedendosi alla
fine del volume se Descartes sia stato effettivamente il padre della filosofia moderna.
Ecco il uso punto di vista: «Dipende, ovviamente, da cosa si intende per “moderno”. Ci
sono stati certamente pensatori piu radicali e originali che potrebbero rivendicare questo
titolo in modo altrettanto legittimo: Spinoza nel XVII secolo, Hume nel XVIII. Ma non
c’¢ dubbio che nel XVII secolo Descartes abbia giocato un ruolo cruciale nel
rinnovamento della filosofia (compresa la filosofia della natura o “scienza”) e abbia
fornito un contributo rilevante nel fondarla su basi piu razionali e stabilire i suoi obiettivi
per larga parte delle riflessioni future. Ma non era da solo, e un quadro pitu completo lo
collocherebbe tra una serie di figure di rilievo che operarono in quel periodo — Hobbes,
Spinoza, Boyle, Locke, Leibiniz, Newton — che concorsero in maniera significativa a quel
rinnovamento. Quindi forse non il padre della filosofia moderna, ma certamente uno dei
suoi genitori» (pp. 215-216). Una valutazione che perd nulla dice sulla specificita del
contributo speculativo di Cartesio.

Invero, il volume di Steven Nadler piu che soffermarsi sulla peculiarita del pensiero
cartesiano, ¢ una introduzione alla figura e all’opera del filosofo francese. Attenta nella
ricostruzione di diversi elementi, rimane pero generica nella sua conclusione finale nella
constatazione della compresenza di diversi apporti per il rinnovamento del pensiero
moderno, senza peraltro molto addentrarsi nel ruolo che il cogito ergo sum, attraverso il
soggetto pensante, ha avuto nello sviluppo della filosofia moderna e contemporanea. In
realta, cio che sembra maggiormente interessare a Nadler é il tema della corporeita, per
cui «il requiem delle idee cartesiane [...] fu cantato da un inglese. Isaac Newton [...]
evito (per lo piu) il tipo di speculazione (“formulare delle ipotesi”’) sui fondamenti
metafisici delle leggi di natura e dei fenomeni fisici che era cosi centrale nella filosofia di
Descartes. Introdusse anche forze attrattive e repulsive “che agiscono a distanza” tra i
corpi e sostitui il moto assoluto al moto relativo di Descartes. Rimpiazzando la cinetica
del cosmo cartesiano con la dinamica della meccanica classica, Newton elevo la filosofia
meccanica a un livello molto piu sofisticato dal punto di vista matematico» (p. 214). Ogni
collegamento tra cartesianismo e idealismo & di conseguenza ignorato.

285




n. 23 — luglio-dicembre 2025

HE
Mizar. Costellazione di pensieri

e

Rivista del Dipartimento di Studi Umanistici

Unisalento

Recensione del libro D. COLELLA, D. MONACIS, M. LADOGANA, Il gioco nelle
attivita motorie in eta evolutiva, Progedit, Bari, 2004, pp. 308

Giacomo Pascali

I1 volume “Il gioco nelle attivita motorie in eta evolutiva. Teorie e modelli d’intervento
educativo. Nuovi paradigmi e nuovi scenari” curato da Dario Colella, Domenico Monacis
e Manuela Ladogana, si configura come un significativo contributo interdisciplinare nel
panorama delle scienze motorie e pedagogiche, offrendo un approccio al fenomeno
“gioco” come espressione dell’unita della persona, strumento privilegiato di sviluppo
motorio, cognitivo, emotivo e sociale in modo particolare nell’eta evolutiva.
La raccolta di saggi e contributi — scritti da ricercatori e docenti provenienti da diversi
ambiti scientifici ed esperienze — si distingue per la capacita di integrare prospettive
teoriche e pratiche, spaziando dalle radici filosofiche del gioco, fino alle piu recenti
ricerche neuroscientifiche e applicazioni metodologiche in ambito scolastico.
Il testo si articola in una pluralita di voci che, pur nella loro diversita, convergono sull’idea
del gioco come “dispositivo pedagogico” centrale per la promozione del benessere e delle
competenze motorie nei bambini e dei giovani.
Un aspetto di rilievo del volume risiede nell’approccio olistico al gioco, che si concretizza
nella capacita di trattarlo non solo come momento di svago, ma come esperienza
strutturata e consapevole in grado di sostenere lo sviluppo delle funzioni cognitive-
esecutive, delle life skills e dell’autoefficacia percepita.
Emergono interessanti e fecondi ambiti di sviluppo per la ricerca interdisciplinare. Tra i
vari contributi ad es., quello di Agosti e Zappettini, riflette sul concetto di “lifelong
playing” e sottolinea come la giocosita sia una dimensione trasversale alla vita
dell’individuo, legata alla promozione della salute ed alla cura del sé, nonché alla
costruzione identitaria e alla crescita globale del bambino.
Il volume dedica, inoltre, ampio spazio alla valenza educativa e inclusiva del gioco, come
emerge nel contributo di Ascione, che evidenzia il potenziale del gioco corporeo-motorio
per la valorizzazione delle competenze cognitive e relazionali nella scuola primaria.
Il passaggio dal gioco allo sport, I’analisi delle fasi di transizione e accompagnamento
educativo, emergono nel contributo di Sannicandro sull’avviamento allo sport, in cui si
sottolinea la necessita di superare la dicotomia tra attivita ludiche e avviamento sportivo,
integrando contenuti e metodi per una continuita esperienziale che supporti la formazione
motoria e riduca il rischio di abbandono sportivo precoce.
Un ulteriore punto di forza del testo ¢ I’analisi delle relazioni tra esperienze ludico-
motorie e sviluppo affettivo della persona, come discusso da Fratini e Russo, che
propongono una visione del gioco come “ponte” tra la sfera psichica e quella corporea,
evidenziando il ruolo delle emozioni e della relazione educativa nella costruzione del
benessere globale. Altrettanto significativa € la riflessione di Simonetti sulla pedagogia
del gioco, che pone 1’accento sullo sviluppo integrale del bambino e sulle potenzialita
espressive e sociali del gioco come “arte” educativa.
La promozione della salute e la prevenzione delle patologie della sedentarieta emergono
nel contributo sul progetto SBAM (Monacis, Pascali e Colella), che documenta un
286




HE
n. 23 — luglio-dicembre 2025 Mizar. Costellazione di pensieri

e

Rivista del Dipartimento di Studi Umanistici
Unisalento

intervento didattico pluriennale nelle scuole primarie finalizzato alla promozione
dell’alfabetizzazione motoria e alla prevenzione dell’obesita. I risultati quantitativi e
qualitativi del progetto confermano I’importanza delle attivita ludico-motorie nel
miglioramento delle prestazioni fisiche, della percezione del sé e del divertimento
percepito, anche nei bambini con sovrappeso e obesita.

Dal punto di vista metodologico, il libro offre un’analisi del contributo educativo offerto
dal gioco purché sia sostenuto da differenti stili di insegnamento, suggerendo un
approccio flessibile e centrato sul bambino, in grado di valorizzare la motivazione, la
creativita e la scoperta autonoma delle soluzioni motorie.

In questo senso, si evidenzia come il gioco, in tutte le sue forme (strutturato, libero,
tradizionale o innovativo), rappresenti un “campo di esperienza” imprescindibile per la
costruzione di un’educazione motoria autentica e significativa.

Dal punto di vista editoriale, il volume si distingue per la chiarezza espositiva, la coerenza
interna e 1’accuratezza bibliografica, che lo rendono uno strumento di riferimento per
ricercatori, docenti e professionisti del settore motorio e sportivo.

Tuttavia, la ricchezza e la varieta dei contributi potrebbero richiedere al lettore non
specialista un certo impegno per cogliere appieno le sfumature concettuali e le
implicazioni metodologiche.

In conclusione, “llI gioco nelle attivita motorie in eta evolutiva” rappresenta un’opera
fondamentale e innovativa per comprendere le potenzialita del gioco come veicolo di
educazione e promozione della salute, in una prospettiva che integra teoria, ricerca
empirica e prassi educativa.

Il volume offre una panoramica aggiornata e stimolante sulle sfide e sulle opportunita che
il gioco motorio offre ai contesti educativi, confermandosi un testo imprescindibile per
chi voglia esplorare il valore formativo e culturale del gioco nel percorso di crescita della
persona in particolare nell’eta evolutiva.

287




