Lingue e Linguaggi

Lingue Linguaggi 73 (2025), 207-230

ISSN 2239-0367, e-ISSN 2239-0359

DOI 10.1285/i22390359v73p207

http://siba-ese.unisalento.it, © 2025 Universita del Salento

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 3.0

“AUF DIE HOCHSTE BLUTE DER KUNST- UND
ERWERBSBETRIEBSAMKEIT GESTELLTEN
ERDENDASEIN”
Pfisters Miihle di Wilhelm Raabe e la questione della tecnica

SILVIA DE MATTEIS
UNIVERSITA DEL SALENTO

Abstract — This article offers a new interpretation of Wilhelm Raabe’s Pfisters Miihle, moving beyond the
conventional reading of the story as a conflict between humans and nature. It situates the narrative within the
broader philosophical problem of technology (téchne) and human rationality, which Raabe enacts through
the motif of original sin and humanity’s natural drive to manipulate and dominate nature. The story shows
how technical reasoning can become a pervasive mode of domination, subordinating existence to efficiency
and utility, with rapid technological change intensifying existential anxiety and fostering nihilism. The
problem lies not in technology itself, but in human capacity to perceive change and respond ethically to its
transformations. In this context, Raabe examines the tension between technical rationality and humanistic
knowledge, as reflected in the protagonist’s manuscript. Art and narrative emerge as enduring repositories of
experience and cthical insight, countering the abstraction and control inherent in unexamined technical
thought. In doing so, Raabe shifts the focus from environmental consequences to how humans perceive the
world, interpret knowledge, and relate to one another in a context shaped by technological power.
Ultimately, the text suggests that existence gains meaning through shared experience and relational
awareness, rather than through mastery of the external world.

Keywords: 19th-century German literature; Wilhelm Raabe (1831-1910); Pfisters Miihle (1884);
philosophy of technology; knowledge and reason; art and narrative; perception of change; existence.

Nel 1901, alla soglia dei settant’anni, Wilhelm Raabe scambia una serie di epistole con
alcune eminenti figure della Technische Universitdit di Braunschweig. In una di queste si

legge:

Seine Gestalten [des Poeten] wandeln nicht bloB auf Goldwolken durch lichtblauen Ather. Sie
haben gutes und schlechtes Wetter um sich, gutes und schlechtes Pflaster unter den Fiilen, sie
bauen den Acker, sie schaffen in Handwerksstuben und Fabriken, sie gramen sich iiber der
FliBe Verunreinigung. Wie hitte der Autor da wahr sein konnen, wenn ihm die exakte
Wissenschaft nicht die Hand geboten hitte? [...] Wenn seine Schriften leben, haben sie das
gewiBlich auch der Technik zu danken [...]. (Raabe in Antrick 1948, pp. 66-67)

Quello che sembra un ordinario tentativo di conciliare il dissidio epocale tra Natur- e
Geisteswissenschaften, di legittimare il processo ottocentesco di Verwissenschaftlichung,
attraverso cui ogni ambito della vita umana, arte compresa, viene riconsiderato in termini
realistico-scientifici, nasconde invero una profonda riflessione — condotta dalle parole
“wahr”, “exakte Wissenschaft”, “Technik” — sul destino umano. Raabe, poco propenso
alla scrittura saggistica, aveva affrontato il tema in modo compiuto solo qualche anno
prima, tra il 1883 e il 1884, durante la scrittura del racconto Pfisters Miihle (1884).


https://creativecommons.org/licenses/by/3.0/it/deed.en

208 SILVIA DE MATTEIS

Nella lettera testé citata ¢ possibile scorgere un riferimento a quest’opera. Ha
valore indiziale in questo senso il riferimento dissonante, rispetto alla sobria elencazione
dei mestieri piu essenziali per I’economia dell’epoca, all’inquinamento dei fiumi. L’idea
per un racconto incentrato sulla rovina di un mulino a causa dell’avvelenamento delle
acque era nata proprio da una delle tante chiacchierate di Raabe con I’amico Heinrich
August Beckurts (1855-1929), professore di chimica farmaceutica alla Technische
Universitdt. Nel 1881 questi gli aveva riferito di aver assunto l’incarico di perito per
’analisi chimica delle acque dello Schunter, affluente dell’Oker, il fiume presso cui sorge
la citta. Il compito gli era stato affidato nel contesto di una controversia legale che
opponeva due mugnai, Miiller di Bienrode e Liideritz di Wenden, allo zuccherificio di
Rautheim, accusato di intorbidire le acque del fiume con i propri scarichi e compromettere
cosi il regolare funzionamento dei mulini. La circostanza non doveva aver destato in
Raabe una grande sorpresa, dal momento che aveva avuto modo di constatare un’insolita
moria di pesci durante le sue passeggiate con il gruppo di amici dei Kleiderseller verso la
locanda nel verde Zum Griinen Jiger.' E sul versante fangoso della prosperosa produzione
tecnica, favorita con vigore dalle politiche del Secondo Reich, che nasce quindi il racconto
Pfisters Miihle.? 1 antica concezione del poeta in quanto profeta, nota agli studiosi di
letteratura, non viene smentita neanche dal caso di Raabe. Benché il racconto venga
pubblicato prima della conclusione del processo, i verdetti risultano sostanzialmente
simili: alle parti offese viene riconosciuto un risarcimento, ma I’inquinamento industriale
appare ormai inevitabile.

Considerata la materia del racconto, non stupisce che esso abbia suscitato,
soprattutto in tempi recenti, 1’interesse di numerosi critici. La lettura di testi letterari piu o
meno noti ¢ oggi spesso orientata a porre in rilievo il rapporto tra I’essere umano e
I’ambiente, le conseguenze delle sue azioni sul mondo naturale e la tensione tra
produzione e distruzione che ne deriva. Accanto a questo approccio, sviluppato in larga
parte sulla scia di studi angloamericani (cfr. Biihler 2016), esiste una lunga tradizione
europea di pensiero, radicata nella filosofia greca prima e in quella tedesca poi che, pur
prestando attenzione al dualismo tra essere umano e natura, si concentra sull’origine della
tensione, sul perché egli ¢ incline al dominio. Da questa riflessione emerge una costante,
che sembra trascendere il dualismo in questione: 1’essere umano, dotato di razionalita, ¢
per natura spinto a conoscere, a comprendere e a ideare a tal fine strumenti e artifici. Si

' Cfr. le lettere dell’autore al collega Friedrich Notter (1801-1884) e alla figlia Grete (cfr. BA, Erg.-Bd. 2, p.
181; Denkler 1988, p. 101). Sull’episodio, cfr. Bayerl (1987, pp. 80-81); Denkler (1988, pp. 95-100);
Hadecke (1993, p. 346). Nella seconda meta del XIX secolo, sono diversi i Paesi europei che avviano
commissioni d’inchiesta per il problema dell’inquinamento delle acque. Le indagini rivelano che la
principale fonte di contaminazione sono le industrie, ma eventuali interventi regolatori vengono ostacolati
dal timore di danneggiare irrimediabilmente i processi produttivi (cfr. Bayerl 1987, pp. 82-85; Hédecke
1993, p. 336).

2 L’opera, critica verso ’ideologia del progresso e contraria ai canoni estetici dominanti, fu inizialmente
accolta con freddezza e pubblicata con difficolta su Die Grenzboten (cfr. Gopfert 1994, pp. 47-48; Gruner
2019, pp. 114-115; Rindisbacher 1993, pp. 27-28). Solo agli inizi del Novecento il testo fu rivalutato
anche come documento storico: nel 1925, il limnologo August Thienemann (1882-1960) lo menziono
nelle sue ricerche sull’inquinamento idrico. Raabe si serve di termini precisi, mutuati dalla biologia, per
descrivere non solo I’inquinamento del fiume presso il mulino, ma anche quello della Sprea, dove il
chimico Asche, uno dei protagonisti, avvia un moderno impianto di smacchiatura alla benzina (cfr.
Schneider 2016, pp. 201-202; Schwedt 2009, p. 135; Zeller 2019, p. 96). Sul processo contro la fabbrica di
Rautheim e sul problema dell’inquinamento delle acque, cfr. Bayerl (1987, pp. 78-79); Denkler (1988, pp.
83, 88-89); Detering (1992, p. 10); Jungkunz-Holtje (1993, pp. 29-30); Schwedt (2009, p. 139); Wanning
(2005, pp. 356-357); Wilke (2011, p. 208). Per un approfondimento sulla problematica chimico-biologica,
cfr. Hendel (2003). Sull’inquinamento delle acque alla fine del XIX secolo, cfr. Rommelspacher (1987).



“auf die héchste Blite der Kunst- und Erwerbsbetriebsamkeit gestellten Erdendasein”. Pfisters Miihle 209
di Wilhelm Raabe e la questione della tecnica

sta parlando qui della questione filosofica della tecnica, che affonda le radici nel concetto
greco di téchne.

Senza entrare nel dettaglio delle diverse posizioni teoriche sul tema che si sono
susseguite nei secoli, ¢ sufficiente insistere su un punto su cui convergono le prospettive
piu recenti: la tecnica non ¢ uno strumento, bensi il modo di stare al mondo dell’essere
umano, la razionalita che lo contraddistingue resa sempre piu efficiente nella sua natura
manipolatrice e dominatrice.> Non ¢ semplicemente la capacita — comune a tutti gli esseri
viventi — di adattarsi all’ambiente o di modificarlo per la propria sopravvivenza, bensi
quella di calcolare e di progettare in anticipo 1 mezzi per raggiungere i propri fini (cfr.
Cacciari 2000, p. 13). Ne deriva che non sussiste, come spesso si afferma, alcuna antitesi
irriducibile tra natura e tecnica, cosi come non esiste alcuna differenza qualitativa tra
tecnica antica e tecnica moderna. Gia agli albori del pensiero filosofico si era compreso
come la potenza della tecnica umana tenda all’incondizionato, a divenire gradualmente
prepotenza, e ad arrestarsi solo dinanzi alla morte. Esiste piuttosto una differenza
quantitativa, che chiarisce il motivo per cui la questione della tecnica si imponga con tutta
la sua evidenza con il repentino e smisurato sviluppo scientifico e tecnico-industriale a
cavallo tra XIX e XX secolo. Raabe, tra gli altri, assiste al salto storico-antropologico che
trasforma la societa agricolo-feudale in un sistema capitalistico, in cui I’efficientamento
tecnico ¢ orientato a massimizzare la produttivitd e ’arricchimento fine a se stesso.
Nell’ultimo trentennio del XIX secolo, egli scrive tutta una serie di racconti in cui, seppur
in chiave intuitiva e metaforica, tenta di rendere conto di questa evoluzione del destino
umano, incarnata nella declinazione piu essenziale della figura dell’homo
technicus o homo faber: 1’artista, colui che esprime il fare tecnico nella sua forma piu
assoluta, sganciata dal rapporto tra mezzo e fine e dal principio di utilita (cfr. H. Arendt
1998, pp. 157-158).

2.

Pfisters Miihle si presenta come il resoconto autobiografico di Eberhard Pfister, insegnante
berlinese che, durante una vacanza con la moglie Emmy nel vecchio mulino di famiglia,
ricostruisce in forma narrativa i ricordi legati al luogo e alla morte del padre,
condividendoli anche con la moglie. Nei ventidue capitoli del suo quaderno blu, Eberhard
ripercorre la vita di “Vater Pfister”, che gestisce il mulino e la locanda attigua con 1’aiuto
della governante Christine e del tuttofare Samse. Consapevole delle trasformazioni dei
tempi, il padre provvede a far studiare il figlio presso I’amico di famiglia Adam Asche e
successivamente al liceo e all’universita. Nel frattempo, il mulino subisce i danni
provocati dalla proliferazione di alghe e funghi, conseguenza delle acque reflue della
fabbrica di zucchero Krickerode. Per far fronte alla situazione, il vecchio Pfister coinvolge
Eberhard e Asche, il quale, ormai dedito agli esperimenti chimici, si assume 1’incarico
della redazione di una perizia da presentare in tribunale. I gestore del mulino vince la
causa intentata contro la fabbrica, ma I’acqua resta compromessa. Poco dopo muore,
lasciando il mulino a Eberhard e 1’ascia da mugnaio ad Asche. Dopo aver venduto la
proprieta a Krickerode, Eberhard investe il ricavato nella nuova fabbrica dell’amico sulla

® Tra il XVIII e il XX secolo, numerosi pensatori si sono confrontati con la questione della fecnica, che trova
considerazioni sistematiche e approfondite nei lavori dei maestri Martin Heidegger (1889-1976) in
Germania ed Emanuele Severino (1929-2020) in Italia. Cfr. I’Excursus storico-politico sulla questione
della Tecnica in Cacciari (2000, pp. 25-38).



210 SILVIA DE MATTEIS

Sprea. Oltre al successo economico, entrambi trovano I’amore: Eberhard sposa Emmy,
figlia di un contabile burbero con cui era solito passeggiare al cimitero, mentre Asche si
unisce alla dolce Albertine, figlia dello sfortunato poeta Lippoldes, annegato tragicamente
qualche anno prima nei pressi del mulino.

Pur configurandosi come la trasposizione narrativa di un discorso sul conflitto tra
natura e tecnica, il racconto di Raabe sviluppa una riflessione ben piu articolata, in cui
arte, tecnica e natura si intrecciano in una complessa rete simbolica. Nell’incipit, si
sedimentano tre motivi che, ripresi e articolati per tutto il corso della narrazione,
costituiscono 1 pilastri semantici su cui si regge il discorso di tipo antropologico-
esistenziale dello scrittore. Il primo ¢ I’arte concepita, secondo la sensibilitd romantica,
come espressione del genio libero dalle costrizioni imposte dalla logica razionale e dalla
necessita pratica. Nel primo capitolo, introdotto con il sottotitolo “Vom alten und neuen
Wundern” (BA 16, p. 7), si contrappone infatti, attraverso una lunga digressione
metaforica, il vecchio e il nuovo mondo, associati rispettivamente a romanticismo e
fantasia da un lato, e tecnica e razionalismo dall’altro. Catalizzatore della riflessione ¢ la
figura dell’ippogrifo (cfr. BA 16, p. 7), simbolo del viaggio immaginario compiuto per
secoli dall’essere umano attraverso I’arte che, un tempo mezzo di elevazione, appare ora
come un’illusione ingannevole. Il viaggiatore abbandona con disincanto I’animale con
I’esclamazione, vaga e allusiva, “Na, so blau!” (BA 16, p. 7). L’introduzione del motivo
cromatico del blu rappresenta una conferma aggiuntiva dell’ipotesi che Raabe faccia
esplicito riferimento alla tradizione romantica. Non a caso, il blu ¢ sempre associato a
elementi chiave del racconto: “Blauer Bock” ¢ il nome di una locanda, il poeta Lippoldes
vaga “im ewigen Blau” (BA 16, p. 84), il rapporto scientifico di Asche ¢ rilegato “in
blauer Pappe” (BA 16, p. 116), mentre il resoconto di Eberhard diventa un
“Sommerferienheft [...] mit einem blauen Umschlag” (BA 16, p. 150). A questo punto
potrebbero sorgere quesiti interpretativi ulteriori e a tratti dissonanti rispetto a quello
principale, in particolare il rapporto tra 1’estetica romantica e le teorie del Realismo e del
Naturalismo, che Raabe in parte contestava, nonché la riconsiderazione dell’arte romantica
come espressione del processo antropologico di concettualizzazione, di razionalizzazione
del reale.

Lo scrittore procede orientando il discorso sulla tecnica moderna, che penetra in
modo capillare in ogni ambito della vita umana, tentando di risalire alle origini della
questione. Il narratore di Pfisters Miihle si chiede: “und an den vier Hauptwassern, in die
sich der Strom teilte, der von Eden ausging, sind noch niitzlichere ,Etablissements*
hingebaut: wer hebt heute von unseren Augen den Nebel, der auf der Vorwelt Wundern
liegt?” (BA 16, p. 8). La parola “Eden” funge da scintilla per innescare nella mente del
lettore una rapida associazione tra la tecnica e la Cacciata dal Paradiso, motivo che si
scopre essenziale nella configurazione simbolica dell’opera: il personaggio Asche porta il
nome di Adam; il 24 dicembre — giorno di Adamo ed Eva — segna eventi chiave come
’analisi dell’acqua e la morte di Lippoldes; Eberhard ed Emmy vengono allontanati dal
mulino “mit feurigem Schwert” (BA 16, p. 136) dall’architetto responsabile della
ristrutturazione, come il cherubino che scaccio i1 progenitori dell’umanita. Il mulino stesso
¢ il simbolo del Paradiso terrestre — una natura che ¢ pur sempre offerta in dono all’essere
umano (cfr. Scaffai 2019, pp. 74, 84) — ormai perduto, ormai divenuto luogo infernale,
poiché le acque inquinate che lo alimentano sono quelle dello Stige e del Flegetonte (cft.
Wanning 2005, pp. 395-399).

Si impone dunque il terzo motivo, il Peccato originale, il cui significato si delinea
con chiarezza: la sete di conoscenza connaturata all’essere umano si realizza nella
manipolazione e nello sfruttamento senza limiti della natura, che lo condannano a
un’estraneita rispetto al mondo irrisolvibile, a una tensione infinita e all’infelicita. Il tema



“auf die héchste Blite der Kunst- und Erwerbsbetriebsamkeit gestellten Erdendasein”. Pfisters Miihle 211
di Wilhelm Raabe e la questione della tecnica

tragico della conoscenza in quanto inveramento del destino umano e sua condanna ¢
incarnato dall’Ulisse dantesco, cui Eberhard fa riferimento paragonando se stesso a
Telemaco e Asche all’eroe greco durante la visita a una fabbrica rumorosa e
maleodorante.* Raabe richiama la sapienza antica non solo per tessere un sostrato mitico,
ma anche per infondere al racconto una pregnante densita filosofica. Finora si ¢ sorvolato
sull’immagine suggestiva evocata dalla domanda del narratore: “chi solleva oggi dai nostri
occhi la nebbia che avvolge le meraviglie del passato?”. Pud sembrare forse ardito quanto
si afferma, ma lo scrittore introduce qui il concetto di alétheia, verita come disvelamento.

3.

In un noto saggio del 1953, Die Frage nach der Technik, Martin Heidegger (2000a), al
pari di numerosi filosofi che I’hanno preceduto, si interroga sul concetto di verita e non
puo esimersi dal riconsiderarlo rispetto all’epoca in cui vive. Egli osserva come la tecnica,
che domina ormai in tutti gli ambiti della vita, non sia un insieme di strumenti, ma
rappresenti un modo di disvelare il mondo. L’essere umano porta infatti alla luce con la
tecnica cio che prima non esisteva, rendendo presente cid che altrimenti sarebbe rimasto
nascosto. In questo senso, la tecnica puo apparire come alétheia, come forma di
disvelamento dell’Essere. Tuttavia, secondo il filosofo, essa riduce, in particolare nella sua
manifestazione moderna, gli esseri e gli oggetti a insiemi di proprietd esterne
quantificabili, disponibili per ’'uso umano, impedendo cosi di coglierne la verita.

Con questa breve premessa non si intende istituire un dialogo immaginario tra uno
dei filosofi piu citati del XX secolo e Wilhelm Raabe, bensi fornire alcuni strumenti
interpretativi che possano illuminare il senso della rappresentazione in Pfisters Miihle. Si ¢
detto che D’artista, in quanto profeta, dice prima del filosofo, sebbene con un linguaggio
piu sensuale e allusivo. Lo scrittore descrive una natura resa oggetto funzionale allo
sfruttamento nell’immagine dell’acqua che alimenta il mulino prima e la fabbrica poi.
L’acqua, elemento atavico dell’esistenza, viene concepita solo nelle sue qualita misurabili,
in quanto mero composto chimico privo di qualsiasi sacralita: “der Stoff, mit dem ich sie
jetzt zu fiillen gedenke, stammt nicht aus dem Brunnen Melusinens, auch nicht aus dem
fons Bandusius und am wenigsten aus Ihrer Hippokrene” (BA 16, p. 95). Nel racconto di
Raabe, I’essere umano si rapporta all’acqua compiendo la stessa operazione di
razionalizzazione che Hannah Arendt (1906-1975) descrive, sull’esempio del vento, nella
nota opera The Human Condition (1958): «[the wind] will be considered exclusively in
accordance with human needs for warmth or refreshness — which, of course, means that
the wind as something objectively given has been eliminated from human experience» (H.
Arendt 1998, p. 158). La scienza sembra aver lacerato la nebbia del mistero che
circondava le cose cui fa riferimento la domanda del narratore di Pfisters Miihle. Eppure,
esse non sembrano darsi nella loro oggettivita, nella loro verita, bensi restano avvolte,
come la fabbrica Krickerode alla fine del racconto, dalla nebbia densa e concreta di un
mondo disincantato.

La ripresa moderna del tema antico del disvelamento in quanto violazione della
natura, quindi violenza sulla natura, trae origine nel patrimonio culturale del XIX secolo,
intessuto delle riflessioni nate all’interno del dibattito illuminista sulla ragione come forza
tirannica e dominatrice, che Raabe porta con sé nella rappresentazione del mondo e che

4 Cfr. BA 16, p. 127. Su altri riferimenti alla Commedia, cfr. Gitter (2023, p. 294). Sulla sete di conoscenza,
cfr. Cacciari (2000, p. 21).



212 SILVIA DE MATTEIS

addensa nel racconto attorno alla figura dello scienziato, il chimico Asche. Nel nono
capitolo, nella descrizione del personaggio, intento a condurre una serie di esperimenti di
smacchiatura, si insinua un richiamo alla poesia Das verschleierte Bild zu Sais (1795) di
Schiller. Emblematico ¢ il monito finale sul rischio insito nel voler svelare a tutti i costi i
segreti della natura: “Weh dem, der zu der Wahrheit geht durch Schuld, / Sie wird ihm
nimmermehr erfreulich seyn” (p. 98). Citando il passo in cui il sacerdote della poesia
avverte che il velo che avvolge la natura, sebbene sembri leggero per la mano che lo
straccia, grava profondamente sulla coscienza (cfr. Schiller 1795 p. 96), Asche sostituisce
quest’ultima parola con “Beutel” (BA 16, p. 59), suggerendo come ’interesse della tecnica
non risieda tanto nella risoluzione degli enigmi della natura, quanto nel suo sfruttamento a
fini economici. In questo passo, termini come “Alchimisten” (BA 16, p. 58), riferito al
chimico, e “Hexenkiiche” (BA 16, p. 77), riferito al suo laboratorio improvvisato,
richiamano inevitabilmente alla mente del lettore le immagini del Faust di Goethe,
circostanza che rende lecito ritenere che Raabe intendesse collocare la sua opera in quel
filone filosofico-letterario che, soprattutto a partire dall’Illuminismo, poneva il problema
del destino tragico dell’homo technicus.

La componente filosofica di Pfisters Miihle non ¢ pertanto la risultante di una
forzatura interpretativa. Nello stesso punto del racconto, lo scrittore introduce, con
un’enfasi grafica, un altro concetto cardine per la filosofia occidentale, il Ding an sich,
centrale anche in Meister Autor (1874), racconto molto simile per forma e contenuti. In
continuita ma anche in tensione con 1’ottimismo razionalista dell’Illuminismo, Kant aveva
introdotto una frattura che ne limitava la portata, distinguendo tra il mondo dei fenomenti,
accessibile alla conoscenza, e la cosa in sé, che resta invece inconoscibile. Schopenhauer,
autore amato da Raabe,’ riconosceva in quest’ultima una forza cieca e universale, la
Volonta, principio vitale che attraversa il tutto. Un secolo piu tardi, Heidegger riprendera
la questione kantiana per proporre una lettura radicale: la realta non si nasconde dietro le
apparenze, ma si manifesta attraverso il modo in cui I’esserci (Dasein), 1I’essere umano, si
rapporta al mondo; le cose non esistono in sé al di fuori della nostra esperienza, ma si
rivelano nel tessuto concreto del vivere umano. Tuttavia, tale disvelamento viene meno
quando I’individuo si rapporta agli enti come a semplici oggetti da manipolare, un limite
che Raabe pare restituire con straordinaria forza nell’immagine seguente:

Er entfaltete es, hielt es gegen eine triilbe Petroleumflamme, rollte wie wiitend es noch einmal
zusammen und rang von neuem mit ihm, wie der Mensch eben mit der alten Schlange, dem
Weltgeheimnis als Ideal und Realitdt a priori und a posteriori zu ringen pflegt, seit er sich, sich
auf sich selber besinnend, erstaunt in der Welt vorfand. Aber er gelangte, wie immer der
Mensch, auch diesmal nur bis zu den Grenzen der Menschheit, und er nahm das Ding,
nachdem er es zum drittenmal auseinandergebreitet und wieder zusammengewickelt hatte, an

sich, das heifit, er nahm es jetzt unter den Arm [.. .].6

Il gesto convulso di strizzare e ripiegare gli stracci diventa il simbolo di un rapporto con il
mondo ridotto a dominio tecnico e a sterile ripetizione. Mentre si abbandona al potere
della tecnoscienza’ e al delirio di onnipotenza, Asche crede di piegare le cose al proprio
volere, finendo invece per allontanarsi sempre piu dalla verita.

5 Sulla ricezione del filosofo da parte di Raabe, cfr. Fauth (2007).

6 BA 16, p. 59. E curioso che nella citazione il narratore impieghi un’espressione, «sich...in der Welt
vorfand», che pone in risalto il senso letterale di Dasein e pud essere messo in relazione con il concetto
filosofico di In-der-Welt-sein di Heidegger.

7 «Perché la scienza cosiddetta “pura” non guarda il mondo per contemplarlo, ma per manipolarlo, per cui la
tecnica non ¢ la semplice applicazione dei risultati scientifici, ma ¢ ’essenza della scienza, cio che



“auf die héchste Blite der Kunst- und Erwerbsbetriebsamkeit gestellten Erdendasein”. Pfisters Miihle 213
di Wilhelm Raabe e la questione della tecnica

La tensione tra esperienza autentica e manipolazione tecnica ritorna nel
quindicesimo capitolo nelle parole del dottor Riechei, avvocato del vecchio Pfister, che
sostiene come la grande questione dell’epoca consista nello scontro tra i fiumi tedeschi, da
secoli fonte d’ispirazione artistica, e gli scarichi industriali che li contaminano (cfr. BA 16,
p. 116). In prospettiva filosofica, si pud tracciare ancora una volta un parallelo con
Heidegger che, sempre in Die Frage nach der Technik (cfr. 2000a, p. 16), prende
anch’egli come esempio principe del dramma moderno un fiume, il Reno, per illustrare
come ’acqua non scorra piu liberamente, ma venga incorporata nella centrale idroelettrica
e trasformata in risorsa ordinata, misurabile e funzionale agli scopi umani. La tecnica non
¢ quindi solo uno strumento, ma un’imposizione (Gestell), vale a dire una modalita che
ordina, organizza, dispone il reale secondo criteri di utilita, produttivita e dominio,
riducendo la natura — e I’uomo stesso — a Bestand, a un fondo di risorse sempre disponibile
allo sfruttamento. Come testimonia il linguaggio iconico di Pfisters Miihle, Raabe sembra
aver colto la stessa continuita concettuale che intercorre nel mondo moderno tra tecnica ed
esistenza:

(a)[...] auf die hochste Bliite der Kunst- und Erwerbsbetriecbsamkeit gestellten
Erdendasein. (BA 16, p. 55)

(b)[...] sie (die Herren) scheinen auch das nutzbare Ergebnis meines Menschendaseins in
dieser vergniiglichen Welt in mehr als gelinden Zweifel zu ziehen. (BA 16, p. 96)

(c) Aber wenig Anerkennung und gar keinen Dank fand er bei den Leuten von Krickerode
und dhnlichen Werkanstalten, die das edelste der Elemente als nur fiir ihren Zweck,
Nutzen und Gebrauch vorhanden glaubten. (BA 16, p. 114)

(d) Zu sehr hat er sich drgern miissen innerhalb und auflerhalb seines sonst so lustigen
Besitzes auf dieser Erde. (BA 16, p. 166)

(e) Hast es dem Vater Pfister kurios beigebracht, Freund Adam, wie dem Menschen auf
dieser Erde alles Wasser auf seine Miihle werden kann. (BA 16, p. 175)

4.

E attorno all’immagine del mulino che si condensano, in modo emblematico, le riflessioni
dello scrittore sulla tecnica.® Come accennato, il valore simbolico degli elementi chiave
del racconto non si esaurisce nella contrapposizione tra natura e tecnica, ma si arricchisce
della complessita connessa al problema dell’arte. Fin dalle prime pagine, il destino del
mulino ¢ associato alla poesia Die verlassene Miihle di August Schnezler (1809—1853) e si

promuove la qualita del suo sguardo rivolto al mondo, per organizzarne, come scrive Heidegger, “la sua
completa disponibilita (das bestellende Verhalten)”» (Galimberti 2023, p. 24; cft. p. 140).

8 Per via della sua centralita per I’economia, il mulino ¢ da sempre un topos della letteratura (cfr. Schneider
2016, p. 202), soprattutto di quella popolare (cfr. Schenda 1970, p. 412). Si ¢ pensato che nel racconto di
Raabe rappresenti un contro-modello dell’industrializzazione, con cui si cerca di dimostrare, “dafl der
Mensch auch mit einer Technik wirtschaften kann, die nicht gegen die Natur gerichtet ist, sondern unter
pfleglicher Behandlung der Natur durchaus akzeptable Ergebnisse erzielt” (Bayerl 1987, p. 85). Nel XX
secolo i pensatori che si sono occupati del tema della tecnica hanno perd dimostrato che essa ¢ sempre
dominio sulla natura. Inoltre, la sfera del fare (tecnica) non ¢ regolata dal principio del bene e del male
come quella dell’agire (etica). Su questo tema, cfr. H. Arendt (1998, p. 220). Secondo alcuni, I’immagine
idilliaca del mulino descritto da Eberhard sarebbe un artificio volto a mettere in risalto come il concetto di
natura sia una costruzione mediata culturalmente (cfr. Biihler 2016, pp. 120-122; Clark 2011, p. 98;
Thums 2014, p. 159; Wanning 2005, p. 417). L’immagine della natura rappresenta invece un bisogno
psichico di un’umanita scossa dai cambiamenti scientifico-tecnologici (cfr. Kaiser 1991).



214 SILVIA DE MATTEIS

intreccia con quello del poeta Lippoldes.” La rovina del mulino e la morte del poeta
diventano immagini speculari: entrambe alludono alla fine di un’epoca in cui ’arte, in
quanto espressione piu vera dell’'umano, costituiva una modalita del disvelamento, un
canale autentico di rapporto con il mondo. Lippoldes ¢ I’artista che, nell’eta della tecnica,
ha perduto la propria funzione originaria e si ¢ ridotto a semplice produttore di opere.
Eberhard, al contrario, recupera attraverso la scrittura cio che il poeta ha smarrito, vale a
dire la possibilita di un’esperienza autenticamente umana. Non a caso, Raabe affida a lui —
e non al poeta di professione — un riscatto sulla tecnica, mostrando che solo chi non ¢
condizionato dalle convenzioni sociali legate alla figura dell’artista puo restituire all’arte
la sua potenza originaria. Ben prima di trasformarsi in un’attivita socialmente riconosciuta
e subordinata allo sviluppo economico, I’arte nasce dall’angoscia esistenziale e dal
bisogno di opporsi alla caducita della vita: nel gesto creativo, I’individuo imprime al
mondo la traccia della propria presenza, e I’opera d’arte diventa cosi una delle forme piu
intense e durature del suo esserci (cfr. H. Arendt 1998, pp. 167-174).

Nel caso della scrittura di Eberhard, cid che conta non ¢ tanto il racconto in sé,
quanto 1’atto stesso del narrare, un evento antico quanto 1’essere umano, attraverso cui
I’esperienza individuale diventa condivisa e acquista senso nella memoria collettiva,
consentendo, almeno per un istante, di superare la finitudine dell’esistere. In Pfisters
Miihle ’atto narrativo viene posto in risalto come dimensione opposta alla tecnica, e
secondo due modalita: il racconto scritto di Eberhard, definito da lui stesso una
“unmotivierte Stiliibung” (BA 16, p. 9), ma che, come il fiume, “flieBt zu bedeutungs- und
inhaltsvoll” (BA 16, p. 8), e il racconto orale alla distratta moglie Emmy, che si definisce
una “verniinftige Berlinerin” (BA 16, p. 139). Nei racconti di Raabe
I’aggettivo «verniinftig» sembra ricorrere generalmente in associazione a personaggi
dominati da razionalita calcolante,'® mentre Berlino rappresenta il luogo per eccellenza
della tecnica. Tuttavia, in Pfisters Miihle, Emmy si rivela una presenza indispensabile per
il marito, perché lo trattiene nel reale e ne mitiga gli eccessi intellettualistici attraverso
osservazioni semplici e genuine. Raabe, con la sua consueta ambiguita, costruisce cosi un
gioco di intrecci semantici che spetta al solo lettore districare in un senso o in un altro (cfr.
Denkler 1988, p. 87).

Il problema dell’arte emerge in tutti i passaggi decisivi del racconto. Mentre
raccoglie i campioni d’acqua, Asche esprime la ferma intenzione di abbandonare il mondo
della natura e dell’'umano, rappresentato dal mulino della sua infanzia, per trovare posto
nell’imperante mondo della tecnica:

[...] habe ich jetzt die Absicht, ruhig unter den Philistern auf gegebenem, bitter realem
Erdboden so gemiitlich als moglich mit zu schmatzen, zu schlucken, zu prosperieren und
moglicherweise auch zu propagieren. Zum Henker, am liebsten wir mir’s jetzt, ihr zwei
Phantasienarren siaflet mit Vater Pfister im Gotteshause, lobtet den Herrn und alle seine Werke

® Non a caso tutti i rappresentanti della natura sono definiti artisti: Asche riconosce al mugnaio Pfister, al
pari di Lippoldes, la qualita di «groB3e[r], wirkliche[r] Dichter» (BA 16, p. 158). Il vecchio Pfister istituisce
infatti una certa continuita tra le sorti del poeta e quelle del mulino: «Nun hat er seinen Prozel3 verloren,
und mir hat Doktor Riechei den meinigen gewonnen, und es ist ganz ein und dasselbige» (BA 16, p. 159).

10 Heidegger (2000b, p. 15) distingue il pensiero calcolante (rechnendes Denken) dal pensiero
meditante (besinnliches Denken) per evidenziare due modi diversi di rapportarsi alla realta. Il pensiero
calcolante ¢ tecnico e strumentale: mira a risolvere questioni pratiche attraverso la pianificazione e il
controllo, riducendo il mondo a un insieme di oggetti manipolabili. Nel mondo moderno, questo tipo di
pensiero si ¢ esteso a tutti gli ambiti dell’esistenza, dalla scienza alla vita quotidiana, imponendo una
logica di efficienza e utilita ovunque. Il pensiero meditante, invece, ¢ riflessivo e contemplativo; si apre
alla ricerca del senso piu profondo dell’essere, accogliendo I’incertezza e il mistero. Heidegger collega il
pensiero meditante alla poesia, considerata un’esperienza privilegiata attraverso cui si manifesta I’essere.



“auf die héchste Blite der Kunst- und Erwerbsbetriebsamkeit gestellten Erdendasein”. Pfisters Miihle 215
di Wilhelm Raabe e la questione della tecnica

und hédttet mir allein diese gegenwirtige Auseinandersetzung mit den Lebens- uns
Kulturbedingungen des Moments iiberlassen. (BA 16, p. 94)

La volonta di potenza della tecnica che tutto domina e divora ¢ ben resa dai termini
“schmatzen”, “schlucken”, “prosperieren” e “propagieren”. Le parole di Asche rivelano
inoltre la necessita di sopprimere ogni dimensione trascendente o irrazionale, come quella
religiosa, che ostacolerebbe I’efficienza e lo sviluppo.!! Ai “Phantasienarren” —
generalmente contrapposti nelle opere di Raabe ai “Verniinftigen” — Asche oppone i
“Philister”, termine chiave in Der Drdumling (1872), con cui si designa il nuovo spirito
disilluso, cinico e materialista che pervade la societa moderna. Se in quest’ultimo
racconto, ambientato in una palude, era I’arte a prevalere sulla tecnica, la fine del mulino
in Pfisters Miihle mostra invece come non esista piu alcuna dimensione naturale o artistica
che possa resistere al mondo della tecnica, poiché essa ¢ oramai I’unica realta in cui
all’essere umano ¢ concesso vivere. Vi resta fuori ed ¢ infatti condannato a soccombere
solo chi ¢ troppo vecchio, come Pfister, o chi ¢ incapace di adattarsi, come Lippoldes.

D’altro canto, sebbene Asche sembri incarnare un modello di equilibrio tra fantasia
e ragione, idealismo e pragmatismo, Raabe mostra come la fantasia — tanto negli
esperimenti chimici del personaggio, quanto nelle acrobazie retoriche di Riechei o nei
progetti dell’architetto del mulino — resti sempre vincolata alla tecnica, che ne orienta
immaginazione e ideali verso fini utilitaristici. Non puo che nascondersi un intento ironico
dello scrittore quando lascia che I’architetto dica a proposito di Asche e Riechei: “Es sind
beide Phantasiemenschen [...] mit dem richtigen Blick und Griff fiirs Praktische. Und, [...]
das Ideale im Praktischen! [...] Das Schone, das Grofartige im innigen Verein mit dem
Niitzlichen!” (BA 16, p. 125). Mentre all’inizio anche Asche sembrava appartenere alla
schiera dei folli e fantasiosi (cfr. “Phantastikus”, BA 16, p. 175), con il peggiorare delle
condizioni di Lippoldes, si vede costretto a chiedersi: “Kann man es den Leuten
verdenken, wenn sie sich was drauf zugute tun, daB3 sie stets ganz genau wissen, was
unsereinem gegen Schluf der Komddie zu passieren pflegt?” (BA 16, p. 104). Con
“Leuten” egli designa i pragmatici filistei, con “unsereinem” gli animi artistici. I primi,
consapevoli che I’esistenza individuale ¢ oramai ridotta a un ruolo sociale prestabilito, non
si lasciano distrarre da ideali privi di utilita pratica o da sogni irrealizzabili. Nella societa
della tecnica, I’individuo trova infatti la propria identita esclusivamente nella funzione che
svolge all’interno del sistema produttivo, non agendo piu come soggetto libero, ma come
ingranaggio di un meccanismo le cui azioni sono predeterminate e funzionali all’efficienza
complessiva. La responsabilita riguarda solo la correttezza nell’esecuzione dei compiti,
non le finalita ultime né le implicazioni etiche.

Come si evince dalla citazione, tale perdita di autonomia e consapevolezza assume
sul piano narrativo la forma di una metafora teatrale, rafforzata dal richiamo successivo
all’opera  Midsummer Night’s Dream (1595 ca.) di William Shakespeare
(“Sommernachtstraum”, BA 16, p. 104). Altri echi shakesperiani risuonano attorno al
personaggio di Lippoldes, delineandone la figura tragica e I’imminente declino. Mentre
accompagna Asche nella raccolta dei campioni, I’incontro del poeta, associato a Hamlet
(cfr. BA 16, p. 105), con la figlia Albertine fa emergere frammenti di memoria e visioni: il
Canto del salice menzionato in Othello da Desdemona, la morte di Ophelia in Hamlet (cft.
BA 16, pp. 95-96). I cenni alle due donne, vittime innocenti delle nevrosi degli uomini,
rivelano il senso di colpa di Lippoldes nei confronti della figlia, ma sembrano anche

"In una poesia declamata in occasione della festa di Natale, Lippoldes mette in guardia gli astanti dal
pericolo della soppressione di qualsiasi dimensione trascendente, che conduce alla perdita di un senso
ultimo e alla rovina dell’essere umano (cfr. Heine 1996, p. 165).



216 SILVIA DE MATTEIS

preannunciare la tragica fine del drammaturgo nel fiume. In questo passo, si dimostra
come donne e poeti condividano nell’eta della tecnica lo stesso destino. Come Ophelia,
Albertine ¢ vittima dell’ego di suo padre prima e del futuro marito Asche poi; come
Ophelia, Lippoldes, completamente fuori di sé, cade o si lascia cadere nell’acqua.

Nel delirio del poeta si cela tuttavia una fine critica al razionalismo. La ragione, se
ridotta a calcolo cinico, rende ciechi e malvagi, come accaduto a Othello ¢ Hamlet.
Lippoldes dice infatti ad Asche: “ich habe mich alle Tage von neuem darauf zu besinnen,
wie alt ihr junges Volk und wie verniinftig und langweilig ihr seid” (BA 16, p. 100). I
mondo della tecnica si dischiude non solo come un mondo di uomini, ma anche di vecchi,
vale a dire di persone che hanno perduto la capacita di meravigliarsi, perché tutto, ridotto
alla pura materialita, sembra essere gia stato compreso. Da qui la noia, espressione piu
concreta del nichilismo nell’eta della tecnica. Ma la pretesa di comprendere e spiegare
ogni fenomeno ¢ un’illusione. Asche stesso si definisce un impostore, un “geflickte|[r]
Lumpenkonig” (BA 16, p. 145), richiamando I’epiteto usato da Hamlet per lo zio Claudius
(cfr. atto terzo, scena quarta). La scienza procede infatti attraverso la riduzione della
complessita: semplifica, misura e classifica cio che incontra, ignorando spesso cid che non
rientra nei suoi schemi e trascurando la qualita soggettiva, ’imprevisto e il deviante.
L’effetto ¢ I’illusione che ogni fenomeno sia gia noto, che nulla sfugga al controllo di
quello che Heidegger chiama pensiero calcolante (cfr. supra nota 10). In questo quadro, la
dimensione corporea, con la sua fragilita e i suoi limiti, viene trascurata o persino negata.
Eppure, il corpo non mente. L’individuo, per quanto si creda onnipotente grazie alla
tecnoscienza, resta vincolato alla propria finitezza, alla propria vulnerabilita, alla necessita
di confrontarsi di continuo con I’inatteso. Lo ammette lo stesso Asche, dopo essere
svenuto in seguito a un esperimento: “Auch der Gelehrte, der Chemiker bleibt am Ende
Mensch — Nase — Lunge!” (BA 16, p. 62).

E durante la passeggiata lungo il fiume che si impone con tutta la sua evidenza la
diversa sensibilita tra il chimico e il poeta.!? Lippoldes si accorge della moria di pesci,
mentre 1’altro non sembra rimanerne impressionato (cfr. BA 16, p. 98). Lo scienziato deve
limitarsi a registrare 1 fenomeni, poiché la preoccupazione etica potrebbe compromettere i
risultati delle misurazioni, sui quali si basa I’avanzamento della ricerca, nonché il successo
personale. Al contrario, per il vecchio Pfister e per Lippoldes cid che conta non ¢ tanto
scoprire le cause dell’inquinamento quanto constatare, con amara rassegnazione, che
I’acqua ¢ ormai irrimediabilmente compromessa (cfr. BA 16, p. 107). Nel mondo della
tecnica, ¢ piu importante comprendere, spiegare e far funzionare i processi, piuttosto che
giudicarne le conseguenze; ¢ pill importante come si fa qualcosa rispetto a cosa si fa. E la
razionalita stessa, innalzata a unico metro di giudizio della realta, a rendere lecito questo
atteggiamento e a liberare I’individuo dalla responsabilita. Qualsiasi obiezione, qualsiasi
preoccupazione etica viene bollata immediatamente come superstizione. Eloquente in tal
senso ¢ il momento in cui Asche descrive ai profani I’acqua inquinata:!3

Das, was ihr in Pfisters Miihle dann, laienhaft erbost, als eine Siinde und Schande, ecine
Satansbriithe, eine ganz infame Suppe aus des Teufels oder seiner GroBmutter Kiiche
bezeichnet, nenne ich ruhig und wissenschaftlich das Produkt der reduzierenden Wirkung der
organischen Stoffe auf das gegebene Quantum schwefelsauren Salzes. (BA 16, p. 100)

12 Cft. con le interpretazioni di Henzler (1990, p. 131); Manthey (1976, p. 90); Martini (1985, p. 15).

13 Secondo alcuni (cfr. Dunu 2000, p. 197), Asche non comprende Lippoldes perché i recenti cambiamenti
nel mondo afferiscono al solo ambito della scienza e non vede come questi possano minacciare quello
della poesia. Si puo qui affermare che la rigida specializzazione moderna ¢ un altro fattore che
contribuisce a eliminare la preoccupazione etica. Per comprendere pienamente il problema etico nell’eta
della tecnica e I’imperativo del fare della tecnoscienza, cfr. Galimberti (2023, in partic. p. 322).



“auf die héchste Blite der Kunst- und Erwerbsbetriebsamkeit gestellten Erdendasein”. Pfisters Miihle 217
di Wilhelm Raabe e la questione della tecnica

Sopprimendo la preoccupazione etica, viene meno anche la percezione dei problemi.
Quando la compagnia di amici, risalendo il fiume, si avvicina allo zuccherificio
Krickerode, Asche, lo scienziato apologeta della ragione e del progresso infinito, critica
tutti quei “folli” che, come il vecchio Pfister, Lippoldes ed Eberhard, indugiano nella
malinconia e nell’indignazione: “Der reine Zucker! [...] Da schwatzen die Narren
immerfort iiber die Bitterkeit der Welt. Da konnen sie sie niemals sii} genug kriegen, und
da — stehen wir, das Leid der Erde wiederkduend, vor dem neuen Tor” (BA 16, p. 99).
Solo alla fine della sua vita, anche Lippoldes sara costretto ad ammettere che nel mondo
moderno non ¢’¢ piu spazio per gli ideali dei re, dei poeti e dei folli, e affidera ad Asche il
compito di salvare sua figlia, conducendola oltre il confine del regno della fantasia, dove
egli aveva smarrito se stesso.!*

5.

Nel raccontare a Emmy I’episodio della raccolta dei campioni, Eberhard riporta con
dovizia di particolari i risultati delle analisi di Asche, ma la moglie ¢ infastidita dal
predominio di quei “termini technici einer uns doch nur vom Horensagen bekannten
unheimlichen Wissenschaft” (BA 16, p. 98). Il commento rivela una questione centrale. La
difficolta nel definire un orientamento etico positivo deriva anche dal fatto che, pur
essendo scienza e tecnica parte integrante della vita quotidiana, gli individui restano
distanti dai processi decisionali e produttivi € non ne comprendono appieno le
implicazioni (cfr. Segeberg 1987, p. 22). A partire dalla fine del XIX secolo, i complessi
processi e prodotti della tecnica sfuggono sempre piu alla comprensione dell’'uomo
comune. Nel racconto, questa opacita prende forma nella fabbrica Krickerode, avvolta
nella nebbia e inaccessibile tanto ai protagonisti quanto a chi legge.!®

Tuttavia, il crollo della dimensione etica ¢ conseguenza soprattutto del legame
inscindibile tra tecnica e denaro, che diventa fine ultimo per gli individui e le societa
sistemiche: lo sviluppo tecnico richiede ingenti risorse economiche, e la forza economica
di uno Stato si misura attraverso il progresso tecnologico (cfr. Lyotard 1979, p. 76). Nel
racconto, Lippoldes sottolinea come la societa della tecnica coincida con la societa della
speculazione finanziaria, esortando Eberhard a seguire Asche per entrare nel mondo
moderno “wissenschaftlich oder als Aktiondr” (BA 16, p. 100; cfr. pp. 78, 101, 114, 136).
L’ossessione della societa per la prosperita economica si riflette anche nell’atteggiamento
di Asche, deciso ad abbandonare ogni scrupolo etico per partecipare a questa corsa. Egli
sostiene che chi possiede ricchezza ha anche il potere di avere ragione, poiché il guadagno
rende piacevole, e dunque giustificabile, persino 1’odore piu nefasto di una fabbrica, come
quella che intende impiantare sulle rive della Sprea (cfr. BA 16, p. 141). E forse
significativo che il personaggio si occupi di tecnica chimica, disciplina che Werner
Heisenberg (1901-1976) indico nel 1953, durante un ciclo di conferenze all’ Accademia di
Belle Arti della Technische Hochschule di Monaco, come esempio della radicale
trasformazione del carattere della tecnica tra XIX e XX secolo (cfr. Heisenberg 1956, p.
38). Fu proprio in occasione di quel ciclo di conferenze che Heidegger scrisse il
saggio Die Frage nach der Technik, in cui distingue tra tecnica antica, rappresentata dal

4 Cfr. BA 16, p. 108. In Deutscher Adel (1880), nel nono capitolo, vi & un’intera digressione sul tema, in cui
si sfrutta I’immagine dei regni della fantasia e della realta e del loro labile confine. Nel passo di Pfisters
Miihle si cela una critica di Raabe al disinteresse del pubblico per le sue opere (cfr. Denkler 1988, p. 101).

15 Cfr. questa interpretazione con quella di Worthmann (1974, p. 143), per il quale la descrizione marginale
del mondo industriale deriva dall’interesse per i valori tradizionali e dall’attaccamento al passato di Raabe.



218 SILVIA DE MATTEIS

mulino, e tecnica moderna, rappresentata dalla fabbrica impiantata sul fiume. Nella
visione del filosofo, la tecnica moderna non si limita ad assecondare la natura, ma la
provoca, sollecitando le sue energie e disponendole in modo da renderle utilizzabili e
immagazzinabili per gli scopi umani (cfr. Heidegger 2000a, p. 15).

Poiché tale approccio ¢ guidato dalla ragione, il dio della modernita, viene
considerato giusto e necessario. Si ¢ visto che chi si oppone o nutre dubbi in merito viene
etichettato come “Narr” o “Phantast”. E il caso di Lippoldes, il cui malessere esistenziale
viene ridotto dallo scienziato Asche a un insieme di processi fisiopatologici, come il poeta
confida a Eberhard:

Nun bin ich ihm der kindische Narr, der blode Wirrkopf, der schwache Phantast, und er
schnauzt mich an und glaubt, verstdndig zu mir zu reden und mich zur Vernunft zu bringen
[...]- Rufe ich ihn jetzt um und er hilt es der Miithe wert, sich umzusehen, so wird er von
pathologischen Vorgédngen reden und ganz genau wissen, was mir auf Nerven oder
Tranendriisen wirkt, und er hat recht; [...] O Eberhard Pfister, wenn nur nicht diese schone
Festtagslandschaft, die Welt um uns her, allerlei Staffage zur kiinstlerischen Vollendung nétig
hétte! Und wenn es nur nicht so entsetzlich gleichgiiltig wére, von welchem Hintergrunde wir
uns abheben und wie wohl oder iibel wir uns personlich auf dem Bilde fiihlen! (BA 16, pp.
102-103)

Secondo Nietzsche (cfr. 1999, p. 187), un contemporaneo di Raabe, la scienza nasce dalla
paura per I’incontrollabile, dall’angoscia esistenziale: riducendo la complessita del reale si
offrono spiegazioni razionali; ponendo la razionalita a misura di tutte le cose, si regala
all’essere umano un dominio incontrastato. Nel monologo appena citato, Lippoldes
sembra colto da un’intuizione simile. Lo “staffage” che egli menziona ¢ 1’elemento
animato nei paesaggi: gli animali, ma soprattutto, come pare intendere il poeta, gli esseri
umani. I quali sembrano non riuscire a concepire una natura senza la propria presenza, una
natura che non sia ridotta a mero sfondo (antropocentrismo). Tuttavia, tale centralita
umana ¢ un’illusione. Lo sfondo da cui ci si distingue ¢ indifferente, cosi come lo sono
gioie e dolori quando posti nella prospettiva dell’infinita dell’universo e della fugacita
dell’esistenza; riflessione, questa, introdotta sin nelle prime pagine del racconto con la
citazione nascosta della canzone The Wind and the Rain, cantata non a caso dal Folle nel
finale della commedia shakesperiana The Twelfth Night (1601-1602).1¢

Eberhard commenta cosi le parole di Lippoldes: “Dies war nun ganz wie Emmys
tiefsinniges Wort: ,Wo bleiben alle die Bilder?*” (BA 16, p. 103). La donna si era chiesta
dove finissero tutti i quadri della vita di un pittore, ma il marito le aveva risposto
interpretando la domanda in chiave esistenziale: “Es sind nur die Umrisse und die Farben,
welche wechseln; Rahmen und Leinwand bleiben” (BA 16, p. 32). Se si intende “Bild”
come ricordo, come cid che conferisce un senso di continuita e solidita all’esistenza, allora
la domanda, ricorrente nel racconto, potrebbe assumere tutt’altro significato: cosa si vive
realmente se ogni momento ¢ gid passato e sembra non essere mai stato? Questa
riflessione sul tempo e sul ricordo, che ha molto impegnato la critica,!” si inserisce
perfettamente nel problema della tecnica.

La tecnica si fonda su una concezione delle cose radicata nel pensiero occidentale
fin dai tempi del cosiddetto Parricidio di Parmenide compiuto da Platone, il quale, per
giustificare il divenire, stabilisce che gli enti nascono dal nulla e in esso ritornano. Il
divenire, pero, suggerisce implicitamente che le cose siano, in ultima analisi, nulla,

16 Cfr. BA 16, p. 36. Cft. con la lettura di Worthmann (1974, pp. 140-143).
17 Cfr. Barthold (2021); Denkler (1988, p. 98), Kaiser (1991, pp. 86-87), Kontulainen (2019); Swales (1995,
pp. 93-94), Walker (2011).



“auf die héchste Blite der Kunst- und Erwerbsbetriebsamkeit gestellten Erdendasein”. Pfisters Miihle 219
di Wilhelm Raabe e la questione della tecnica

circostanza da cui deriverebbe I’insopprimibile nichilismo occidentale. Privati di
un’essenza stabile e unica, le cose diventano “disponibili alle forze che le spingono
nell’essere e nel niente” (Severino 1988, p. 171), vale a dire alla tecnica. Ma cio che nasce
dal nulla e a esso ritorna ¢ per sua natura imprevedibile. Insieme al nichilismo, angoscia e
terrore si rivelano dunque intrinseci alla tecnica. Da qui 1’ideazione continua, nella storia
occidentale, di una serie di cosiddetti immutabili, verita ultime sul senso del mondo che
consentono alla volonta di potenza di difendersi dal divenire stesso: “[l]’evocazione
dell’immutabile ¢ quindi rimedio contro il terrore del divenire e, insieme, ¢ capacita di
dominare il mondo” (Severino 1988, p. 176). A partire dall’Illuminismo, il crollo degli
immutabili, di cido che non ¢ subordinato al divenire, diventa inevitabile se non si vuole
che lo stesso divenire, e con esso la base della volonta di potenza, appaia illusorio. E la
scienza a porsi come sapere capace di prevedere senza annullare I’imprevedibile, essendo
essa stessa un sapere ipotetico e probabile. Tra superstizione e razionalita, tra “[1]’epoca
della evocazione e I’epoca della distruzione degli immutabili” (Severino 1988, p. 179),
non vi ¢ dunque differenza sostanziale: in entrambi i casi, tutto ¢ guidato dalla volonta di
potenza, intrinsecamente segnata dall’angoscia.

In un mondo in cui le cose non possiedono un’essenza stabile e 1’esistenza appare
priva di orientamento e senso, I’essere umano ¢ indotto a concentrarsi sull’assoluto
presente, tentando cosi di anestetizzare 1’ansia per un futuro imprevedibile e segnato dalla
morte. L’attenzione al momento immediato ¢ insita nella logica di organizzazione e
sfruttamento efficiente delle risorse. Cio che conta nel mondo della tecnica ¢ la
trasformazione continua, la produzione incessante. Il futuro assume il valore di pura
potenzialita, mentre il passato viene ridotto a errore e obsolescenza, dimensione in cui si
rinviano anche colpe e aspetti di sé ritenuti fallibili. Ma il passato ritorna, sempre. Come in
altri racconti di Raabe, anche in Pfisters Miihle il ritorno del rimosso ¢ segnalato da
termini come “unheimlichen Spuk” e “Gespenstern”.'® E in realta riscoprendo il passato e
guardando con coraggio ai ricordi dolorosi che possono venire alla luce aspetti fino ad
allora ignorati dell’esistenza, che consentono di fondare un’identita completa e di offrire
una prospettiva di continuita ed eternita alla propria fugace esperienza nel mondo.!”
Diversi filosofi e fisici tra XIX e XX secolo hanno addirittura ipotizzato che, essendo il
tempo prodotto della percezione limitata dell’essere umano, ogni esistenza sia in realta
inscritta in un orizzonte eterno: ogni attimo non si perde, ma permane in ogni nuovo
istante. La differenza con la prospettiva dell’assoluto presente della tecnica ¢ che questa
non inscrive l’attimo in un orizzonte eterno, bensi in quello del nulla, in un divenire
incessante che annulla passato e futuro:

,Stelle keine tiberfliissigen Fragen in betreff der Schicksale anderer an die Zukunft, sondern
beschéftige dich fiirs erste moglichst intensiv mit dem, was vor deiner eigenen Nase liegt, vir
juvenis. ——— ,Du, dem Herrn Baumeister seine neue Anlage imponiert mir aber doch
wirklich sehr!* sagte Emmy [...]. (BA 16, p. 131)

Non ¢ casuale che la narrazione di Eberhard, intento a riportare le parole di Asche sullo
spirito edonistico ed egoistico della societa, venga interrotta dalla moglie, la cui attenzione
¢ rivolta al progetto edilizio dell’architetto incaricato della ristrutturazione del mulino. Il
contrasto tra umano e tecnica non potrebbe essere rappresentato in modo piu eloquente.

18 BA 16, pp. 138-139. “[L]’emersione di un rimosso” (Scaffai 2019, p. 83) caratterizza molti testi della
letteratura ecologica. Il rimosso ¢ un tema centrale in Fabian und Sebastian (1882) di Raabe.
19 Cfr. Galimberti (2023, p. 358).



220 SILVIA DE MATTEIS

6.

L’ansia di Eberhard di fissare gli attimi nella scrittura, di riscoprirne il significato
attraverso il ricordo e la riflessione retrospettiva, affonda le sue radici nella percezione del
nulla.?® L’esigenza di dare un senso all’esistenza attraversa 1’intero racconto e si
manifesta, tra 1’altro, nella citazione degli ultimi versi de L 'infinito di Leopardi (cfr. BA
16, p. 112), cosi come in molti altri commenti dei personaggi e del narratore (cfr. BA 16,
pp. 44, 107, 165). Tentativo di conferire eternita all’esistenza non ¢ solo la narrazione
scritta, ma soprattutto quella orale, in cui la dimensione corporea, negata dalla tecnica,
assume un ruolo centrale. Cio che conta non ¢ tanto che Emmy apprezzi davvero il
racconto, quanto I’insistenza di Eberhard nel voler comunicare la propria esperienza del
mondo: la consapevolezza di esistere attraverso i cinque sensi, attraverso la bocca che
parla e I'orecchio che ascolta, attraverso la memoria involontaria innescata da odori e
sapori (cfr. BA 16, pp. 26, 37, 76). La dimensione sensoriale costituisce, infatti, una
componente essenziale in Pfisters Miihle. Quando il vecchio mugnaio va a trovare il figlio
nella sua angusta stanza cittadina, 1 vari odori provenienti dalle sostanze chimiche
impiegate nei locali vicini sono definiti ironicamente “Wohlgeriiche Arabiens” (BA 16, p.
46), un richiamo alla scena iniziale dell’atto quinto del Macbeth, in cui Lady Macbeth,
preda del rimorso per I’assassinio di re Duncan, si aggira sonnambula per il palazzo
sfregandosi le mani che crede ancora macchiate di sangue. Nel racconto di Raabe, il
rumore e il cattivo odore sono percio indicatori metonimici della colpa su cui fiorisce la
tecnica, quella volonta di potenza umana che, nel desiderio di soggiogare il mondo e di
mettere a tacere 1’angoscia esistenziale, finisce per spegnere ogni sensibilita. In tale
estraniazione, I’'uomo diventa indifferente agli altri e persino a se stesso:

Mein Exmentor nahm alles mit Gleichmut hin und machte mir den Eindruck, als ob er
stellenweise bei meinem Berichte abwesend sei, und zwar in dem kleinen Kabinett, dem
Maschinenldrm, dem destillierten Kohlenwasserstoff und iiber den Bogen mit den Zahlen,
Buchstaben, Formeln und Figuren von Schmurky und Kompanie auf der andern Seite der
Strafle. (BA 16, p. 128)

Lo stordimento dei sensi diventa metafora del distacco dell’essere umano dalla percezione
del proprio esistere. Emblematica ¢ la scena in cui Lippoldes urla prima di annegare.
Avvolti dalla fitta nebbia sulla riva del fiume, Eberhard e Asche sentono un qualcosa che
non riescono pero a identificare: “Was war denn das eben? Dieser Qualm liegt einem nicht
bloB vor dem Auge, sondern auch im Ohr” (BA 16, p. 145). Un’analoga dissoluzione si
presenta nell’episodio conclusivo. Il rumore dei costruttori impedisce a Eberhard, “unter
den Kastanien, selbst auf der entlegensten Bank, zu einem stillen, letzten Worte iiber die
vergangenen Bilder des Ortes zu gelangen” (BA 16, p. 152). Si chiude cosi I’esperienza di
introspezione e di dialogo con il passato, e alla coppia non resta che tornare all’assoluto
presente di un’esistenza inautentica, “[...] zuriick in den Alltag, zu dem ,eigenen Herd*

20 Eberhard ¢ figlio del suo tempo. In quanto figlio di mugnaio che studia all’universita, incarna sia il
fenomeno della mobilita sociale sia quello dell’urbanizzazione; in quanto azionista, il capitalismo
industriale; infine, in quanto cronista di un cambiamento epocale, la nuova coscienza moderna (cft.
Gottsche 2000, pp. 104-105). 11 rapporto con la tecnica appare ambiguo: a differenza di Asche, Eberhard
sembra subire il cambiamento o mantenere una posizione neutrale (cfr. Engelke, Pastousea 2024, pp. 38-
40). La sua percezione, filtrata da immagini del repertorio fantastico e medievale, sarebbe il segno di paure
inconsce nei confronti del progresso (cfr. Rindisbacher 1993, p. 28; Wanning 2005, p. 379). Ma la vera
visione sulla tecnica di Eberhard si coglie, piu che nelle descrizioni dirette, nel rapporto con la scrittura.



“auf die héchste Blite der Kunst- und Erwerbsbetriebsamkeit gestellten Erdendasein”. Pfisters Miihle 291
di Wilhelm Raabe e la questione della tecnica

[...] — kurz, allen normalen Stiliibungen und soliden Lebensbedingungen, und wie Emmy
sich ganz richtig ausdriickte, zu ,unserm jetzigen eigentlichen Dasein auf dieser Erde*”.!

La riflessione sull’esistenza si conclude con il riferimento alla poesia
Chidher (1837) di Friedrich Riickert (1788—1866), in cui si mostra come I’essere umano,
assolutizzando la propria fugace esperienza nel mondo, non riesca a ragionare in termini di
specie e di rispetto per la vita (biocentrismo). Chidher, “I’eternamente giovane” (cfr. BA
16, p. 153), torna ogni cinquecento anni nello stesso luogo, trovando sempre nuove forme
di sfruttamento della natura: una citta, un pascolo, un villaggio di pescatori, una foresta,
infine un mercato caotico, emblema della modernita tecnica, dove il frastuono delle voci
sovrasta le sue domande. Prima di andarsene, il giovane promette di tornare ancora nello
stesso luogo, lasciando intendere che forse, la prossima volta, non vi trovera piu nulla. La
poesia non va letta come un inno, bensi come una sottile critica, seppur non in questi
termini esatti, al nichilismo nell’epoca della tecnica, poiché¢ Chidher, viandante libero da
ogni vincolo, osservando le cose dalla prospettiva dell’eterno, comprende quanto sia vana
ogni pretesa di dominio assoluto in un universo infinito.?> La figura del “Wandersmann”
(BA 16, p. 154) compare anche in un’altra poesia citata nel racconto, An der Saale hellem
Strande (1826) di Franz Kugler (1808-1858), ma viandante ¢ soprattutto Eberhard, che
vive sospeso tra il polo della natura e quello della tecnica e, attraverso ’arte, ne indaga e
ridefinisce continuamente il rapporto: “Was alles, woriiber ich heute noch Rechenschaft
ablegen kann, habe ich erlebt in dieser Pappelallee, auf dem Wege von und nach der
Stadt!”.23

7.

Quando stanno per lasciare per sempre il mulino, Eberhard e la moglie Emmy invitano la
vecchia Christine a seguirli. Disperata per quel mondo ormai perduto, la donna nasconde il
viso nel grembiule. Eberhard osserva: “Nun hatte ich die alte, blaue Schiirze der alten
Pflegerin von den Augen zu ziehen” (BA 16, p. 155). In questa scena ritornano due motivi
dell’incipit: il colore blu e il disvelamento. Christine, figura materna per Eberhard, incarna

2L BA 16, p. 151. In Heidegger (1977, pp. 153-173), Desistenza inautentica (Uneigentlichkeit) ¢ quella
dell’individuo che fugge dal pensiero della morte, conformandosi passivamente alle abitudini, ai ruoli
sociali e all’anonimato del Si (Man), evitando il confronto con la propria finitezza. L’esistenza autentica
(Eigentlichkeit), invece, si da quando il soggetto assume consapevolmente la propria unicita e mortalita,
scegliendo di vivere in modo responsabile e secondo possibilita proprie ¢ non imposte dall’esterno.
L’autenticita, dunque, non ¢ una condizione stabile, ma una possibilita che richiede una decisione
esistenziale continua.

22 La prospettiva del viandante & quella che secondo Galimberti (2023) dovrebbe assumere 1’individuo
nell’eta della tecnica per ripensare il proprio rapporto con il mondo (cftr. pp. 39-40).

23 BA 16, p. 11. L’opposizione tra natura (= arte = umano) e tecnica si riproduce nella configurazione
spaziale: luoghi naturali e tecnici sono nettamente distinti, collegati da elementi di transizione quali la
ferrovia o la cittd universitaria, collocata in una «Rand- und Ubergangszone» (Hidecke 1993, p. 348).
L’opposizione viene stabilita sia al presente del soggiorno di Eberhard ed Emmy, cio¢ tra il mulino, il
vecchio mondo, e Berlino, il nuovo, sia dei fatti risalenti alla giovinezza di Eberhard, tra il mulino e la
fabbrica Krickerode. In entrambi i casi si assiste a un’affermazione finale della tecnica: nel primo Emmy
ed Eberhard ritornano a Berlino, nel secondo il mulino viene chiuso e venduto a Krickerode. Proprio
questo evento fa convergere i due piani della narrazione, quello del presente del soggiorno estivo al mulino
e quello del passato: Eberhard ¢ ritornato al mulino acquistato dalla fabbrica per assistere all’avvio dei
lavori di ristrutturazione.



222 SILVIA DE MATTEIS

la natura e desidera essere sepolta nel mulino, cui si sente “promessa sposa”.?* Il
movimento con cui Eberhard solleva il grembiule non ¢ dunque solo un gesto fisico, ma
assume un significato simbolico: ¢ 'uomo, incarnazione della razionalita e della tecnica,
che scopre il volto della donna, emblema del sentimento e della Madre Terra. Non ¢ un
caso se Emmy, Eberhard e Asche siano orfani di madre. Eppure il protagonista della
storia, grazie alla presenza di Christine, sviluppa una sensibilitd diversa rispetto allo
scienziato. Come gia osservato, la contrapposizione tra il mondo della natura — quindi
dell’arte e dell’'umano — e quello della tecnica si riflette anche nella distinzione tra i
sessi.?

Sul treno, simbolo per eccellenza della tecnica nella letteratura del XIX secolo,
Eberhard cerca di proseguire il racconto alla moglie, che perd soffre di mal di testa (cfr.
BA 16, p. 156). In questa scena emerge con chiarezza il contrasto tra un mondo dominato
dalla rapidita, dall’utile e dall’efficienza e I’universo della narrazione, che richiede tempo,
non ha alcuna utilita immediata, accoglie lacune, esprime complessita e custodisce
I’esperienza dell’esserci. Dinanzi alla fuggevolezza delle immagini nel frenetico mondo
della tecnica, Eberhard comprende che quelle della sua vita, i ricordi, restano impresse
indelebilmente nell’anima grazie alla scrittura: “Wo bleiben alle die Bilder?... Die von
thnen, welche bleiben, lassen sich am besten wohl betrachten im Halbtraum vom Fenster
eines an der bunten, wechselnden Welt voriiberfliegenden Eisenbahnwagens”.?®

Queste riflessioni evocano nel narratore il ricordo del padre che, alla fine della sua
vita, si rassegna al cambiamento, avendo compreso, al pari di Lippoldes, che ogni
individuo sulla Terra ¢ un mero attore che entra ed esce di scena e che ogni suo affanno si
rivela quasi nulla nel movimento eterno della storia (cfr. BA 16, pp. 143, 169). Poiché
anche I’avveduto Asche ha deciso di parteggiare “fiir die neue Welt und Mode” (BA 16, p.
175) — cio¢ per il mondo della scienza, delle fabbriche e della contabilita — ¢ plausibile
ritenere, secondo il mugnaio, che tale mondo rientri nella volonta divina e nella necessita
delle cose. Egli spera, tuttavia, che esista ancora qualcosa capace di controbilanciare la
tecnica: 1’amore (cfr. BA 16, p. 161). Dopo una serie di allusioni ad alcune delle figure
femminili piu celebri della letteratura mondiale (Lottchen, Laura, Beatrice), anche Asche
confessa riguardo ad Albertine: “ohne dieses Médchen wird mir das Resultat meines
Lebens so stinkend, so widerwirtig, so liber alle MaBBen abgeschmackt sein” (BA 16, p.
144). A una lettura attenta, si scopre perd che I’amore, che per secoli ¢ stato cantato come
cio che nobilita I’animo e consente all’essere umano di trascendere la propria caduca e
banale esistenza, ¢ in realtd un mero strumento per soddisfare i propri bisogni egoistici e
placare I’angoscia. Lo dimostra ancora una volta Asche, quando descrive la conquista di
Albertine richiamando in chiave rivisitata il celebre verso “my kingdom for a horse”,
pronunciato dal re avido ed egoista Richard III nell’omonima tragedia shakesperiana (cft.
BA 16, p. 144), e lo stesso Eberhard con alcuni commenti sul proprio matrimonio e quello
dell’amico (cfr. BA 16, p. 163).

24 Cfr. BA 16, p. 17. Tutti i rappresentanti del mondo della natura nel racconto sono in qualche modo
“sposati” con il mulino (cfr. BA 16, pp. 135, 172). Sulle madri del racconto, cfr. Schneider (2016, p. 205).
25 Tale struttura caratterizza uno dei pitl famosi romanzi sulla tecnica del XX secolo, Homo faber (1957) di
Max Frisch (1911-1991). Tra gli autori del XX secolo che hanno affrontato questo tema, Robert Musil
(1880—1942) ha lasciato alcuni appunti significativi proprio su Pfisters Miihle (cfr. Schneider 1983). Sulla
dialettica uomo-donna nel racconto, cfr. anche I’interpretazione di Kaiser (1991, pp. 95-97).

26 BA 16, p. 156. Cio si traduce concretamente con il riferimento al fatto che sui fogli su cui scrive si
imprimono le tracce dell’ambiente esterno (cfr. BA 16, pp. 150-151; cfr. Barthold 2021, p. 81; Phillips
2017, p. 661).



“auf die héchste Blite der Kunst- und Erwerbsbetriebsamkeit gestellten Erdendasein”. Pfisters Miihle 223
di Wilhelm Raabe e la questione della tecnica

La possibilita che Raabe intenda proporre nel racconto una conciliazione tra
realismo e idealismo, tra sapere scientifico e sapere umanistico, si rivela dunque solo
apparente, dato che lo stesso tentativo viene esplicitamente tematizzato nel corso della
narrazione. Eberhard, per citare un altro esempio, sottolinea come I’amico cerchi di
rendere piu accettabile I’immagine della propria fabbrica, avvicinandola, con
un’operazione retorica, alla natura: “Er hat die Stirn, die Umgebung seiner
groBindustriellen Fabrik eine ,schone Natur‘ zu nennen” (BA 16, p. 165). Asche,
scienziato, capitalista, alchimista e chimico, ¢ anche dottore in filosofia e viene paragonato
a Orfeo, che nella mitologia greca incarna, da un lato, il tentativo di dominare la natura e,
dall’altro, il raggiungimento dell’immortalita attraverso 1’arte (cfr. BA 16, p. 70).
L’intento di Raabe ¢ proprio quello di creare un personaggio ambiguo, non di proporre un
modello di imprenditore votato al progresso tecnico ma guidato dai tradizionali ideali
umanistici (cfr. Swales 1995, p. 89). Sulla questione della tecnica, lo scrittore si mostra
molto scettico, e nel racconto non ¢ possibile rintracciare una proposta univoca sul modo
corretto di gestire il fenomeno.?” L’intera narrazione, infatti, ¢ attraversata da
contraddizioni che impediscono di opporre in modo manicheo natura e tecnica. Il mulino
stesso ¢, al pari della fabbrica, una struttura produttiva, che sfrutta analogamente la natura
per fini economici (cfr. Wanning 2005, p. 360; Phillips 2017, p. 658).

Anche nelle ultime pagine, Eberhard sembra tentare di conciliare gli opposti che
nell’incipit aveva nettamente separato. Di ritorno a Berlino, paragona lo sferragliare del
treno a quello del mulino della sua infanzia. Afferma tuttavia di non potersi piu permettere
di indulgere al sogno e al ricordo del passato, perché a casa lo attendono “Arbeit und
Sorge der Gegenwart” (BA 16, p. 161). Benché all’orizzonte non compaiano piu
campanili, ma soltanto le ciminiere delle fabbriche, “hindert das einen auch heute noch
nicht, gesund, gesegnet und — soviel es dem Menschen auf dieser Erde mdglich ist —
zufrieden mit seinem Schicksale, ergeben in den Willen der Goétter nach Hause zu
kommen” (BA 16, p. 162). Si scopre cosi che Eberhard non ha alcuna intenzione di
risolvere la contraddizione tra natura e tecnica, immaginazione e razionalita.?® Dalle sue
parole emerge piuttosto come la quotidianita borghese si sia trasformata in un espediente
sociale per placare e nascondere I’ansia per il cambiamento e I’angoscia per un’esistenza il
cui senso ¢ sempre piu sfuggente:

Das alte, tapfere Médchen, die Christine! Sie hat gottlob ihre Beschiftigungen gefunden, die
auch in Berlin nicht leicht zu Atem und vielem Nachdenken iiber das Vergangene kommen
lassen! Wir haben alle unsere Beschéftigung: Emmy in ihrem Haushalt und,
merkwiirdigerweise, in merkwiirdig viel Nachdenken iiber die nichste Zukunft, ich in
ebendem und meiner Quinta [...]. (BA 16, p. 164)

27 Cfr. Géttsche (2000, pp. 101-102); Hendel (2003, p. 182); Segeberg (1997, p. 188); Walker (2011, p. 96).
Appare forse del tutto ininfluente cercare di comprendere, come fa Wanning (cfr. 2005, pp. 351, 402-413),
se nel racconto Raabe parteggi per il vecchio mondo preindustriale, per le possibilita del nuovo o se
proponga una sintesi tra i due, cosi come ¢ in dubbio se affermi la consapevolezza dell’impossibilita di una
critica alla tecnica, poiché processo irreversibile e indispensabile (cfr. Wanning 2005, pp. 417-418).

28 Nel finale, anche il momento in cui Emmy suggerisce a Eberhard di sistemare una pianta, un’edera, vicino
alla sua scrivania potrebbe essere letto come un tentativo di compensazione e conciliazione. Tuttavia, si
puo leggere questa descrizione in un altro senso. La pianta nello studio berlinese di Eberhard ¢ metafora
del nuovo posto che spetta alla natura nel mondo della tecnica. Se prima la citta era una enclave della
natura, adesso vale 1’esatto contrario (cfr. Galimberti 2023, pp. 117, 337-338). Gia Worthmann (1974, pp.
140-143) aveva sostenuto che il tentativo di bilanciamento degli opposti si rivela fallimentare.



224 SILVIA DE MATTEIS

8.

Si pud sostenere che con Pfisters Miihle Raabe non miri a condannare la tecnica o a
indicare una via generale di conciliazione tra questa e ’'umano, quanto piuttosto a
mostrare come 1’individuo nell’eta della tecnica, colto dall’angoscia esistenziale, tenda a
eludere la chiamata alla responsabilita di fronte al cambiamento. Il fulcro del racconto non
si colloca nel dissidio tra vecchio e nuovo, poiché il mutamento, come osserva il vecchio
Pfister, ¢ inscritto nell’orizzonte della necessita. La questione centrale diventa piuttosto se
I’essere umano sia in grado di riconoscerlo, cosi da elaborare una risposta etica adeguata
alle sfide imposte da uno sviluppo tecnico troppo rapido. Nell’ultima parte della
narrazione, Eberhard descrive in questi termini la fabbrica di Asche sulla Sprea:

Der groflere, wenn auch nicht grofe Fluf3 ist, trotzdem daB wir auch ihn nach Kréften
verunreinigen, von allerlei Ruderfahrzeugen und Segeln belebt und scheint Rhakopyrgos als
etwas ganz Selbstverstidndliches und hochst Gleichgiiltiges zu nehmen. (BA 16, p. 177)

I termini “Selbstverstiandliches” e “Gleichgiiltiges” non indicano un semplice adattamento
alla nuova situazione, bensi il pericolo insito nel non prendere coscienza di tale
adattamento: la convinzione inconscia dell’inevitabilita del cambiamento, generata, per
dirla con Bourdieu, dalla “violenza dell’ordine delle cose”.*°

Contrariamente all’idea occidentale di progresso, lo sviluppo tecnico non libera
I’essere umano dall’angoscia, ma anzi la amplifica. L impossibilita di prevedere gli effetti
delle proprie azioni rende l’esistenza incerta e inquietante: 1’angoscia nasce dalla
sensazione di impotenza di fronte all’ineluttabile. Cosi, in un mondo privo di divinita,
I’individuo cerca di soffocare 1’inquietudine attraverso il consumo e I’intrattenimento,
finendo per diventare indifferente a cid che gli accade intorno.> Anche la letteratura,
nell’epoca di Raabe, corre il rischio di ridursi a semplice strumento di evasione, capace di
placare per qualche istante la noia e 1’angoscia esistenziale piu che di offrirne una
comprensione profonda. Il nodo della questione tecnica si riflette ancora una volta nel
problema dell’arte. Nel finale, mentre sistema i fogli del suo manoscritto con una
rilegatura non a caso blu, Eberhard medita sulla differenza tra la vera arte, espressione
dell’Io e custode della memoria, e I’arte ridotta a merce, a prodotto di consumo:

Nun koénnte ich mich selber literarisch zusammennehmen, auf meinen eigenen Stil achten,
meine Frau und alle {ibrigen mit ihren Bemerkungen aus dem Spiel lassen und wenigstens zum
Schlufl mich recht brav exerzitienhaft mit der Feder auffilhren. Wenn ich wollte, konnte ich
[...] den Versuch wagen, aus diesen losen Pfisters-Miihlen-Blittern fiir das néichste
Jahrhundert ein wirkliches druck- und kritikgerechtes Schreibekunststiick meinen Enkeln im
Hausarchive zu hinterlassen. (BA 16, pp. 163-164)

Il titolo che Eberhard da al manoscritto, “Pfisters-Miihlen-Blatter[...]”, richiama in
maniera evidente quello del racconto di Raabe. Se si rispetta 1’illusione letteraria, il lettore
potrebbe credere che siano stati davvero i1 nipoti di Eberhard a pubblicare il

2 Bourdieu, Wacquant 1992, p. 130. La mancata percezione reale dell’ambiente circostante dovuta
all’abitudine caratterizza anche i giovani di campagna descritti all’inizio del racconto, per i quali ¢ la
natura a essere qualcosa di “Selbstverstiddliches” (BA 16, p. 11; cfr. Phillips 2017, p. 663). Nel momento
in cui ci si rende conto di essere assuefatti alla realta, si pud mettere in atto quel processo di
“straniamento, cio¢ la prospettiva inattesa su una realta che, sotto altra luce, ci era o ci appariva nota e
familiare” (Scaffai 2019, p. 26).

30 11 problema della percezione del cambiamento ¢ uno dei punti cardine del lavoro di Galimberti sulla
tecnica (cfr. 2023, p. 326).



“auf die héchste Blite der Kunst- und Erwerbsbetriebsamkeit gestellten Erdendasein”. Pfisters Miihle 295
di Wilhelm Raabe e la questione della tecnica

racconto Pfisters Miihle, e che egli abbia scelto di conservarlo “with all the indirection, the
chattiness, the untidiness” (Swales 1995, p. 96) tipici del suo stile narrativo. Se invece si
rompe [’illusione, questo passaggio pud essere letto come una riflessione dello stesso
Raabe sulla propria opera: troppo audace per il gusto del pubblico contemporaneo,
rischiava di non essere pubblicata da alcun editore. Nonostante i compromessi necessari
per garantire la propria esistenza d’artista indipendente nella fiorente industria letteraria,
per Raabe un racconto resta una testimonianza individuale con valore universale. Al
narratore di Pfisters Miihle non interessa il destino materiale dei suoi “fogli”, quanto la
loro capacita di catturare per I’eternita le esperienze fuggevoli dell’esistenza:?!

Und es féllt mir nicht ein — es féllt mir im Traume nicht ein! Ich werde auch jetzt nur Bilder,
die einst Leben, Licht, Form und Farbe hatten, mir im Nachtrdumen solange als moglich
festhalten! Wo bleiben alle die Bilder? Hier halte ich das letzte des bunten Buches fest; fiir das
Schicksal des Blattes Papier, auf welches es gemalt wird, ibernehme ich auch diesmal keine
Verantwortung. (BA 16, p. 164)

Per Eberhard, i ricordi impressi nella scrittura diventano “unausloschlich” (BA 16, p. 157),
perché “dipinti” non solo sui fogli, ma anche nella sua anima.’? Questa capacita della
scrittura di rendere permanenti le esperienze contrasta radicalmente con 1’attivita tecnica
di smacchiatura di Asche, volta a cancellare ogni eccentricitda e a rendere uniforme il
mondo. A conferma di questa lettura, il finale del racconto propone un passaggio chiave,
in cui il chimico dichiara:

Da habe ich mir denn das Griechische ein bilchen wieder aufgefirbt und lese so
zwischendurch den Homer, ohne iibrigens dir hierdurch das abgetragene Zitat von seiner
unaustilgbaren Sonne {iber uns aus dem Desinfektionskessel heben zu wollen. (BA 16, p. 178)

In queste parole si condensano le riflessioni centrali del racconto. Il sole indelebile di
Omero*? simboleggia la letteratura come testimonianza universale dell’esperienza umana,
in opposizione alla produzione letteraria di fine XIX secolo, soggetta ai principi della
tecnica. Per garantire ordine ed efficienza in tutti i campi del sapere e del fare ¢ infatti
necessario “disinfettare” il mondo dalle macchie, ossia arginare il piu possibile la
dimensione del non previsto, dell’errore, del diverso, dell’irrazionale, di tutto cid che
costituisce in fin dei conti I’essenza stessa dell’'umano. In questo senso, letteratura e
cultura non si collocano al di fuori della tecnica, ma ne rappresentano una manifestazione
diretta, come emerge chiaramente in altre scene del racconto (cfr. BA 16, pp. 111, 166;
Hosle 2008, p. 50). Ma il riferimento piu pregnante a questa dicotomia si trova nelle
parole di Emmy, il cui vero senso si cela “zwischen den Zeilen” (BA 16, p. 160). Parlando
della vita immersa nel verde, afferma: “Das habt ihr Gelehrten auch noch nicht heraus,
warum alle diese wunderhiibschen hundert Tiere, Miicken und Schmetterlinge, sich ihre
Fliigel an der Lampe verbrennen wollen” (BA 16, p. 51). Inquadrate nel simbolismo
complessivo del racconto, queste parole — i1 leggiadri insetti sono attirati e ingannati dalle
lampade che ne bruciano le ali — acquistano un significato preciso. L’interpretazione
primaria, il conflitto tra natura e tecnica, apre perd a un’ulteriore piano di senso. L’essere
umano con la sua volonta di potenza, ignorando i limiti imposti dalla natura, si espone a

3! La scrittura di Eberhard ¢ in contrasto con quella delle riviste di consumo (cfr. Barthold 2021, pp. 77-78).

32 Cfr. BA 16, p. 157. Cosi qualche pagina precedente: “jeder in seiner Weise an den Bildern dieser Welt
weiter malend” (BA 16, p. 143). Per il Raabe pittore, il verbo “malen” ha naturalmente una forte carica
simbolica.

33 Si nasconde in questo passo un’allusione ironica a una Kiinstlernovelle di Storm dal titolo Psyche (1875).
Cfr. Kaiser (1991, p. 107); Oppermann (1966, p. 79); Phillips (2017, p. 66); Pizer (1998, p. 124).



226 SILVIA DE MATTEIS

un destino simile a quello di Icaro, I’autodistruzione. Non sara di certo la cultura appiattita
dai mezzi di intrattenimento, né la “Zukunftsgelehrtheit” (BA 16, p. 39), a fornire la
chiave per salvare ’'umanita, bensi la cultura in quanto patrimonio comune di valori etici
tramandati nei secoli attraverso la parola.

In punto di morte, il vecchio Pfister pronuncia un ultimo discorso, dichiarando ad
Asche di averlo convocato questa volta non per esaminare 1’acqua, “sondern dich mit allen
deinen Wissenschaften und Chemikalien und richtigen Begriffen von unserm Verkehr auf
der Erde auch noch mal in die Schule zu geben” (BA 16, p. 170). Tale contrapposizione
tra sapere tecnico e saggezza umana si ritrova nelle riflessioni finali di Eberhard, in cui
egli celebra un intelletto capace di armonizzarsi con il potere creativo dell’immaginazione,
in opposizione alla fredda obiettivita che aveva dichiarato di voler perseguire all’inizio del
racconto: “es ist immer in diesem Augenblick noch Sommerabend und Pfisters Miihle in
ihrer Glorie ohne Schaden fiir Leib und Leben in meiner abgehdrteten Phantasie”.>* Raabe
ha sempre criticato chi si rinchiude nelle illusioni prodotte dalla fantasia, perdendo
completamente il contatto con la realtd, come accade in fin dei conti a Lippoldes. Allo
stesso tempo, ha sempre difeso I’'importanza dell’illusione consapevole, che consente di
trascendere le limitazioni dell’esistenza, di andare oltre 1’orizzonte della pura materialita e
di pensare I’impossibile.

Eberhard fa rivivere il passato attraverso 1I’immaginazione, ma la presenza di
Emmy lo mantiene ancorato al presente e lo protegge dalla malinconia prodotta
dall’illusione. Con piena consapevolezza osserva: “es wére auch ein wirkliches und dazu
hochst jaimmerliches Wunder, wenn das trotz allem, was ich auf und vor Schulbdnken und
Kathedern zur Abhdrtung des ,bessern Bewultseins® in Erfahrung brachte, moglich sein
konnte” (BA 16, p. 28). Il possibile, nel senso di inatteso, ¢ cid che la tecnoscienza ha
dovuto negare. Definita da Eberhard “die Tagesherrin, [...] mit ihren philosophischen
Anspriichen und gelehrten Ausdriicken” (BA 16, p. 75; cfr. Biihler 2016, p. 121), essa
esercita un potere interpretativo assoluto, imponendosi persino sulla cultura umanistica.
Per ribadire ancora una volta la distanza tra un tipo di sapere puramente intellettualistico e
quello che nasce dalla narrazione libera e partecipata, Eberhard narra dell’episodio in cui
tentd di consolare la disperata Christine, riflettendo con un’operazione metanarrativa
sull’impiego nel racconto della citazione della poesia di Schnezler:

In seinem Liede meint der Sdnger mit dem bleichen, schonen Miadchen die Poesie selber, die
ihre Miihle im romantischen Walde in die Hand der Tagesspekulanten iibergehen sieht; und
ich bin Philologe genug, um mich hier dariiber auszulassen, aber ich war auch Poet genug, um
auch bei grauem Tageshimmel und leisem Regenfall den wundervollen, innersten Herzschlag
des Erdenlebens da zu erhorchen, von wo er mir in diesem Augenblicke wirklich herklang
(BA 16, p. 133)

Eberhard sembra evocare quell’idea, maturata nel contesto dell’Illuminismo, secondo cui
la letteratura moderna pare irrigidirsi in un gioco intellettualistico, perdendo la forza
immediata della spontaneita, quella capacita di esprimere il cuore dell’individuo senza
mediazioni.®> Egli si dichiara percid non solo filologo, custode di un sapere accademico

34 BA 16, p. 28. Sul tentativo del narratore di rendere il racconto il piu obiettivo possibile, cfr. Wanning
(2005, pp. 395-398). Sulla “abgehértete Phantasie”, risultato del processo educativo, cfr. Thiirmer (1984,
p-71).

35 Eberhard si interroga sulla linea sottile che separa I’arte come gesto estetico e I’arte come espressione
massima della vita con la rappresentazione di Lippoldes. Egli teme che il poeta possa perdere nel racconto
la propria individualita unica, cid che puo far assurgere la sua figura a esempio universale, per cadere nello
stereotipo letterario dell’artista maledetto (cfr. BA 16, pp. 81-82).



“auf die héchste Blite der Kunst- und Erwerbsbetriebsamkeit gestellten Erdendasein”. Pfisters Miihle 297
di Wilhelm Raabe e la questione della tecnica

mediato, ma anche poeta, capace cio¢ di proferire e ascoltare quella parola che traduce “il
meraviglioso, piu intimo battito del cuore della vita terrena”. Questa parola, che esprime lo
straordinario esserci di ogni individuo, ¢ allora una parola comune, una parola che
necessita di essere condivisa per avere valore. E nell’incontro con I’Altro che 1’essere
umano viene richiamato dall’edonismo, dalla noia e dall’ansia di fare e avere, e riportato
all’essenziale.

Mentre si avvia verso I'universita, Eberhard, liberato dalle preoccupazioni per il
mulino, ¢ inizialmente pervaso da un sentimento egoistico di realizzazione, animato dalla
prospettiva di liberta di un “unermessene[n] Dasein” (BA 16, p. 121). Ma nel percorso
verso il mondo della tecnica, il giovane viandante incontra I’Altro nella figura di
Albertine, donna di straordinaria forza e intelligenza, che interrompe il suo “unbefangenen
und gleichmiitigen Mitatmen” (BA 16, p. 121), verbo sostantivato che sottolinea non solo
la dimensione corporea dell’esistere, ma soprattutto la comunanza di destino di ogni
Dasein:

Es gehorte zwar alles dazu, aber — im einzelnen, was waren Blumen, was Friihlingsgriin, was
Krickerode, was Prozesse, ja, was Pfisters Miihle fiir das erloste Pennal, fiir den angehenden
Fuchs, fiir den freien, von den Gottern auf seine eigenen FiiBe in das unermessene Dasein
hingestellten Menschen, kurz, fiir den demnéchstigen studiosus philologiae Eberhard Pfister?
Griin mochte die Welt sein, blau mochte sie sein; so blau, so griin wie ich, Ebert Pfister, war
sie nicht um diese Zeit, in diesen oder — jenen Tagen. Und es war, den Unsterblichen sei Dank,
mein volles, unbestrittenes Recht, in mir griiner, blauer, bunter mich zu empfinden als irgend
etwas anderes rings um mich her! Doch da trat nun aus dem Friihling, aus dem Licht und
Schatten, aus dem grofen Andern um mich her eine Gestalt, die meinem unbefangenen und
gleichmiitigen Mitatmen im {brigen doch wenigstens fiir einige Zeit ein Ende machte.
Albertine Lippoldes redete mich an auf dem Buschpfade an meines Vaters Miihlwasser. (BA
16, pp. 121-122)

Bionota: Silvia De Matteis ¢ Cultore della materia presso 1’Universita del Salento. Ha conseguito il
Dottorato di ricerca in Letteratura tedesca nel luglio 2025 presso 1’Universita del Salento con una tesi su
Wilhelm Raabe. Nell’ambito del dottorato, ¢ stata ricercatrice ospite presso 1’Universita di Stoccarda e
I’Universita Humboldt di Berlino. Ha inoltre condotto le sue ricerche presso lo Stadtarchiv di Braunschweig
e il Deutsches Literaturarchiv di Marbach. Collabora con la Raabe-Gesellschaft di Braunschweig. Sono in
corso di stampa per lo ,Jahrbuch der Raabe-Gesellschaft gli articoli Metanarration im Werk Wilhelm
Raabes (2026) e ,, Die Gottin des Durcheinander . Karl Gutzkow und Wilhelm Raabe im Gesprdch (2025).

Recapito autrice: silvia.dematteis@unisalento.it



mailto:silvia.dematteis@unisalento.it

228 SILVIA DE MATTEIS

Riferimenti bibliografici

Le opere di Wilhelm Raabe sono citate, come consuetudine, con la sigla BA (con numero di volume e
numero di pagina) secondo le ultime tirature dell’edizione di Braunschweig (Braunschweiger Ausgabe):

Raabe, W. 1970, Pfisters Miihle, in Hoppe, K. & Schillemeit, J. (Hg.), Wilhelm Raabe: Simtliche Werke, Bd.
16: Pfisters Miihle; Unruhige Gdste, Im alten Eisen, Vandenhoeck & Ruprecht, Gottingen, pp. 5-178.

Raabe, W. 1975, Briefe, in Hoppe, K. & Schillemeit,J. (Hg.), Wilhelm Raabe: Simtliche Werke, Erg.-
Bd. 2: Briefe, Vandenhoeck & Ruprecht, Gottingen, pp. 1-553.

Antrick, O. 1948, Wilhelm Raabe und die technischen Wissenschaften, in Roloff E.-A. (Hg.), Wilhelm-
Raabe-Kalender, Deutsche Volksbiicherei, Goslar, pp. 63-69.

Arendt, H. 1998, The Human Condition, The University of Chicago Press, Chicago/London.

Barthold, W. W. 2021, Der literarische Realismus und die illustrierten Printmedien. Literatur im Kontext
der Massenmedien und visuellen Kultur des 19. Jahrhunderts, Transcript, Bielefeld.

Bayerl, G. 1987, Herrn Pfisters und anderer Leute Miihlen. Das Verhdltnis von Mensch, Technik und
Umwelt im Spiegel eines literarischen Topos, in Segeberg H., Technik in der Literatur. Ein
Forschungsiiberblick und zwolf Aufsdtze, Suhrkamp, Frankfurt am Main, pp. 51-101.

Bourdieu, P. e Wacquant, L. J. D. 1992, Risposte. Per un’antropologia riflessiva, Bollati Boringhieri,
Torino.

Biihler, B. 2016. Ecocriticism. Grundlagen — Theorien — Interpretationen, J. B. Metzler, Stuttgart.

Cacciari, M. 2000, Salvezza che cade. Saggio sulla questione della Tecnica in Heidegger, in Cacciari M. e
Dona M., Arte, tragedia, tecnica, Raffaello Cortina, Milano, pp. 1-65.

Clark, T. 2011, The Cambridge Introduction to Literature and the Environment, Cambridge University
Press, Cambridge.

Denkler, H. 1988, Neues iiber Wilhelm Raabe. Zehn Anndherungsversuche an einen verkannten
Schriftsteller, Niemeyer, Tiibingen.

Detering, H. 1992. Okologische Krise und disthetische Innovation im Werk Wilhelm Raabes, in “Jahrbuch der
Raabe-Gesellschaft” 33[1], pp. 1-27.

Dunu, E. O. 2000, Modernisierungsprozesse und Literatur. Bedrohte Lebensrdume in deutschsprachigen
und subsaharischen Erzdhltexten des 19. und 20. Jahrhunderts, Revonnah, Hannover.

Engelke, M. und Pastousea D. 2024, Proto-6kologisches Denken, Industrialisierung und
Umweltverschmutzung in Wilhelm Raabes Roman Pfisters Miihle, in “Digitales Magazin der
Germanistik” 1, pp. 31-41.

Fauth, S. R. 2007, Der metaphysische Realist. Zur Schopenhauer-Rezeption in Wilhelm Raabes Spdtwerk,
Wallstein, Gottingen.

Galimberti, U. 2023, L ’etica del viandante, Feltrinelli, Milano.

Gitter, A.-K. 2023, Der christliche Metacode im Spdtrealismus. Die produktive Rezeption von Dante
Alighieris Divina Commedia bei Conrad Ferdinand Meyer, Wilhelm Raabe und Ferdinand von Saar,
Rombach Wissenschaft, Baden-Baden.

Gopfert, H. 1994, Briefe und Quittungen Raabes aus privater Sammlung, in “Jahrbuch der Raabe-
Gesellschaft” 35[1], pp. 41-53.

Gottsche, D. 2000, Zeitreflexion und Zeitkritik im Werk Wilhelm Raabes, Konigshausen & Neumann,
Wiirzburg.

Gruner, H. 2019, Gestank der Konformitdit. Industrialisierung, Umweltverschmutzung und Phantasie in
Wilhelm Raabes Pfisters Miihle, in Giisken J., Liick C., Peeters W. und Risthaus P., Konformieren,
Synchron Publishers, Heidelberg, pp. 97-119.

Hiadecke, W. 1993, Poeten und Maschinen. Deutsche Dichter als Zeugen der Industrialisierung, Carl Hanser
Verlag, Miinchen.

Heidegger, M. 1977, Sein und Zeit, in Heidegger M., Gesamtausgabe, 1. Abteilung: Verdffentlichte Schriften
1914-1970. Bd.2 (F.-W. von Herrmann), Vittorio Klosterman, Frankfurt am Main.

Heidegger, M. 2000a, Die Frage nach der Technik (1953), in Heidegger M., Gesamtausgabe, 1. Abteilung:
Verdffentlichte Schriften 1910-1976. Vortrdige und Aufsdtze, Bd. 7 (H. Heidegger, Hg.), Vittorio
Klostermann, Frankfurt am Main, pp. 5-36.

Heidegger, M. 2000b, Gelassenheit (1955), in Heidegger M., Gesamtausgabe, 1. Abteilung: Veroffentlichte
Schriften 1910-1976. Reden und andere Zeugnisse eines Lebensweges, Bd. 16 (H. Heidegger, Hg.),
Vittorio Klostermann, Frankfurt am Main, pp. 517-529.

Heine, U. 1996, Psychopathologische Phinomene im Kunstspiegel der Literatur des Realismus — dargestellt
an Werken von Wilhelm Raabe, Tectum Verlag, Marburg.



“auf die héchste Blite der Kunst- und Erwerbsbetriebsamkeit gestellten Erdendasein”. Pfisters Miihle 229
di Wilhelm Raabe e la questione della tecnica

Heisenberg, W. 1956, Das Naturbild der heutigen Physik, in Bayerische Akademie der Schonen Kiinste
(Hg.), Die Kiinste im technischen Zeitalter, Oldenbourg, Miinchen, pp. 31-47.

Hendel, R. 2003, Wissenschaft, Grofindustrie und neuer Siindenfall — Eine Interpretation von Wilhelm
Raabes Roman ,, Pfisters Miihle “, in “Mikrokosmos” 92[3], pp. 177-183.

Henzler, R. 1990, Krankheit und Medizin im erzdhlten Text. Eine Untersuchung zu Wilhelm Raabes
Spdtwerk, Konigshausen & Neumann, Wiirzburg.

Hosle, V. 2008, Scheitern angesichts der Umweltvergiftung. Ein Vergleich von Henrik Ibsens En
Folkefiende und Wilhelm Raabes Pfisters Miihle, in “Wirkendes Wort” 58[1], pp. 27-51.

Jungkunz-Hoéltje, R. 1993, |, Lebensbilderbuch* einer Kultur- und Bewuftseinskrise. Wilhelm Raabes
,, Pfister Miihle ™ (1884), in “Braunschweigische Heimat” 79, pp. 28-38.

Kaiser, G. 1991, Mutter Natur und die Dampfmaschine. Ein literarischer Mythos im Riickbezug auf Antike
und Christentum, Rombach Wissenschaft, Freiburg im Breisgau.

Kontulainen, E. 2019, ,, Wo bleiben alle die Bilder?“. Erinnerungslandschaften zwischen Text und Bild im
Werk Wilhelm Raabes, in “Jahrbuch der Raabe-Gesellschaft” 60[1], pp. 78-103.

Lyotard, J.-F. 1979, La condition postmoderne. Rapport sur le savoir, Editions de Minuit, Paris.

Manthey, J. 1976, Wilhelm Raabe und das Scheitern des Deutschen Liberalismus, in “Jahrbuch der Raabe-
Gesellschaft” 17[1], pp. 69-106.

Martini, F. 1985, Weltleid und Weltversohnung. Wilhelm Raabe in seinem Jahrhundert, in “Jahrbuch der
Raabe-Gesellschaft” 26[ 1], pp. 7-26.

Nietzsche, F. 1999, Nachgelassene Fragmente 1885-1887. Bd. 12, in Nietzsche F., Sdmtliche Werke.
Kritische Studienausgabe in 15 Bdnden (G. Colli und M. Montinari, Hg.), Deutscher Taschenbuch
Verlag, Miinchen.

Oppermann, H. 1966, Das Bild der Antike bei Wilhelm Raabe, in “Jahrbuch der Raabe-Gesellschaft” 7[1],
pp- 58-79.

Phillips, A. R. 2017, Environmental Depredation and Aesthetic Reflection in Wilhelm Raabe’s Late Fiction,
“Interdisciplinary Studies in Literature and Environment” 24[4], pp. 653—679.

Pizer, J. 1998, Auf der Suche nach der verlorenen Totalitdt. Raabes ,, Pfisters Miihle “ und Storms ,, Psyche “,
in “Jahrbuch der Raabe-Gesellschaft” 39[1], pp. 115-125.

Rindisbacher, H. J. 1993, L ’Odeur De Pfister. The Bittersweet Smell of Success in the German Realist Novel,
in “The Germanic Review: Literature, Culture, Theory” 68 [1], pp. 22-31.

Rommelspacher, T. 1987, Das natiirliche Recht auf Wasserverschmutzung, in Briiggemeier F.-J. und
Rommelspacher T. (Hg.), Besiegte Natur. Geschichte der Umwelt im 19. und 20. Jahrhundert, C. H.
Beck, Miinchen, pp. 42-51.

Scaffai, N. 2019, Letteratura e ecologia. Forme e temi di una relazione narrativa, Carocci, Roma.

Schenda, R. 1970, Volk ohne Buch. Studien zur Sozialgeschichte der populdren Lesestoffe 1770-1910,
Vittorio Klostermann, Frankfurt am Main.

Schiller, J. C. F. 1975, Das verschleierte Bild zu Sais, in “Die Horen” 3[9], pp. 94-98.

Schneider, U.-M. 1983, Robert Musils Raabe-Lektiire ,, Pfisters Muhle”, in “Mitteilungen der Raabe-
Gesellschaft” 70[2], p. 34.

Schneider, L. L. 2016, ,,Pfisters Miihle®, in Goéttsche D., Krobb F. und R. Parr (Hg.), Raabe Handbuch.
Leben — Werk — Wirkung, Metzler, Stuttgart, pp. 201-206.

Schwedt, G. 2009, Chemie und Literatur — ein ungewohnlicher Flirt, Wiley-VCH, Weinheim.

Segeberg, H. 1987, Literaturwissenschaft und interdisziplindre Technikforschung, in Segeberg H. (Hg.),
Technik in der Literatur. Ein Forschungsiiberblick und zwolf Aufsdtze, Suhrkamp, Frankfurt am
Main, pp. 9-29.

Segeberg, H. 1997, Literatur im technischen Zeitalter. Von der Friihzeit der deutschen Aufkldrung bis zum
Beginn des Ersten Weltkriegs, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt.

Severino, E. 1988, La tendenza fondamentale del nostro tempo, Adelphi, Milano.

Swales, M. 1995, Studies of German Prose Fiction in the Age of European Realism, The Edwin Mellen
Press, Lewiston.

Thiirmer, W. 1984, Die Schonheit des Vergehens. Zur Produktivitit des Negativen in Wilhelm Raabes
Erzdhlung ,, Pfisters Miihle 1884, in “Jahrbuch der Raabe-Gesellschaft” 25[1], pp. 68-86.

Thums, B. 2014, Wissen vom (Un)Reinen. Zum diskursiven Zusammenspiel von Idylle und Moderne, in Berg
G. (Hg.), Wissenstexturen. Literarische Gattungen als Organisationsformen von Wissen, Peter Lang,
Frankfurt am Main/Berlin/Bern, pp. 145-164.

Walker, J. 2011, The Truth of Realism. A Reassessment of the German Novel 1830-1900, Routledge,
London.

Wanning, B. 2005, Die Fiktionalitit der Natur. Studien zum Naturbegriff in Erzdhltexten der Romantik und
des Realismus, Weidler, Berlin.

Wilke, S. 2011, Pollution as Poetic Practice: Glimpses of Modernism in Wilhelm Raabe’s “Pfisters



230 SILVIA DE MATTEIS

Miihle.”, in “Colloquia Germanica” 44[2], pp. 195-214.

Worthmann, J. 1974, Probleme des Zeitromans. Studien zur Geschichte des deutschen Romans im 19.
Jahrhundert, Carl Winter, Heidelberg.

Zeller, C. 2019, Raabe als Kapitalismuskritiker, in Balller M. und Winkels H. (Hg.), Raabe und heute. Wie
Literatur und Wissenschaft Wilhelm Raabe neu entdecken, Wallstein, Gottingen, pp. 87-100.



