
Lingue e Linguaggi 
Lingue Linguaggi 73 (2025), 207-230 
ISSN 2239-0367, e-ISSN 2239-0359 
DOI 10.1285/i22390359v73p207 
http://siba-ese.unisalento.it, © 2025 Università del Salento 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 3.0 
 

 

 

“AUF DIE HÖCHSTE BLÜTE DER KUNST- UND 
ERWERBSBETRIEBSAMKEIT GESTELLTEN 

ERDENDASEIN”  
Pfisters Mühle di Wilhelm Raabe e la questione della tecnica 

 
SILVIA DE MATTEIS 
UNIVERSITÀ DEL SALENTO 

 
Abstract – This article offers a new interpretation of Wilhelm Raabe’s Pfisters Mühle, moving beyond the 
conventional reading of the story as a conflict between humans and nature. It situates the narrative within the 
broader philosophical problem of technology (téchne) and human rationality, which Raabe enacts through 
the motif of original sin and humanity’s natural drive to manipulate and dominate nature. The story shows 
how technical reasoning can become a pervasive mode of domination, subordinating existence to efficiency 
and utility, with rapid technological change intensifying existential anxiety and fostering nihilism. The 
problem lies not in technology itself, but in human capacity to perceive change and respond ethically to its 
transformations. In this context, Raabe examines the tension between technical rationality and humanistic 
knowledge, as reflected in the protagonist’s manuscript. Art and narrative emerge as enduring repositories of 
experience and ethical insight, countering the abstraction and control inherent in unexamined technical 
thought. In doing so, Raabe shifts the focus from environmental consequences to how humans perceive the 
world, interpret knowledge, and relate to one another in a context shaped by technological power. 
Ultimately, the text suggests that existence gains meaning through shared experience and relational 
awareness, rather than through mastery of the external world. 
 
Keywords: 19th-century German literature; Wilhelm Raabe (1831–1910); Pfisters Mühle (1884); 
philosophy of technology; knowledge and reason; art and narrative; perception of change; existence. 
 
 
 
1.  

 
Nel 1901, alla soglia dei settant’anni, Wilhelm Raabe scambia una serie di epistole con 
alcune eminenti figure della Technische Universität di Braunschweig. In una di queste si 
legge: 

Seine Gestalten [des Poeten] wandeln nicht bloß auf Goldwolken durch lichtblauen Äther. Sie 
haben gutes und schlechtes Wetter um sich, gutes und schlechtes Pflaster unter den Füßen, sie 
bauen den Acker, sie schaffen in Handwerksstuben und Fabriken, sie grämen sich über der 
Flüße Verunreinigung. Wie hätte der Autor da wahr sein können, wenn ihm die exakte 
Wissenschaft nicht die Hand geboten hätte? […] Wenn seine Schriften leben, haben sie das 
gewißlich auch der Technik zu danken […]. (Raabe in Antrick 1948, pp. 66-67) 

 
Quello che sembra un ordinario tentativo di conciliare il dissidio epocale tra Natur- e 
Geisteswissenschaften, di legittimare il processo ottocentesco di Verwissenschaftlichung, 
attraverso cui ogni ambito della vita umana, arte compresa, viene riconsiderato in termini 
realistico-scientifici, nasconde invero una profonda riflessione – condotta dalle parole 
“wahr”, “exakte Wissenschaft”, “Technik” – sul destino umano. Raabe, poco propenso 
alla scrittura saggistica, aveva affrontato il tema in modo compiuto solo qualche anno 
prima, tra il 1883 e il 1884, durante la scrittura del racconto Pfisters Mühle (1884). 

https://creativecommons.org/licenses/by/3.0/it/deed.en


SILVIA DE MATTEIS 208 
 

 

Nella lettera testé citata è possibile scorgere un riferimento a quest’opera. Ha 
valore indiziale in questo senso il riferimento dissonante, rispetto alla sobria elencazione 
dei mestieri più essenziali per l’economia dell’epoca, all’inquinamento dei fiumi. L’idea 
per un racconto incentrato sulla rovina di un mulino a causa dell’avvelenamento delle 
acque era nata proprio da una delle tante chiacchierate di Raabe con l’amico Heinrich 
August Beckurts (1855-1929), professore di chimica farmaceutica alla Technische 
Universität. Nel 1881 questi gli aveva riferito di aver assunto l’incarico di perito per 
l’analisi chimica delle acque dello Schunter, affluente dell’Oker, il fiume presso cui sorge 
la città. Il compito gli era stato affidato nel contesto di una controversia legale che 
opponeva due mugnai, Müller di Bienrode e Lüderitz di Wenden, allo zuccherificio di 
Rautheim, accusato di intorbidire le acque del fiume con i propri scarichi e compromettere 
così il regolare funzionamento dei mulini. La circostanza non doveva aver destato in 
Raabe una grande sorpresa, dal momento che aveva avuto modo di constatare un’insolita 
moria di pesci durante le sue passeggiate con il gruppo di amici dei Kleiderseller verso la 
locanda nel verde Zum Grünen Jäger.1 È sul versante fangoso della prosperosa produzione 
tecnica, favorita con vigore dalle politiche del Secondo Reich, che nasce quindi il racconto 
Pfisters Mühle.2 L’antica concezione del poeta in quanto profeta, nota agli studiosi di 
letteratura, non viene smentita neanche dal caso di Raabe. Benché il racconto venga 
pubblicato prima della conclusione del processo, i verdetti risultano sostanzialmente 
simili: alle parti offese viene riconosciuto un risarcimento, ma l’inquinamento industriale 
appare ormai inevitabile.  

Considerata la materia del racconto, non stupisce che esso abbia suscitato, 
soprattutto in tempi recenti, l’interesse di numerosi critici. La lettura di testi letterari più o 
meno noti è oggi spesso orientata a porre in rilievo il rapporto tra l’essere umano e 
l’ambiente, le conseguenze delle sue azioni sul mondo naturale e la tensione tra 
produzione e distruzione che ne deriva. Accanto a questo approccio, sviluppato in larga 
parte sulla scia di studi angloamericani (cfr. Bühler 2016), esiste una lunga tradizione 
europea di pensiero, radicata nella filosofia greca prima e in quella tedesca poi che, pur 
prestando attenzione al dualismo tra essere umano e natura, si concentra sull’origine della 
tensione, sul perché egli è incline al dominio. Da questa riflessione emerge una costante, 
che sembra trascendere il dualismo in questione: l’essere umano, dotato di razionalità, è 
per natura spinto a conoscere, a comprendere e a ideare a tal fine strumenti e artifici. Si 

 
1 Cfr. le lettere dell’autore al collega Friedrich Notter (1801-1884) e alla figlia Grete (cfr. BA, Erg.-Bd. 2, p. 

181; Denkler 1988, p. 101). Sull’episodio, cfr. Bayerl (1987, pp. 80–81); Denkler (1988, pp. 95–100); 
Hädecke (1993, p. 346). Nella seconda metà del XIX secolo, sono diversi i Paesi europei che avviano 
commissioni d’inchiesta per il problema dell’inquinamento delle acque. Le indagini rivelano che la 
principale fonte di contaminazione sono le industrie, ma eventuali interventi regolatori vengono ostacolati 
dal timore di danneggiare irrimediabilmente i processi produttivi (cfr. Bayerl 1987, pp. 82-85; Hädecke 
1993, p. 336). 

2 L’opera, critica verso l’ideologia del progresso e contraria ai canoni estetici dominanti, fu inizialmente 
accolta con freddezza e pubblicata con difficoltà su Die Grenzboten (cfr. Göpfert 1994, pp. 47-48; Gruner 
2019, pp. 114-115; Rindisbacher 1993, pp. 27-28). Solo agli inizi del Novecento il testo fu rivalutato 
anche come documento storico: nel 1925, il limnologo August Thienemann (1882-1960) lo menzionò 
nelle sue ricerche sull’inquinamento idrico. Raabe si serve di termini precisi, mutuati dalla biologia, per 
descrivere non solo l’inquinamento del fiume presso il mulino, ma anche quello della Sprea, dove il 
chimico Asche, uno dei protagonisti, avvia un moderno impianto di smacchiatura alla benzina (cfr. 
Schneider 2016, pp. 201-202; Schwedt 2009, p. 135; Zeller 2019, p. 96). Sul processo contro la fabbrica di 
Rautheim e sul problema dell’inquinamento delle acque, cfr. Bayerl (1987, pp. 78-79); Denkler (1988, pp. 
83, 88-89); Detering (1992, p. 10); Jungkunz-Höltje (1993, pp. 29-30); Schwedt (2009, p. 139); Wanning 
(2005, pp. 356-357); Wilke (2011, p. 208). Per un approfondimento sulla problematica chimico-biologica, 
cfr. Hendel (2003). Sull’inquinamento delle acque alla fine del XIX secolo, cfr. Rommelspacher (1987). 



209 
 

 

“auf die höchste Blüte der Kunst- und Erwerbsbetriebsamkeit gestellten Erdendasein”. Pfisters Mühle 
di Wilhelm Raabe e la questione della tecnica 

sta parlando qui della questione filosofica della tecnica, che affonda le radici nel concetto 
greco di téchne. 

Senza entrare nel dettaglio delle diverse posizioni teoriche sul tema che si sono 
susseguite nei secoli, è sufficiente insistere su un punto su cui convergono le prospettive 
più recenti: la tecnica non è uno strumento, bensì il modo di stare al mondo dell’essere 
umano, la razionalità che lo contraddistingue resa sempre più efficiente nella sua natura 
manipolatrice e dominatrice.3 Non è semplicemente la capacità – comune a tutti gli esseri 
viventi – di adattarsi all’ambiente o di modificarlo per la propria sopravvivenza, bensì 
quella di calcolare e di progettare in anticipo i mezzi per raggiungere i propri fini (cfr. 
Cacciari 2000, p. 13). Ne deriva che non sussiste, come spesso si afferma, alcuna antitesi 
irriducibile tra natura e tecnica, così come non esiste alcuna differenza qualitativa tra 
tecnica antica e tecnica moderna. Già agli albori del pensiero filosofico si era compreso 
come la potenza della tecnica umana tenda all’incondizionato, a divenire gradualmente 
prepotenza, e ad arrestarsi solo dinanzi alla morte. Esiste piuttosto una differenza 
quantitativa, che chiarisce il motivo per cui la questione della tecnica si imponga con tutta 
la sua evidenza con il repentino e smisurato sviluppo scientifico e tecnico-industriale a 
cavallo tra XIX e XX secolo. Raabe, tra gli altri, assiste al salto storico-antropologico che 
trasforma la società agricolo-feudale in un sistema capitalistico, in cui l’efficientamento 
tecnico è orientato a massimizzare la produttività e l’arricchimento fine a se stesso. 
Nell’ultimo trentennio del XIX secolo, egli scrive tutta una serie di racconti in cui, seppur 
in chiave intuitiva e metaforica, tenta di rendere conto di questa evoluzione del destino 
umano, incarnata nella declinazione più essenziale della figura dell’homo 
technicus o homo faber: l’artista, colui che esprime il fare tecnico nella sua forma più 
assoluta, sganciata dal rapporto tra mezzo e fine e dal principio di utilità (cfr. H. Arendt 
1998, pp. 157-158). 

 
 

2.  
 

Pfisters Mühle si presenta come il resoconto autobiografico di Eberhard Pfister, insegnante 
berlinese che, durante una vacanza con la moglie Emmy nel vecchio mulino di famiglia, 
ricostruisce in forma narrativa i ricordi legati al luogo e alla morte del padre, 
condividendoli anche con la moglie. Nei ventidue capitoli del suo quaderno blu, Eberhard 
ripercorre la vita di “Vater Pfister”, che gestisce il mulino e la locanda attigua con l’aiuto 
della governante Christine e del tuttofare Samse. Consapevole delle trasformazioni dei 
tempi, il padre provvede a far studiare il figlio presso l’amico di famiglia Adam Asche e 
successivamente al liceo e all’università. Nel frattempo, il mulino subisce i danni 
provocati dalla proliferazione di alghe e funghi, conseguenza delle acque reflue della 
fabbrica di zucchero Krickerode. Per far fronte alla situazione, il vecchio Pfister coinvolge 
Eberhard e Asche, il quale, ormai dedito agli esperimenti chimici, si assume l’incarico 
della redazione di una perizia da presentare in tribunale. Il gestore del mulino vince la 
causa intentata contro la fabbrica, ma l’acqua resta compromessa. Poco dopo muore, 
lasciando il mulino a Eberhard e l’ascia da mugnaio ad Asche. Dopo aver venduto la 
proprietà a Krickerode, Eberhard investe il ricavato nella nuova fabbrica dell’amico sulla 

 
3 Tra il XVIII e il XX secolo, numerosi pensatori si sono confrontati con la questione della tecnica, che trova 

considerazioni sistematiche e approfondite nei lavori dei maestri Martin Heidegger (1889-1976) in 
Germania ed Emanuele Severino (1929-2020) in Italia. Cfr. l’Excursus storico-politico sulla questione 
della Tecnica in Cacciari (2000, pp. 25-38). 



SILVIA DE MATTEIS 210 
 

 

Sprea. Oltre al successo economico, entrambi trovano l’amore: Eberhard sposa Emmy, 
figlia di un contabile burbero con cui era solito passeggiare al cimitero, mentre Asche si 
unisce alla dolce Albertine, figlia dello sfortunato poeta Lippoldes, annegato tragicamente 
qualche anno prima nei pressi del mulino. 

Pur configurandosi come la trasposizione narrativa di un discorso sul conflitto tra 
natura e tecnica, il racconto di Raabe sviluppa una riflessione ben più articolata, in cui 
arte, tecnica e natura si intrecciano in una complessa rete simbolica. Nell’incipit, si 
sedimentano tre motivi che, ripresi e articolati per tutto il corso della narrazione, 
costituiscono i pilastri semantici su cui si regge il discorso di tipo antropologico-
esistenziale dello scrittore. Il primo è l’arte concepita, secondo la sensibilità romantica, 
come espressione del genio libero dalle costrizioni imposte dalla logica razionale e dalla 
necessità pratica. Nel primo capitolo, introdotto con il sottotitolo “Vom alten und neuen 
Wundern” (BA 16, p. 7), si contrappone infatti, attraverso una lunga digressione 
metaforica, il vecchio e il nuovo mondo, associati rispettivamente a romanticismo e 
fantasia da un lato, e tecnica e razionalismo dall’altro. Catalizzatore della riflessione è la 
figura dell’ippogrifo (cfr. BA 16, p. 7), simbolo del viaggio immaginario compiuto per 
secoli dall’essere umano attraverso l’arte che, un tempo mezzo di elevazione, appare ora 
come un’illusione ingannevole. Il viaggiatore abbandona con disincanto l’animale con 
l’esclamazione, vaga e allusiva, “Na, so blau!” (BA 16, p. 7). L’introduzione del motivo 
cromatico del blu rappresenta una conferma aggiuntiva dell’ipotesi che Raabe faccia 
esplicito riferimento alla tradizione romantica. Non a caso, il blu è sempre associato a 
elementi chiave del racconto: “Blauer Bock” è il nome di una locanda, il poeta Lippoldes 
vaga “im ewigen Blau” (BA 16, p. 84), il rapporto scientifico di Asche è rilegato “in 
blauer Pappe” (BA 16, p. 116), mentre il resoconto di Eberhard diventa un 
“Sommerferienheft [...] mit einem blauen Umschlag” (BA 16, p. 150). A questo punto 
potrebbero sorgere quesiti interpretativi ulteriori e a tratti dissonanti rispetto a quello 
principale, in particolare il rapporto tra l’estetica romantica e le teorie del Realismo e del 
Naturalismo, che Raabe in parte contestava, nonché la riconsiderazione dell’arte romantica 
come espressione del processo antropologico di concettualizzazione, di razionalizzazione 
del reale. 

Lo scrittore procede orientando il discorso sulla tecnica moderna, che penetra in 
modo capillare in ogni ambito della vita umana, tentando di risalire alle origini della 
questione. Il narratore di Pfisters Mühle si chiede: “und an den vier Hauptwassern, in die 
sich der Strom teilte, der von Eden ausging, sind noch nützlichere ,Etablissements‘ 
hingebaut: wer hebt heute von unseren Augen den Nebel, der auf der Vorwelt Wundern 
liegt?” (BA 16, p. 8). La parola “Eden” funge da scintilla per innescare nella mente del 
lettore una rapida associazione tra la tecnica e la Cacciata dal Paradiso, motivo che si 
scopre essenziale nella configurazione simbolica dell’opera: il personaggio Asche porta il 
nome di Adam; il 24 dicembre – giorno di Adamo ed Eva – segna eventi chiave come 
l’analisi dell’acqua e la morte di Lippoldes; Eberhard ed Emmy vengono allontanati dal 
mulino “mit feurigem Schwert” (BA 16, p. 136) dall’architetto responsabile della 
ristrutturazione, come il cherubino che scacciò i progenitori dell’umanità. Il mulino stesso 
è il simbolo del Paradiso terrestre – una natura che è pur sempre offerta in dono all’essere 
umano (cfr. Scaffai 2019, pp. 74, 84) – ormai perduto, ormai divenuto luogo infernale, 
poiché le acque inquinate che lo alimentano sono quelle dello Stige e del Flegetonte (cfr. 
Wanning 2005, pp. 395-399). 

Si impone dunque il terzo motivo, il Peccato originale, il cui significato si delinea 
con chiarezza: la sete di conoscenza connaturata all’essere umano si realizza nella 
manipolazione e nello sfruttamento senza limiti della natura, che lo condannano a 
un’estraneità rispetto al mondo irrisolvibile, a una tensione infinita e all’infelicità. Il tema 



211 
 

 

“auf die höchste Blüte der Kunst- und Erwerbsbetriebsamkeit gestellten Erdendasein”. Pfisters Mühle 
di Wilhelm Raabe e la questione della tecnica 

tragico della conoscenza in quanto inveramento del destino umano e sua condanna è 
incarnato dall’Ulisse dantesco, cui Eberhard fa riferimento paragonando se stesso a 
Telemaco e Asche all’eroe greco durante la visita a una fabbrica rumorosa e 
maleodorante.4 Raabe richiama la sapienza antica non solo per tessere un sostrato mitico, 
ma anche per infondere al racconto una pregnante densità filosofica. Finora si è sorvolato 
sull’immagine suggestiva evocata dalla domanda del narratore: “chi solleva oggi dai nostri 
occhi la nebbia che avvolge le meraviglie del passato?”. Può sembrare forse ardito quanto 
si afferma, ma lo scrittore introduce qui il concetto di alétheia, verità come disvelamento. 

 
 

3.  
 

In un noto saggio del 1953, Die Frage nach der Technik, Martin Heidegger (2000a), al 
pari di numerosi filosofi che l’hanno preceduto, si interroga sul concetto di verità e non 
può esimersi dal riconsiderarlo rispetto all’epoca in cui vive. Egli osserva come la tecnica, 
che domina ormai in tutti gli ambiti della vita, non sia un insieme di strumenti, ma 
rappresenti un modo di disvelare il mondo. L’essere umano porta infatti alla luce con la 
tecnica ciò che prima non esisteva, rendendo presente ciò che altrimenti sarebbe rimasto 
nascosto. In questo senso, la tecnica può apparire come alétheia, come forma di 
disvelamento dell’Essere. Tuttavia, secondo il filosofo, essa riduce, in particolare nella sua 
manifestazione moderna, gli esseri e gli oggetti a insiemi di proprietà esterne 
quantificabili, disponibili per l’uso umano, impedendo così di coglierne la verità.  

Con questa breve premessa non si intende istituire un dialogo immaginario tra uno 
dei filosofi più citati del XX secolo e Wilhelm Raabe, bensì fornire alcuni strumenti 
interpretativi che possano illuminare il senso della rappresentazione in Pfisters Mühle. Si è 
detto che l’artista, in quanto profeta, dice prima del filosofo, sebbene con un linguaggio 
più sensuale e allusivo. Lo scrittore descrive una natura resa oggetto funzionale allo 
sfruttamento nell’immagine dell’acqua che alimenta il mulino prima e la fabbrica poi. 
L’acqua, elemento atavico dell’esistenza, viene concepita solo nelle sue qualità misurabili, 
in quanto mero composto chimico privo di qualsiasi sacralità: “der Stoff, mit dem ich sie 
jetzt zu füllen gedenke, stammt nicht aus dem Brunnen Melusinens, auch nicht aus dem 
fons Bandusius und am wenigsten aus Ihrer Hippokrene” (BA 16, p. 95). Nel racconto di 
Raabe, l’essere umano si rapporta all’acqua compiendo la stessa operazione di 
razionalizzazione che Hannah Arendt (1906-1975) descrive, sull’esempio del vento, nella 
nota opera The Human Condition (1958): «[the wind] will be considered exclusively in 
accordance with human needs for warmth or refreshness – which, of course, means that 
the wind as something objectively given has been eliminated from human experience» (H. 
Arendt 1998, p. 158). La scienza sembra aver lacerato la nebbia del mistero che 
circondava le cose cui fa riferimento la domanda del narratore di Pfisters Mühle. Eppure, 
esse non sembrano darsi nella loro oggettività, nella loro verità, bensì restano avvolte, 
come la fabbrica Krickerode alla fine del racconto, dalla nebbia densa e concreta di un 
mondo disincantato. 

La ripresa moderna del tema antico del disvelamento in quanto violazione della 
natura, quindi violenza sulla natura, trae origine nel patrimonio culturale del XIX secolo, 
intessuto delle riflessioni nate all’interno del dibattito illuminista sulla ragione come forza 
tirannica e dominatrice, che Raabe porta con sé nella rappresentazione del mondo e che 

 
4 Cfr. BA 16, p. 127. Su altri riferimenti alla Commedia, cfr. Gitter (2023, p. 294). Sulla sete di conoscenza, 

cfr. Cacciari (2000, p. 21). 



SILVIA DE MATTEIS 212 
 

 

addensa nel racconto attorno alla figura dello scienziato, il chimico Asche. Nel nono 
capitolo, nella descrizione del personaggio, intento a condurre una serie di esperimenti di 
smacchiatura, si insinua un richiamo alla poesia Das verschleierte Bild zu Sais (1795) di 
Schiller. Emblematico è il monito finale sul rischio insito nel voler svelare a tutti i costi i 
segreti della natura: “Weh dem, der zu der Wahrheit geht durch Schuld, / Sie wird ihm 
nimmermehr erfreulich seyn” (p. 98). Citando il passo in cui il sacerdote della poesia 
avverte che il velo che avvolge la natura, sebbene sembri leggero per la mano che lo 
straccia, grava profondamente sulla coscienza (cfr. Schiller 1795 p. 96), Asche sostituisce 
quest’ultima parola con “Beutel” (BA 16, p. 59), suggerendo come l’interesse della tecnica 
non risieda tanto nella risoluzione degli enigmi della natura, quanto nel suo sfruttamento a 
fini economici. In questo passo, termini come “Alchimisten” (BA 16, p. 58), riferito al 
chimico, e “Hexenküche” (BA 16, p. 77), riferito al suo laboratorio improvvisato, 
richiamano inevitabilmente alla mente del lettore le immagini del Faust di Goethe, 
circostanza che rende lecito ritenere che Raabe intendesse collocare la sua opera in quel 
filone filosofico-letterario che, soprattutto a partire dall’Illuminismo, poneva il problema 
del destino tragico dell’homo technicus. 

La componente filosofica di Pfisters Mühle non è pertanto la risultante di una 
forzatura interpretativa. Nello stesso punto del racconto, lo scrittore introduce, con 
un’enfasi grafica, un altro concetto cardine per la filosofia occidentale, il Ding an sich, 
centrale anche in Meister Autor (1874), racconto molto simile per forma e contenuti. In 
continuità ma anche in tensione con l’ottimismo razionalista dell’Illuminismo, Kant aveva 
introdotto una frattura che ne limitava la portata, distinguendo tra il mondo dei fenomeni, 
accessibile alla conoscenza, e la cosa in sé, che resta invece inconoscibile. Schopenhauer, 
autore amato da Raabe,5 riconosceva in quest’ultima una forza cieca e universale, la 
Volontà, principio vitale che attraversa il tutto. Un secolo più tardi, Heidegger riprenderà 
la questione kantiana per proporre una lettura radicale: la realtà non si nasconde dietro le 
apparenze, ma si manifesta attraverso il modo in cui l’esserci (Dasein), l’essere umano, si 
rapporta al mondo; le cose non esistono in sé al di fuori della nostra esperienza, ma si 
rivelano nel tessuto concreto del vivere umano. Tuttavia, tale disvelamento viene meno 
quando l’individuo si rapporta agli enti come a semplici oggetti da manipolare, un limite 
che Raabe pare restituire con straordinaria forza nell’immagine seguente: 

Er entfaltete es, hielt es gegen eine trübe Petroleumflamme, rollte wie wütend es noch einmal 
zusammen und rang von neuem mit ihm, wie der Mensch eben mit der alten Schlange, dem 
Weltgeheimnis als Ideal und Realität a priori und a posteriori zu ringen pflegt, seit er sich, sich 
auf sich selber besinnend, erstaunt in der Welt vorfand. Aber er gelangte, wie immer der 
Mensch, auch diesmal nur bis zu den Grenzen der Menschheit, und er nahm das Ding, 
nachdem er es zum drittenmal auseinandergebreitet und wieder zusammengewickelt hatte, an 
sich, das heißt, er nahm es jetzt unter den Arm […].6 

Il gesto convulso di strizzare e ripiegare gli stracci diventa il simbolo di un rapporto con il 
mondo ridotto a dominio tecnico e a sterile ripetizione. Mentre si abbandona al potere 
della tecnoscienza7 e al delirio di onnipotenza, Asche crede di piegare le cose al proprio 
volere, finendo invece per allontanarsi sempre più dalla verità. 

 
5 Sulla ricezione del filosofo da parte di Raabe, cfr. Fauth (2007). 
6 BA 16, p. 59. È curioso che nella citazione il narratore impieghi un’espressione, «sich…in der Welt 

vorfand», che pone in risalto il senso letterale di Dasein e può essere messo in relazione con il concetto 
filosofico di In-der-Welt-sein di Heidegger. 

7 «Perché la scienza cosiddetta “pura” non guarda il mondo per contemplarlo, ma per manipolarlo, per cui la 
tecnica non è la semplice applicazione dei risultati scientifici, ma è l’essenza della scienza, ciò che 

 



213 
 

 

“auf die höchste Blüte der Kunst- und Erwerbsbetriebsamkeit gestellten Erdendasein”. Pfisters Mühle 
di Wilhelm Raabe e la questione della tecnica 

La tensione tra esperienza autentica e manipolazione tecnica ritorna nel 
quindicesimo capitolo nelle parole del dottor Riechei, avvocato del vecchio Pfister, che 
sostiene come la grande questione dell’epoca consista nello scontro tra i fiumi tedeschi, da 
secoli fonte d’ispirazione artistica, e gli scarichi industriali che li contaminano (cfr. BA 16, 
p. 116). In prospettiva filosofica, si può tracciare ancora una volta un parallelo con 
Heidegger che, sempre in Die Frage nach der Technik (cfr. 2000a, p. 16), prende 
anch’egli come esempio principe del dramma moderno un fiume, il Reno, per illustrare 
come l’acqua non scorra più liberamente, ma venga incorporata nella centrale idroelettrica 
e trasformata in risorsa ordinata, misurabile e funzionale agli scopi umani. La tecnica non 
è quindi solo uno strumento, ma un’imposizione (Gestell), vale a dire una modalità che 
ordina, organizza, dispone il reale secondo criteri di utilità, produttività e dominio, 
riducendo la natura – e l’uomo stesso – a Bestand, a un fondo di risorse sempre disponibile 
allo sfruttamento. Come testimonia il linguaggio iconico di Pfisters Mühle, Raabe sembra 
aver colto la stessa continuità concettuale che intercorre nel mondo moderno tra tecnica ed 
esistenza: 

(a) […] auf die höchste Blüte der Kunst- und Erwerbsbetriebsamkeit gestellten 
Erdendasein. (BA 16, p. 55) 

(b) […] sie (die Herren) scheinen auch das nutzbare Ergebnis meines Menschendaseins in 
dieser vergnüglichen Welt in mehr als gelinden Zweifel zu ziehen. (BA 16, p. 96) 

(c) Aber wenig Anerkennung und gar keinen Dank fand er bei den Leuten von Krickerode 
und ähnlichen Werkanstalten, die das edelste der Elemente als nur für ihren Zweck, 
Nutzen und Gebrauch vorhanden glaubten. (BA 16, p. 114) 

(d) Zu sehr hat er sich ärgern müssen innerhalb und außerhalb seines sonst so lustigen 
Besitzes auf dieser Erde. (BA 16, p. 166) 

(e) Hast es dem Vater Pfister kurios beigebracht, Freund Adam, wie dem Menschen auf 
dieser Erde alles Wasser auf seine Mühle werden kann. (BA 16, p. 175) 

 
 

4.  
 

È attorno all’immagine del mulino che si condensano, in modo emblematico, le riflessioni 
dello scrittore sulla tecnica.8 Come accennato, il valore simbolico degli elementi chiave 
del racconto non si esaurisce nella contrapposizione tra natura e tecnica, ma si arricchisce 
della complessità connessa al problema dell’arte. Fin dalle prime pagine, il destino del 
mulino è associato alla poesia Die verlassene Mühle di August Schnezler (1809–1853) e si 

 
promuove la qualità del suo sguardo rivolto al mondo, per organizzarne, come scrive Heidegger, “la sua 
completa disponibilità (das bestellende Verhalten)”» (Galimberti 2023, p. 24; cfr. p. 140). 

8 Per via della sua centralità per l’economia, il mulino è da sempre un topos della letteratura (cfr. Schneider 
2016, p. 202), soprattutto di quella popolare (cfr. Schenda 1970, p. 412). Si è pensato che nel racconto di 
Raabe rappresenti un contro-modello dell’industrializzazione, con cui si cerca di dimostrare, “daß der 
Mensch auch mit einer Technik wirtschaften kann, die nicht gegen die Natur gerichtet ist, sondern unter 
pfleglicher Behandlung der Natur durchaus akzeptable Ergebnisse erzielt” (Bayerl 1987, p. 85). Nel XX 
secolo i pensatori che si sono occupati del tema della tecnica hanno però dimostrato che essa è sempre 
dominio sulla natura. Inoltre, la sfera del fare (tecnica) non è regolata dal principio del bene e del male 
come quella dell’agire (etica). Su questo tema, cfr. H. Arendt (1998, p. 220). Secondo alcuni, l’immagine 
idilliaca del mulino descritto da Eberhard sarebbe un artificio volto a mettere in risalto come il concetto di 
natura sia una costruzione mediata culturalmente (cfr. Bühler 2016, pp. 120-122; Clark 2011, p. 98; 
Thums 2014, p. 159; Wanning 2005, p. 417). L’immagine della natura rappresenta invece un bisogno 
psichico di un’umanità scossa dai cambiamenti scientifico-tecnologici (cfr. Kaiser 1991). 



SILVIA DE MATTEIS 214 
 

 

intreccia con quello del poeta Lippoldes.9 La rovina del mulino e la morte del poeta 
diventano immagini speculari: entrambe alludono alla fine di un’epoca in cui l’arte, in 
quanto espressione più vera dell’umano, costituiva una modalità del disvelamento, un 
canale autentico di rapporto con il mondo. Lippoldes è l’artista che, nell’età della tecnica, 
ha perduto la propria funzione originaria e si è ridotto a semplice produttore di opere. 
Eberhard, al contrario, recupera attraverso la scrittura ciò che il poeta ha smarrito, vale a 
dire la possibilità di un’esperienza autenticamente umana. Non a caso, Raabe affida a lui – 
e non al poeta di professione – un riscatto sulla tecnica, mostrando che solo chi non è 
condizionato dalle convenzioni sociali legate alla figura dell’artista può restituire all’arte 
la sua potenza originaria. Ben prima di trasformarsi in un’attività socialmente riconosciuta 
e subordinata allo sviluppo economico, l’arte nasce dall’angoscia esistenziale e dal 
bisogno di opporsi alla caducità della vita: nel gesto creativo, l’individuo imprime al 
mondo la traccia della propria presenza, e l’opera d’arte diventa così una delle forme più 
intense e durature del suo esserci (cfr. H. Arendt 1998, pp. 167–174). 

Nel caso della scrittura di Eberhard, ciò che conta non è tanto il racconto in sé, 
quanto l’atto stesso del narrare, un evento antico quanto l’essere umano, attraverso cui 
l’esperienza individuale diventa condivisa e acquista senso nella memoria collettiva, 
consentendo, almeno per un istante, di superare la finitudine dell’esistere. In Pfisters 
Mühle l’atto narrativo viene posto in risalto come dimensione opposta alla tecnica, e 
secondo due modalità: il racconto scritto di Eberhard, definito da lui stesso una 
“unmotivierte Stilübung” (BA 16, p. 9), ma che, come il fiume, “fließt zu bedeutungs- und 
inhaltsvoll” (BA 16, p. 8), e il racconto orale alla distratta moglie Emmy, che si definisce 
una “vernünftige Berlinerin” (BA 16, p. 139). Nei racconti di Raabe 
l’aggettivo «vernünftig» sembra ricorrere generalmente in associazione a personaggi 
dominati da razionalità calcolante,10 mentre Berlino rappresenta il luogo per eccellenza 
della tecnica. Tuttavia, in Pfisters Mühle, Emmy si rivela una presenza indispensabile per 
il marito, perché lo trattiene nel reale e ne mitiga gli eccessi intellettualistici attraverso 
osservazioni semplici e genuine. Raabe, con la sua consueta ambiguità, costruisce così un 
gioco di intrecci semantici che spetta al solo lettore districare in un senso o in un altro (cfr. 
Denkler 1988, p. 87). 

Il problema dell’arte emerge in tutti i passaggi decisivi del racconto. Mentre 
raccoglie i campioni d’acqua, Asche esprime la ferma intenzione di abbandonare il mondo 
della natura e dell’umano, rappresentato dal mulino della sua infanzia, per trovare posto 
nell’imperante mondo della tecnica: 

[…] habe ich jetzt die Absicht, ruhig unter den Philistern auf gegebenem, bitter realem 
Erdboden so gemütlich als möglich mit zu schmatzen, zu schlucken, zu prosperieren und 
möglicherweise auch zu propagieren. Zum Henker, am liebsten wär mirʼs jetzt, ihr zwei 
Phantasienarren säßet mit Vater Pfister im Gotteshause, lobtet den Herrn und alle seine Werke 

 
9 Non a caso tutti i rappresentanti della natura sono definiti artisti: Asche riconosce al mugnaio Pfister, al 

pari di Lippoldes, la qualità di «große[r], wirkliche[r] Dichter» (BA 16, p. 158). Il vecchio Pfister istituisce 
infatti una certa continuità tra le sorti del poeta e quelle del mulino: «Nun hat er seinen Prozeß verloren, 
und mir hat Doktor Riechei den meinigen gewonnen, und es ist ganz ein und dasselbige» (BA 16, p. 159). 

10 Heidegger (2000b, p. 15) distingue il pensiero calcolante (rechnendes Denken) dal pensiero 
meditante (besinnliches Denken) per evidenziare due modi diversi di rapportarsi alla realtà. Il pensiero 
calcolante è tecnico e strumentale: mira a risolvere questioni pratiche attraverso la pianificazione e il 
controllo, riducendo il mondo a un insieme di oggetti manipolabili. Nel mondo moderno, questo tipo di 
pensiero si è esteso a tutti gli ambiti dell’esistenza, dalla scienza alla vita quotidiana, imponendo una 
logica di efficienza e utilità ovunque. Il pensiero meditante, invece, è riflessivo e contemplativo; si apre 
alla ricerca del senso più profondo dell’essere, accogliendo l’incertezza e il mistero. Heidegger collega il 
pensiero meditante alla poesia, considerata un’esperienza privilegiata attraverso cui si manifesta l’essere. 



215 
 

 

“auf die höchste Blüte der Kunst- und Erwerbsbetriebsamkeit gestellten Erdendasein”. Pfisters Mühle 
di Wilhelm Raabe e la questione della tecnica 

und hättet mir allein diese gegenwärtige Auseinandersetzung mit den Lebens- uns 
Kulturbedingungen des Moments überlassen. (BA 16, p. 94) 

La volontà di potenza della tecnica che tutto domina e divora è ben resa dai termini 
“schmatzen”, “schlucken”, “prosperieren” e “propagieren”. Le parole di Asche rivelano 
inoltre la necessità di sopprimere ogni dimensione trascendente o irrazionale, come quella 
religiosa, che ostacolerebbe l’efficienza e lo sviluppo.11 Ai “Phantasienarren” – 
generalmente contrapposti nelle opere di Raabe ai “Vernünftigen” – Asche oppone i 
“Philister”, termine chiave in Der Dräumling (1872), con cui si designa il nuovo spirito 
disilluso, cinico e materialista che pervade la società moderna. Se in quest’ultimo 
racconto, ambientato in una palude, era l’arte a prevalere sulla tecnica, la fine del mulino 
in Pfisters Mühle mostra invece come non esista più alcuna dimensione naturale o artistica 
che possa resistere al mondo della tecnica, poiché essa è oramai l’unica realtà in cui 
all’essere umano è concesso vivere. Vi resta fuori ed è infatti condannato a soccombere 
solo chi è troppo vecchio, come Pfister, o chi è incapace di adattarsi, come Lippoldes. 

D’altro canto, sebbene Asche sembri incarnare un modello di equilibrio tra fantasia 
e ragione, idealismo e pragmatismo, Raabe mostra come la fantasia – tanto negli 
esperimenti chimici del personaggio, quanto nelle acrobazie retoriche di Riechei o nei 
progetti dell’architetto del mulino – resti sempre vincolata alla tecnica, che ne orienta 
immaginazione e ideali verso fini utilitaristici. Non può che nascondersi un intento ironico 
dello scrittore quando lascia che l’architetto dica a proposito di Asche e Riechei: “Es sind 
beide Phantasiemenschen [...] mit dem richtigen Blick und Griff fürs Praktische. Und, […] 
das Ideale im Praktischen! [...] Das Schöne, das Großartige im innigen Verein mit dem 
Nützlichen!” (BA 16, p. 125). Mentre all’inizio anche Asche sembrava appartenere alla 
schiera dei folli e fantasiosi (cfr. “Phantastikus”, BA 16, p. 175), con il peggiorare delle 
condizioni di Lippoldes, si vede costretto a chiedersi: “Kann man es den Leuten 
verdenken, wenn sie sich was drauf zugute tun, daß sie stets ganz genau wissen, was 
unsereinem gegen Schluß der Komödie zu passieren pflegt?” (BA 16, p. 104). Con 
“Leuten” egli designa i pragmatici filistei, con “unsereinem” gli animi artistici. I primi, 
consapevoli che l’esistenza individuale è oramai ridotta a un ruolo sociale prestabilito, non 
si lasciano distrarre da ideali privi di utilità pratica o da sogni irrealizzabili. Nella società 
della tecnica, l’individuo trova infatti la propria identità esclusivamente nella funzione che 
svolge all’interno del sistema produttivo, non agendo più come soggetto libero, ma come 
ingranaggio di un meccanismo le cui azioni sono predeterminate e funzionali all’efficienza 
complessiva. La responsabilità riguarda solo la correttezza nell’esecuzione dei compiti, 
non le finalità ultime né le implicazioni etiche. 

Come si evince dalla citazione, tale perdita di autonomia e consapevolezza assume 
sul piano narrativo la forma di una metafora teatrale, rafforzata dal richiamo successivo 
all’opera Midsummer Night’s Dream (1595 ca.) di William Shakespeare 
(“Sommernachtstraum”, BA 16, p. 104). Altri echi shakesperiani risuonano attorno al 
personaggio di Lippoldes, delineandone la figura tragica e l’imminente declino. Mentre 
accompagna Asche nella raccolta dei campioni, l’incontro del poeta, associato a Hamlet 
(cfr. BA 16, p. 105), con la figlia Albertine fa emergere frammenti di memoria e visioni: il 
Canto del salice menzionato in Othello da Desdemona, la morte di Ophelia in Hamlet (cfr. 
BA 16, pp. 95-96). I cenni alle due donne, vittime innocenti delle nevrosi degli uomini, 
rivelano il senso di colpa di Lippoldes nei confronti della figlia, ma sembrano anche 

 
11In una poesia declamata in occasione della festa di Natale, Lippoldes mette in guardia gli astanti dal 

pericolo della soppressione di qualsiasi dimensione trascendente, che conduce alla perdita di un senso 
ultimo e alla rovina dell’essere umano (cfr. Heine 1996, p. 165).  



SILVIA DE MATTEIS 216 
 

 

preannunciare la tragica fine del drammaturgo nel fiume. In questo passo, si dimostra 
come donne e poeti condividano nell’età della tecnica lo stesso destino. Come Ophelia, 
Albertine è vittima dell’ego di suo padre prima e del futuro marito Asche poi; come 
Ophelia, Lippoldes, completamente fuori di sé, cade o si lascia cadere nell’acqua.  

Nel delirio del poeta si cela tuttavia una fine critica al razionalismo. La ragione, se 
ridotta a calcolo cinico, rende ciechi e malvagi, come accaduto a Othello e Hamlet. 
Lippoldes dice infatti ad Asche: “ich habe mich alle Tage von neuem darauf zu besinnen, 
wie alt ihr junges Volk und wie vernünftig und langweilig ihr seid” (BA 16, p. 100). Il 
mondo della tecnica si dischiude non solo come un mondo di uomini, ma anche di vecchi, 
vale a dire di persone che hanno perduto la capacità di meravigliarsi, perché tutto, ridotto 
alla pura materialità, sembra essere già stato compreso. Da qui la noia, espressione più 
concreta del nichilismo nell’età della tecnica. Ma la pretesa di comprendere e spiegare 
ogni fenomeno è un’illusione. Asche stesso si definisce un impostore, un “geflickte[r] 
Lumpenkönig” (BA 16, p. 145), richiamando l’epiteto usato da Hamlet per lo zio Claudius 
(cfr. atto terzo, scena quarta). La scienza procede infatti attraverso la riduzione della 
complessità: semplifica, misura e classifica ciò che incontra, ignorando spesso ciò che non 
rientra nei suoi schemi e trascurando la qualità soggettiva, l’imprevisto e il deviante. 
L’effetto è l’illusione che ogni fenomeno sia già noto, che nulla sfugga al controllo di 
quello che Heidegger chiama pensiero calcolante (cfr. supra nota 10). In questo quadro, la 
dimensione corporea, con la sua fragilità e i suoi limiti, viene trascurata o persino negata. 
Eppure, il corpo non mente. L’individuo, per quanto si creda onnipotente grazie alla 
tecnoscienza, resta vincolato alla propria finitezza, alla propria vulnerabilità, alla necessità 
di confrontarsi di continuo con l’inatteso. Lo ammette lo stesso Asche, dopo essere 
svenuto in seguito a un esperimento: “Auch der Gelehrte, der Chemiker bleibt am Ende 
Mensch – Nase – Lunge!” (BA 16, p. 62). 

È durante la passeggiata lungo il fiume che si impone con tutta la sua evidenza la 
diversa sensibilità tra il chimico e il poeta.12 Lippoldes si accorge della moria di pesci, 
mentre l’altro non sembra rimanerne impressionato (cfr. BA 16, p. 98). Lo scienziato deve 
limitarsi a registrare i fenomeni, poiché la preoccupazione etica potrebbe compromettere i 
risultati delle misurazioni, sui quali si basa l’avanzamento della ricerca, nonché il successo 
personale. Al contrario, per il vecchio Pfister e per Lippoldes ciò che conta non è tanto 
scoprire le cause dell’inquinamento quanto constatare, con amara rassegnazione, che 
l’acqua è ormai irrimediabilmente compromessa (cfr. BA 16, p. 107). Nel mondo della 
tecnica, è più importante comprendere, spiegare e far funzionare i processi, piuttosto che 
giudicarne le conseguenze; è più importante come si fa qualcosa rispetto a cosa si fa. È la 
razionalità stessa, innalzata a unico metro di giudizio della realtà, a rendere lecito questo 
atteggiamento e a liberare l’individuo dalla responsabilità. Qualsiasi obiezione, qualsiasi 
preoccupazione etica viene bollata immediatamente come superstizione. Eloquente in tal 
senso è il momento in cui Asche descrive ai profani l’acqua inquinata:13 

Das, was ihr in Pfisters Mühle dann, laienhaft erbost, als eine Sünde und Schande, eine 
Satansbrühe, eine ganz infame Suppe aus des Teufels oder seiner Großmutter Küche 
bezeichnet, nenne ich ruhig und wissenschaftlich das Produkt der reduzierenden Wirkung der 
organischen Stoffe auf das gegebene Quantum schwefelsauren Salzes. (BA 16, p. 100) 

 
12 Cfr. con le interpretazioni di Henzler (1990, p. 131); Manthey (1976, p. 90); Martini (1985, p. 15). 
13 Secondo alcuni (cfr. Dunu 2000, p. 197), Asche non comprende Lippoldes perché i recenti cambiamenti 

nel mondo afferiscono al solo ambito della scienza e non vede come questi possano minacciare quello 
della poesia. Si può qui affermare che la rigida specializzazione moderna è un altro fattore che 
contribuisce a eliminare la preoccupazione etica. Per comprendere pienamente il problema etico nell’età 
della tecnica e l’imperativo del fare della tecnoscienza, cfr. Galimberti (2023, in partic. p. 322). 



217 
 

 

“auf die höchste Blüte der Kunst- und Erwerbsbetriebsamkeit gestellten Erdendasein”. Pfisters Mühle 
di Wilhelm Raabe e la questione della tecnica 

Sopprimendo la preoccupazione etica, viene meno anche la percezione dei problemi. 
Quando la compagnia di amici, risalendo il fiume, si avvicina allo zuccherificio 
Krickerode, Asche, lo scienziato apologeta della ragione e del progresso infinito, critica 
tutti quei “folli” che, come il vecchio Pfister, Lippoldes ed Eberhard, indugiano nella 
malinconia e nell’indignazione: “Der reine Zucker! […] Da schwatzen die Narren 
immerfort über die Bitterkeit der Welt. Da können sie sie niemals süß genug kriegen, und 
da – stehen wir, das Leid der Erde wiederkäuend, vor dem neuen Tor” (BA 16, p. 99). 
Solo alla fine della sua vita, anche Lippoldes sarà costretto ad ammettere che nel mondo 
moderno non c’è più spazio per gli ideali dei re, dei poeti e dei folli, e affiderà ad Asche il 
compito di salvare sua figlia, conducendola oltre il confine del regno della fantasia, dove 
egli aveva smarrito se stesso.14 

 
 

5.  
 

Nel raccontare a Emmy l’episodio della raccolta dei campioni, Eberhard riporta con 
dovizia di particolari i risultati delle analisi di Asche, ma la moglie è infastidita dal 
predominio di quei “termini technici einer uns doch nur vom Hörensagen bekannten 
unheimlichen Wissenschaft” (BA 16, p. 98). Il commento rivela una questione centrale. La 
difficoltà nel definire un orientamento etico positivo deriva anche dal fatto che, pur 
essendo scienza e tecnica parte integrante della vita quotidiana, gli individui restano 
distanti dai processi decisionali e produttivi e non ne comprendono appieno le 
implicazioni (cfr. Segeberg 1987, p. 22). A partire dalla fine del XIX secolo, i complessi 
processi e prodotti della tecnica sfuggono sempre più alla comprensione dell’uomo 
comune. Nel racconto, questa opacità prende forma nella fabbrica Krickerode, avvolta 
nella nebbia e inaccessibile tanto ai protagonisti quanto a chi legge.15 

Tuttavia, il crollo della dimensione etica è conseguenza soprattutto del legame 
inscindibile tra tecnica e denaro, che diventa fine ultimo per gli individui e le società 
sistemiche: lo sviluppo tecnico richiede ingenti risorse economiche, e la forza economica 
di uno Stato si misura attraverso il progresso tecnologico (cfr. Lyotard 1979, p. 76). Nel 
racconto, Lippoldes sottolinea come la società della tecnica coincida con la società della 
speculazione finanziaria, esortando Eberhard a seguire Asche per entrare nel mondo 
moderno “wissenschaftlich oder als Aktionär” (BA 16, p. 100; cfr. pp. 78, 101, 114, 136). 
L’ossessione della società per la prosperità economica si riflette anche nell’atteggiamento 
di Asche, deciso ad abbandonare ogni scrupolo etico per partecipare a questa corsa. Egli 
sostiene che chi possiede ricchezza ha anche il potere di avere ragione, poiché il guadagno 
rende piacevole, e dunque giustificabile, persino l’odore più nefasto di una fabbrica, come 
quella che intende impiantare sulle rive della Sprea (cfr. BA 16, p. 141). È forse 
significativo che il personaggio si occupi di tecnica chimica, disciplina che Werner 
Heisenberg (1901-1976) indicò nel 1953, durante un ciclo di conferenze all’Accademia di 
Belle Arti della Technische Hochschule di Monaco, come esempio della radicale 
trasformazione del carattere della tecnica tra XIX e XX secolo (cfr. Heisenberg 1956, p. 
38). Fu proprio in occasione di quel ciclo di conferenze che Heidegger scrisse il 
saggio Die Frage nach der Technik, in cui distingue tra tecnica antica, rappresentata dal 
 
14 Cfr. BA 16, p. 108. In Deutscher Adel (1880), nel nono capitolo, vi è un’intera digressione sul tema, in cui 

si sfrutta l’immagine dei regni della fantasia e della realtà e del loro labile confine. Nel passo di Pfisters 
Mühle si cela una critica di Raabe al disinteresse del pubblico per le sue opere (cfr. Denkler 1988, p. 101). 

15 Cfr. questa interpretazione con quella di Worthmann (1974, p. 143), per il quale la descrizione marginale 
del mondo industriale deriva dall’interesse per i valori tradizionali e dall’attaccamento al passato di Raabe. 



SILVIA DE MATTEIS 218 
 

 

mulino, e tecnica moderna, rappresentata dalla fabbrica impiantata sul fiume. Nella 
visione del filosofo, la tecnica moderna non si limita ad assecondare la natura, ma la 
provoca, sollecitando le sue energie e disponendole in modo da renderle utilizzabili e 
immagazzinabili per gli scopi umani (cfr. Heidegger 2000a, p. 15).  

Poiché tale approccio è guidato dalla ragione, il dio della modernità, viene 
considerato giusto e necessario. Si è visto che chi si oppone o nutre dubbi in merito viene 
etichettato come “Narr” o “Phantast”. È il caso di Lippoldes, il cui malessere esistenziale 
viene ridotto dallo scienziato Asche a un insieme di processi fisiopatologici, come il poeta 
confida a Eberhard: 

Nun bin ich ihm der kindische Narr, der blöde Wirrkopf, der schwache Phantast, und er 
schnauzt mich an und glaubt, verständig zu mir zu reden und mich zur Vernunft zu bringen 
[…]. Rufe ich ihn jetzt um und er hält es der Mühe wert, sich umzusehen, so wird er von 
pathologischen Vorgängen reden und ganz genau wissen, was mir auf Nerven oder 
Tränendrüsen wirkt, und er hat recht; […] O Eberhard Pfister, wenn nur nicht diese schöne 
Festtagslandschaft, die Welt um uns her, allerlei Staffage zur künstlerischen Vollendung nötig 
hätte! Und wenn es nur nicht so entsetzlich gleichgültig wäre, von welchem Hintergrunde wir 
uns abheben und wie wohl oder übel wir uns persönlich auf dem Bilde fühlen! (BA 16, pp. 
102-103) 

Secondo Nietzsche (cfr. 1999, p. 187), un contemporaneo di Raabe, la scienza nasce dalla 
paura per l’incontrollabile, dall’angoscia esistenziale: riducendo la complessità del reale si 
offrono spiegazioni razionali; ponendo la razionalità a misura di tutte le cose, si regala 
all’essere umano un dominio incontrastato. Nel monologo appena citato, Lippoldes 
sembra colto da un’intuizione simile. Lo “staffage” che egli menziona è l’elemento 
animato nei paesaggi: gli animali, ma soprattutto, come pare intendere il poeta, gli esseri 
umani. I quali sembrano non riuscire a concepire una natura senza la propria presenza, una 
natura che non sia ridotta a mero sfondo (antropocentrismo). Tuttavia, tale centralità 
umana è un’illusione. Lo sfondo da cui ci si distingue è indifferente, così come lo sono 
gioie e dolori quando posti nella prospettiva dell’infinità dell’universo e della fugacità 
dell’esistenza; riflessione, questa, introdotta sin nelle prime pagine del racconto con la 
citazione nascosta della canzone The Wind and the Rain, cantata non a caso dal Folle nel 
finale della commedia shakesperiana The Twelfth Night (1601-1602).16 

Eberhard commenta così le parole di Lippoldes: “Dies war nun ganz wie Emmys 
tiefsinniges Wort: ,Wo bleiben alle die Bilder?‘” (BA 16, p. 103). La donna si era chiesta 
dove finissero tutti i quadri della vita di un pittore, ma il marito le aveva risposto 
interpretando la domanda in chiave esistenziale: “Es sind nur die Umrisse und die Farben, 
welche wechseln; Rahmen und Leinwand bleiben” (BA 16, p. 32). Se si intende “Bild” 
come ricordo, come ciò che conferisce un senso di continuità e solidità all’esistenza, allora 
la domanda, ricorrente nel racconto, potrebbe assumere tutt’altro significato: cosa si vive 
realmente se ogni momento è già passato e sembra non essere mai stato? Questa 
riflessione sul tempo e sul ricordo, che ha molto impegnato la critica,17 si inserisce 
perfettamente nel problema della tecnica.  

La tecnica si fonda su una concezione delle cose radicata nel pensiero occidentale 
fin dai tempi del cosiddetto Parricidio di Parmenide compiuto da Platone, il quale, per 
giustificare il divenire, stabilisce che gli enti nascono dal nulla e in esso ritornano. Il 
divenire, però, suggerisce implicitamente che le cose siano, in ultima analisi, nulla, 

 
16 Cfr. BA 16, p. 36. Cfr. con la lettura di Worthmann (1974, pp. 140-143). 
17 Cfr. Barthold (2021); Denkler (1988, p. 98), Kaiser (1991, pp. 86-87), Kontulainen (2019); Swales (1995, 

pp. 93-94), Walker (2011). 



219 
 

 

“auf die höchste Blüte der Kunst- und Erwerbsbetriebsamkeit gestellten Erdendasein”. Pfisters Mühle 
di Wilhelm Raabe e la questione della tecnica 

circostanza da cui deriverebbe l’insopprimibile nichilismo occidentale. Privati di 
un’essenza stabile e unica, le cose diventano “disponibili alle forze che le spingono 
nell’essere e nel niente” (Severino 1988, p. 171), vale a dire alla tecnica. Ma ciò che nasce 
dal nulla e a esso ritorna è per sua natura imprevedibile. Insieme al nichilismo, angoscia e 
terrore si rivelano dunque intrinseci alla tecnica. Da qui l’ideazione continua, nella storia 
occidentale, di una serie di cosiddetti immutabili, verità ultime sul senso del mondo che 
consentono alla volontà di potenza di difendersi dal divenire stesso: “[l]’evocazione 
dell’immutabile è quindi rimedio contro il terrore del divenire e, insieme, è capacità di 
dominare il mondo” (Severino 1988, p. 176). A partire dall’Illuminismo, il crollo degli 
immutabili, di ciò che non è subordinato al divenire, diventa inevitabile se non si vuole 
che lo stesso divenire, e con esso la base della volontà di potenza, appaia illusorio. È la 
scienza a porsi come sapere capace di prevedere senza annullare l’imprevedibile, essendo 
essa stessa un sapere ipotetico e probabile. Tra superstizione e razionalità, tra “[l]’epoca 
della evocazione e l’epoca della distruzione degli immutabili” (Severino 1988, p. 179), 
non vi è dunque differenza sostanziale: in entrambi i casi, tutto è guidato dalla volontà di 
potenza, intrinsecamente segnata dall’angoscia. 

In un mondo in cui le cose non possiedono un’essenza stabile e l’esistenza appare 
priva di orientamento e senso, l’essere umano è indotto a concentrarsi sull’assoluto 
presente, tentando così di anestetizzare l’ansia per un futuro imprevedibile e segnato dalla 
morte. L’attenzione al momento immediato è insita nella logica di organizzazione e 
sfruttamento efficiente delle risorse. Ciò che conta nel mondo della tecnica è la 
trasformazione continua, la produzione incessante. Il futuro assume il valore di pura 
potenzialità, mentre il passato viene ridotto a errore e obsolescenza, dimensione in cui si 
rinviano anche colpe e aspetti di sé ritenuti fallibili. Ma il passato ritorna, sempre. Come in 
altri racconti di Raabe, anche in Pfisters Mühle il ritorno del rimosso è segnalato da 
termini come “unheimlichen Spuk” e “Gespenstern”.18 È in realtà riscoprendo il passato e 
guardando con coraggio ai ricordi dolorosi che possono venire alla luce aspetti fino ad 
allora ignorati dell’esistenza, che consentono di fondare un’identità completa e di offrire 
una prospettiva di continuità ed eternità alla propria fugace esperienza nel mondo.19 
Diversi filosofi e fisici tra XIX e XX secolo hanno addirittura ipotizzato che, essendo il 
tempo prodotto della percezione limitata dell’essere umano, ogni esistenza sia in realtà 
inscritta in un orizzonte eterno: ogni attimo non si perde, ma permane in ogni nuovo 
istante. La differenza con la prospettiva dell’assoluto presente della tecnica è che questa 
non inscrive l’attimo in un orizzonte eterno, bensì in quello del nulla, in un divenire 
incessante che annulla passato e futuro: 

,Stelle keine überflüssigen Fragen in betreff der Schicksale anderer an die Zukunft, sondern 
beschäftige dich fürs erste möglichst intensiv mit dem, was vor deiner eigenen Nase liegt, vir 
juvenis.‘ – – – ,Du, dem Herrn Baumeister seine neue Anlage imponiert mir aber doch 
wirklich sehr!‘ sagte Emmy [...]. (BA 16, p. 131) 

Non è casuale che la narrazione di Eberhard, intento a riportare le parole di Asche sullo 
spirito edonistico ed egoistico della società, venga interrotta dalla moglie, la cui attenzione 
è rivolta al progetto edilizio dell’architetto incaricato della ristrutturazione del mulino. Il 
contrasto tra umano e tecnica non potrebbe essere rappresentato in modo più eloquente. 
 

 
18 BA 16, pp. 138-139. “[L]’emersione di un rimosso” (Scaffai 2019, p. 83) caratterizza molti testi della 

letteratura ecologica. Il rimosso è un tema centrale in Fabian und Sebastian (1882) di Raabe. 
19 Cfr. Galimberti (2023, p. 358). 



SILVIA DE MATTEIS 220 
 

 

6.  
 

L’ansia di Eberhard di fissare gli attimi nella scrittura, di riscoprirne il significato 
attraverso il ricordo e la riflessione retrospettiva, affonda le sue radici nella percezione del 
nulla.20 L’esigenza di dare un senso all’esistenza attraversa l’intero racconto e si 
manifesta, tra l’altro, nella citazione degli ultimi versi de L’infinito di Leopardi (cfr. BA 
16, p. 112), così come in molti altri commenti dei personaggi e del narratore (cfr. BA 16, 
pp. 44, 107, 165). Tentativo di conferire eternità all’esistenza non è solo la narrazione 
scritta, ma soprattutto quella orale, in cui la dimensione corporea, negata dalla tecnica, 
assume un ruolo centrale. Ciò che conta non è tanto che Emmy apprezzi davvero il 
racconto, quanto l’insistenza di Eberhard nel voler comunicare la propria esperienza del 
mondo: la consapevolezza di esistere attraverso i cinque sensi, attraverso la bocca che 
parla e l’orecchio che ascolta, attraverso la memoria involontaria innescata da odori e 
sapori (cfr. BA 16, pp. 26, 37, 76). La dimensione sensoriale costituisce, infatti, una 
componente essenziale in Pfisters Mühle. Quando il vecchio mugnaio va a trovare il figlio 
nella sua angusta stanza cittadina, i vari odori provenienti dalle sostanze chimiche 
impiegate nei locali vicini sono definiti ironicamente “Wohlgerüche Arabiens” (BA 16, p. 
46), un richiamo alla scena iniziale dell’atto quinto del Macbeth, in cui Lady Macbeth, 
preda del rimorso per l’assassinio di re Duncan, si aggira sonnambula per il palazzo 
sfregandosi le mani che crede ancora macchiate di sangue. Nel racconto di Raabe, il 
rumore e il cattivo odore sono perciò indicatori metonimici della colpa su cui fiorisce la 
tecnica, quella volontà di potenza umana che, nel desiderio di soggiogare il mondo e di 
mettere a tacere l’angoscia esistenziale, finisce per spegnere ogni sensibilità. In tale 
estraniazione, l’uomo diventa indifferente agli altri e persino a se stesso: 

Mein Exmentor nahm alles mit Gleichmut hin und machte mir den Eindruck, als ob er 
stellenweise bei meinem Berichte abwesend sei, und zwar in dem kleinen Kabinett, dem 
Maschinenlärm, dem destillierten Kohlenwasserstoff und über den Bogen mit den Zahlen, 
Buchstaben, Formeln und Figuren von Schmurky und Kompanie auf der andern Seite der 
Straße. (BA 16, p. 128) 

Lo stordimento dei sensi diventa metafora del distacco dell’essere umano dalla percezione 
del proprio esistere. Emblematica è la scena in cui Lippoldes urla prima di annegare. 
Avvolti dalla fitta nebbia sulla riva del fiume, Eberhard e Asche sentono un qualcosa che 
non riescono però a identificare: “Was war denn das eben? Dieser Qualm liegt einem nicht 
bloß vor dem Auge, sondern auch im Ohr” (BA 16, p. 145). Un’analoga dissoluzione si 
presenta nell’episodio conclusivo. Il rumore dei costruttori impedisce a Eberhard, “unter 
den Kastanien, selbst auf der entlegensten Bank, zu einem stillen, letzten Worte über die 
vergangenen Bilder des Ortes zu gelangen” (BA 16, p. 152). Si chiude così l’esperienza di 
introspezione e di dialogo con il passato, e alla coppia non resta che tornare all’assoluto 
presente di un’esistenza inautentica, “[…] zurück in den Alltag, zu dem ,eigenen Herd‘ 

 
20 Eberhard è figlio del suo tempo. In quanto figlio di mugnaio che studia all’università, incarna sia il 

fenomeno della mobilità sociale sia quello dell’urbanizzazione; in quanto azionista, il capitalismo 
industriale; infine, in quanto cronista di un cambiamento epocale, la nuova coscienza moderna (cfr. 
Göttsche 2000, pp. 104-105). Il rapporto con la tecnica appare ambiguo: a differenza di Asche, Eberhard 
sembra subire il cambiamento o mantenere una posizione neutrale (cfr. Engelke, Pastousea 2024, pp. 38-
40). La sua percezione, filtrata da immagini del repertorio fantastico e medievale, sarebbe il segno di paure 
inconsce nei confronti del progresso (cfr. Rindisbacher 1993, p. 28; Wanning 2005, p. 379). Ma la vera 
visione sulla tecnica di Eberhard si coglie, più che nelle descrizioni dirette, nel rapporto con la scrittura. 



221 
 

 

“auf die höchste Blüte der Kunst- und Erwerbsbetriebsamkeit gestellten Erdendasein”. Pfisters Mühle 
di Wilhelm Raabe e la questione della tecnica 

[…] – kurz, allen normalen Stilübungen und soliden Lebensbedingungen, und wie Emmy 
sich ganz richtig ausdrückte, zu ,unserm jetzigen eigentlichen Dasein auf dieser Erde‘”.21  

La riflessione sull’esistenza si conclude con il riferimento alla poesia 
Chidher (1837) di Friedrich Rückert (1788–1866), in cui si mostra come l’essere umano, 
assolutizzando la propria fugace esperienza nel mondo, non riesca a ragionare in termini di 
specie e di rispetto per la vita (biocentrismo). Chidher, “l’eternamente giovane” (cfr. BA 
16, p. 153), torna ogni cinquecento anni nello stesso luogo, trovando sempre nuove forme 
di sfruttamento della natura: una città, un pascolo, un villaggio di pescatori, una foresta, 
infine un mercato caotico, emblema della modernità tecnica, dove il frastuono delle voci 
sovrasta le sue domande. Prima di andarsene, il giovane promette di tornare ancora nello 
stesso luogo, lasciando intendere che forse, la prossima volta, non vi troverà più nulla. La 
poesia non va letta come un inno, bensì come una sottile critica, seppur non in questi 
termini esatti, al nichilismo nell’epoca della tecnica, poiché Chidher, viandante libero da 
ogni vincolo, osservando le cose dalla prospettiva dell’eterno, comprende quanto sia vana 
ogni pretesa di dominio assoluto in un universo infinito.22 La figura del “Wandersmann” 
(BA 16, p. 154) compare anche in un’altra poesia citata nel racconto, An der Saale hellem 
Strande (1826) di Franz Kugler (1808-1858), ma viandante è soprattutto Eberhard, che 
vive sospeso tra il polo della natura e quello della tecnica e, attraverso l’arte, ne indaga e 
ridefinisce continuamente il rapporto: “Was alles, worüber ich heute noch Rechenschaft 
ablegen kann, habe ich erlebt in dieser Pappelallee, auf dem Wege von und nach der 
Stadt!”.23 

 
 

7.  
 

Quando stanno per lasciare per sempre il mulino, Eberhard e la moglie Emmy invitano la 
vecchia Christine a seguirli. Disperata per quel mondo ormai perduto, la donna nasconde il 
viso nel grembiule. Eberhard osserva: “Nun hatte ich die alte, blaue Schürze der alten 
Pflegerin von den Augen zu ziehen” (BA 16, p. 155). In questa scena ritornano due motivi 
dell’incipit: il colore blu e il disvelamento. Christine, figura materna per Eberhard, incarna 

 
21 BA 16, p. 151. In Heidegger (1977, pp. 153-173), l’esistenza inautentica (Uneigentlichkeit) è quella 

dell’individuo che fugge dal pensiero della morte, conformandosi passivamente alle abitudini, ai ruoli 
sociali e all’anonimato del Si (Man), evitando il confronto con la propria finitezza. L’esistenza autentica 
(Eigentlichkeit), invece, si dà quando il soggetto assume consapevolmente la propria unicità e mortalità, 
scegliendo di vivere in modo responsabile e secondo possibilità proprie e non imposte dall’esterno. 
L’autenticità, dunque, non è una condizione stabile, ma una possibilità che richiede una decisione 
esistenziale continua. 

22 La prospettiva del viandante è quella che secondo Galimberti (2023) dovrebbe assumere l’individuo 
nell’età della tecnica per ripensare il proprio rapporto con il mondo (cfr. pp. 39-40). 

23 BA 16, p. 11. L’opposizione tra natura (= arte = umano) e tecnica si riproduce nella configurazione 
spaziale: luoghi naturali e tecnici sono nettamente distinti, collegati da elementi di transizione quali la 
ferrovia o la città universitaria, collocata in una «Rand- und Übergangszone» (Hädecke 1993, p. 348). 
L’opposizione viene stabilita sia al presente del soggiorno di Eberhard ed Emmy, cioè tra il mulino, il 
vecchio mondo, e Berlino, il nuovo, sia dei fatti risalenti alla giovinezza di Eberhard, tra il mulino e la 
fabbrica Krickerode. In entrambi i casi si assiste a un’affermazione finale della tecnica: nel primo Emmy 
ed Eberhard ritornano a Berlino, nel secondo il mulino viene chiuso e venduto a Krickerode. Proprio 
questo evento fa convergere i due piani della narrazione, quello del presente del soggiorno estivo al mulino 
e quello del passato: Eberhard è ritornato al mulino acquistato dalla fabbrica per assistere all’avvio dei 
lavori di ristrutturazione. 



SILVIA DE MATTEIS 222 
 

 

la natura e desidera essere sepolta nel mulino, cui si sente “promessa sposa”.24 Il 
movimento con cui Eberhard solleva il grembiule non è dunque solo un gesto fisico, ma 
assume un significato simbolico: è l’uomo, incarnazione della razionalità e della tecnica, 
che scopre il volto della donna, emblema del sentimento e della Madre Terra. Non è un 
caso se Emmy, Eberhard e Asche siano orfani di madre. Eppure il protagonista della 
storia, grazie alla presenza di Christine, sviluppa una sensibilità diversa rispetto allo 
scienziato. Come già osservato, la contrapposizione tra il mondo della natura – quindi 
dell’arte e dell’umano – e quello della tecnica si riflette anche nella distinzione tra i 
sessi.25  

Sul treno, simbolo per eccellenza della tecnica nella letteratura del XIX secolo, 
Eberhard cerca di proseguire il racconto alla moglie, che però soffre di mal di testa (cfr. 
BA 16, p. 156). In questa scena emerge con chiarezza il contrasto tra un mondo dominato 
dalla rapidità, dall’utile e dall’efficienza e l’universo della narrazione, che richiede tempo, 
non ha alcuna utilità immediata, accoglie lacune, esprime complessità e custodisce 
l’esperienza dell’esserci. Dinanzi alla fuggevolezza delle immagini nel frenetico mondo 
della tecnica, Eberhard comprende che quelle della sua vita, i ricordi, restano impresse 
indelebilmente nell’anima grazie alla scrittura: “Wo bleiben alle die Bilder?... Die von 
ihnen, welche bleiben, lassen sich am besten wohl betrachten im Halbtraum vom Fenster 
eines an der bunten, wechselnden Welt vorüberfliegenden Eisenbahnwagens”.26 

Queste riflessioni evocano nel narratore il ricordo del padre che, alla fine della sua 
vita, si rassegna al cambiamento, avendo compreso, al pari di Lippoldes, che ogni 
individuo sulla Terra è un mero attore che entra ed esce di scena e che ogni suo affanno si 
rivela quasi nulla nel movimento eterno della storia (cfr. BA 16, pp. 143, 169). Poiché 
anche l’avveduto Asche ha deciso di parteggiare “für die neue Welt und Mode” (BA 16, p. 
175) – cioè per il mondo della scienza, delle fabbriche e della contabilità – è plausibile 
ritenere, secondo il mugnaio, che tale mondo rientri nella volontà divina e nella necessità 
delle cose. Egli spera, tuttavia, che esista ancora qualcosa capace di controbilanciare la 
tecnica: l’amore (cfr. BA 16, p. 161). Dopo una serie di allusioni ad alcune delle figure 
femminili più celebri della letteratura mondiale (Lottchen, Laura, Beatrice), anche Asche 
confessa riguardo ad Albertine: “ohne dieses Mädchen wird mir das Resultat meines 
Lebens so stinkend, so widerwärtig, so über alle Maßen abgeschmackt sein” (BA 16, p. 
144). A una lettura attenta, si scopre però che l’amore, che per secoli è stato cantato come 
ciò che nobilita l’animo e consente all’essere umano di trascendere la propria caduca e 
banale esistenza, è in realtà un mero strumento per soddisfare i propri bisogni egoistici e 
placare l’angoscia. Lo dimostra ancora una volta Asche, quando descrive la conquista di 
Albertine richiamando in chiave rivisitata il celebre verso “my kingdom for a horse”, 
pronunciato dal re avido ed egoista Richard III nell’omonima tragedia shakesperiana (cfr. 
BA 16, p. 144), e lo stesso Eberhard con alcuni commenti sul proprio matrimonio e quello 
dell’amico (cfr. BA 16, p. 163). 

 
24 Cfr. BA 16, p. 17. Tutti i rappresentanti del mondo della natura nel racconto sono in qualche modo 

“sposati” con il mulino (cfr. BA 16, pp. 135, 172). Sulle madri del racconto, cfr. Schneider (2016, p. 205). 
25 Tale struttura caratterizza uno dei più famosi romanzi sulla tecnica del XX secolo, Homo faber (1957) di 

Max Frisch (1911-1991). Tra gli autori del XX secolo che hanno affrontato questo tema, Robert Musil 
(1880–1942) ha lasciato alcuni appunti significativi proprio su Pfisters Mühle (cfr. Schneider 1983). Sulla 
dialettica uomo-donna nel racconto, cfr. anche l’interpretazione di Kaiser (1991, pp. 95-97). 

26 BA 16, p. 156. Ciò si traduce concretamente con il riferimento al fatto che sui fogli su cui scrive si 
imprimono le tracce dell’ambiente esterno (cfr. BA 16, pp. 150-151; cfr. Barthold 2021, p. 81; Phillips 
2017, p. 661). 



223 
 

 

“auf die höchste Blüte der Kunst- und Erwerbsbetriebsamkeit gestellten Erdendasein”. Pfisters Mühle 
di Wilhelm Raabe e la questione della tecnica 

La possibilità che Raabe intenda proporre nel racconto una conciliazione tra 
realismo e idealismo, tra sapere scientifico e sapere umanistico, si rivela dunque solo 
apparente, dato che lo stesso tentativo viene esplicitamente tematizzato nel corso della 
narrazione. Eberhard, per citare un altro esempio, sottolinea come l’amico cerchi di 
rendere più accettabile l’immagine della propria fabbrica, avvicinandola, con 
un’operazione retorica, alla natura: “Er hat die Stirn, die Umgebung seiner 
großindustriellen Fabrik eine ,schöne Natur‘ zu nennen” (BA 16, p. 165). Asche, 
scienziato, capitalista, alchimista e chimico, è anche dottore in filosofia e viene paragonato 
a Orfeo, che nella mitologia greca incarna, da un lato, il tentativo di dominare la natura e, 
dall’altro, il raggiungimento dell’immortalità attraverso l’arte (cfr. BA 16, p. 70). 
L’intento di Raabe è proprio quello di creare un personaggio ambiguo, non di proporre un 
modello di imprenditore votato al progresso tecnico ma guidato dai tradizionali ideali 
umanistici (cfr. Swales 1995, p. 89). Sulla questione della tecnica, lo scrittore si mostra 
molto scettico, e nel racconto non è possibile rintracciare una proposta univoca sul modo 
corretto di gestire il fenomeno.27 L’intera narrazione, infatti, è attraversata da 
contraddizioni che impediscono di opporre in modo manicheo natura e tecnica. Il mulino 
stesso è, al pari della fabbrica, una struttura produttiva, che sfrutta analogamente la natura 
per fini economici (cfr. Wanning 2005, p. 360; Phillips 2017, p. 658).  

Anche nelle ultime pagine, Eberhard sembra tentare di conciliare gli opposti che 
nell’incipit aveva nettamente separato. Di ritorno a Berlino, paragona lo sferragliare del 
treno a quello del mulino della sua infanzia. Afferma tuttavia di non potersi più permettere 
di indulgere al sogno e al ricordo del passato, perché a casa lo attendono “Arbeit und 
Sorge der Gegenwart” (BA 16, p. 161). Benché all’orizzonte non compaiano più 
campanili, ma soltanto le ciminiere delle fabbriche, “hindert das einen auch heute noch 
nicht, gesund, gesegnet und – soviel es dem Menschen auf dieser Erde möglich ist – 
zufrieden mit seinem Schicksale, ergeben in den Willen der Götter nach Hause zu 
kommen” (BA 16, p. 162). Si scopre così che Eberhard non ha alcuna intenzione di 
risolvere la contraddizione tra natura e tecnica, immaginazione e razionalità.28 Dalle sue 
parole emerge piuttosto come la quotidianità borghese si sia trasformata in un espediente 
sociale per placare e nascondere l’ansia per il cambiamento e l’angoscia per un’esistenza il 
cui senso è sempre più sfuggente: 

 
Das alte, tapfere Mädchen, die Christine! Sie hat gottlob ihre Beschäftigungen gefunden, die 
auch in Berlin nicht leicht zu Atem und vielem Nachdenken über das Vergangene kommen 
lassen! Wir haben alle unsere Beschäftigung: Emmy in ihrem Haushalt und, 
merkwürdigerweise, in merkwürdig viel Nachdenken über die nächste Zukunft, ich in 
ebendem und meiner Quinta […]. (BA 16, p. 164) 
 
 
 

 
27 Cfr. Göttsche (2000, pp. 101-102); Hendel (2003, p. 182); Segeberg (1997, p. 188); Walker (2011, p. 96). 

Appare forse del tutto ininfluente cercare di comprendere, come fa Wanning (cfr. 2005, pp. 351, 402-413), 
se nel racconto Raabe parteggi per il vecchio mondo preindustriale, per le possibilità del nuovo o se 
proponga una sintesi tra i due, così come è in dubbio se affermi la consapevolezza dell’impossibilità di una 
critica alla tecnica, poiché processo irreversibile e indispensabile (cfr. Wanning 2005, pp. 417-418). 

28 Nel finale, anche il momento in cui Emmy suggerisce a Eberhard di sistemare una pianta, un’edera, vicino 
alla sua scrivania potrebbe essere letto come un tentativo di compensazione e conciliazione. Tuttavia, si 
può leggere questa descrizione in un altro senso. La pianta nello studio berlinese di Eberhard è metafora 
del nuovo posto che spetta alla natura nel mondo della tecnica. Se prima la città era una enclave della 
natura, adesso vale l’esatto contrario (cfr. Galimberti 2023, pp. 117, 337-338). Già Worthmann (1974, pp. 
140-143) aveva sostenuto che il tentativo di bilanciamento degli opposti si rivela fallimentare. 



SILVIA DE MATTEIS 224 
 

 

8.  
 

Si può sostenere che con Pfisters Mühle Raabe non miri a condannare la tecnica o a 
indicare una via generale di conciliazione tra questa e l’umano, quanto piuttosto a 
mostrare come l’individuo nell’età della tecnica, colto dall’angoscia esistenziale, tenda a 
eludere la chiamata alla responsabilità di fronte al cambiamento. Il fulcro del racconto non 
si colloca nel dissidio tra vecchio e nuovo, poiché il mutamento, come osserva il vecchio 
Pfister, è inscritto nell’orizzonte della necessità. La questione centrale diventa piuttosto se 
l’essere umano sia in grado di riconoscerlo, così da elaborare una risposta etica adeguata 
alle sfide imposte da uno sviluppo tecnico troppo rapido. Nell’ultima parte della 
narrazione, Eberhard descrive in questi termini la fabbrica di Asche sulla Sprea: 

Der größere, wenn auch nicht große Fluß ist, trotzdem daß wir auch ihn nach Kräften 
verunreinigen, von allerlei Ruderfahrzeugen und Segeln belebt und scheint Rhakopyrgos als 
etwas ganz Selbstverständliches und höchst Gleichgültiges zu nehmen. (BA 16, p. 177) 

I termini “Selbstverständliches” e “Gleichgültiges” non indicano un semplice adattamento 
alla nuova situazione, bensì il pericolo insito nel non prendere coscienza di tale 
adattamento: la convinzione inconscia dell’inevitabilità del cambiamento, generata, per 
dirla con Bourdieu, dalla “violenza dell’ordine delle cose”.29 

Contrariamente all’idea occidentale di progresso, lo sviluppo tecnico non libera 
l’essere umano dall’angoscia, ma anzi la amplifica. L’impossibilità di prevedere gli effetti 
delle proprie azioni rende l’esistenza incerta e inquietante: l’angoscia nasce dalla 
sensazione di impotenza di fronte all’ineluttabile. Così, in un mondo privo di divinità, 
l’individuo cerca di soffocare l’inquietudine attraverso il consumo e l’intrattenimento, 
finendo per diventare indifferente a ciò che gli accade intorno.30 Anche la letteratura, 
nell’epoca di Raabe, corre il rischio di ridursi a semplice strumento di evasione, capace di 
placare per qualche istante la noia e l’angoscia esistenziale più che di offrirne una 
comprensione profonda. Il nodo della questione tecnica si riflette ancora una volta nel 
problema dell’arte. Nel finale, mentre sistema i fogli del suo manoscritto con una 
rilegatura non a caso blu, Eberhard medita sulla differenza tra la vera arte, espressione 
dell’Io e custode della memoria, e l’arte ridotta a merce, a prodotto di consumo: 

Nun könnte ich mich selber literarisch zusammennehmen, auf meinen eigenen Stil achten, 
meine Frau und alle übrigen mit ihren Bemerkungen aus dem Spiel lassen und wenigstens zum 
Schluß mich recht brav exerzitienhaft mit der Feder aufführen. Wenn ich wollte, könnte ich 
[…] den Versuch wagen, aus diesen losen Pfisters-Mühlen-Blättern für das nächste 
Jahrhundert ein wirkliches druck- und kritikgerechtes Schreibekunststück meinen Enkeln im 
Hausarchive zu hinterlassen. (BA 16, pp. 163-164) 

Il titolo che Eberhard dà al manoscritto, “Pfisters-Mühlen-Blätter[…]”, richiama in 
maniera evidente quello del racconto di Raabe. Se si rispetta l’illusione letteraria, il lettore 
potrebbe credere che siano stati davvero i nipoti di Eberhard a pubblicare il 

 
29 Bourdieu, Wacquant 1992, p. 130. La mancata percezione reale dell’ambiente circostante dovuta 

all’abitudine caratterizza anche i giovani di campagna descritti all’inizio del racconto, per i quali è la 
natura a essere qualcosa di “Selbstverstädliches” (BA 16, p. 11; cfr. Phillips 2017, p. 663). Nel momento 
in cui ci si rende conto di essere assuefatti alla realtà, si può mettere in atto quel processo di 
“straniamento, cioè la prospettiva inattesa su una realtà che, sotto altra luce, ci era o ci appariva nota e 
familiare” (Scaffai 2019, p. 26).  

30 Il problema della percezione del cambiamento è uno dei punti cardine del lavoro di Galimberti sulla 
tecnica (cfr. 2023, p. 326). 



225 
 

 

“auf die höchste Blüte der Kunst- und Erwerbsbetriebsamkeit gestellten Erdendasein”. Pfisters Mühle 
di Wilhelm Raabe e la questione della tecnica 

racconto Pfisters Mühle, e che egli abbia scelto di conservarlo “with all the indirection, the 
chattiness, the untidiness” (Swales 1995, p. 96) tipici del suo stile narrativo. Se invece si 
rompe l’illusione, questo passaggio può essere letto come una riflessione dello stesso 
Raabe sulla propria opera: troppo audace per il gusto del pubblico contemporaneo, 
rischiava di non essere pubblicata da alcun editore. Nonostante i compromessi necessari 
per garantire la propria esistenza d’artista indipendente nella fiorente industria letteraria, 
per Raabe un racconto resta una testimonianza individuale con valore universale. Al 
narratore di Pfisters Mühle non interessa il destino materiale dei suoi “fogli”, quanto la 
loro capacità di catturare per l’eternità le esperienze fuggevoli dell’esistenza:31 

Und es fällt mir nicht ein – es fällt mir im Traume nicht ein! Ich werde auch jetzt nur Bilder, 
die einst Leben, Licht, Form und Farbe hatten, mir im Nachträumen solange als möglich 
festhalten! Wo bleiben alle die Bilder? Hier halte ich das letzte des bunten Buches fest; für das 
Schicksal des Blattes Papier, auf welches es gemalt wird, übernehme ich auch diesmal keine 
Verantwortung. (BA 16, p. 164) 

Per Eberhard, i ricordi impressi nella scrittura diventano “unauslöschlich” (BA 16, p. 157), 
perché “dipinti” non solo sui fogli, ma anche nella sua anima.32 Questa capacità della 
scrittura di rendere permanenti le esperienze contrasta radicalmente con l’attività tecnica 
di smacchiatura di Asche, volta a cancellare ogni eccentricità e a rendere uniforme il 
mondo. A conferma di questa lettura, il finale del racconto propone un passaggio chiave, 
in cui il chimico dichiara: 

Da habe ich mir denn das Griechische ein bißchen wieder aufgefärbt und lese so 
zwischendurch den Homer, ohne übrigens dir hierdurch das abgetragene Zitat von seiner 
unaustilgbaren Sonne über uns aus dem Desinfektionskessel heben zu wollen. (BA 16, p. 178) 

In queste parole si condensano le riflessioni centrali del racconto. Il sole indelebile di 
Omero33 simboleggia la letteratura come testimonianza universale dell’esperienza umana, 
in opposizione alla produzione letteraria di fine XIX secolo, soggetta ai principi della 
tecnica. Per garantire ordine ed efficienza in tutti i campi del sapere e del fare è infatti 
necessario “disinfettare” il mondo dalle macchie, ossia arginare il più possibile la 
dimensione del non previsto, dell’errore, del diverso, dell’irrazionale, di tutto ciò che 
costituisce in fin dei conti l’essenza stessa dell’umano. In questo senso, letteratura e 
cultura non si collocano al di fuori della tecnica, ma ne rappresentano una manifestazione 
diretta, come emerge chiaramente in altre scene del racconto (cfr. BA 16, pp. 111, 166; 
Hösle 2008, p. 50). Ma il riferimento più pregnante a questa dicotomia si trova nelle 
parole di Emmy, il cui vero senso si cela “zwischen den Zeilen” (BA 16, p. 160). Parlando 
della vita immersa nel verde, afferma: “Das habt ihr Gelehrten auch noch nicht heraus, 
warum alle diese wunderhübschen hundert Tiere, Mücken und Schmetterlinge, sich ihre 
Flügel an der Lampe verbrennen wollen” (BA 16, p. 51). Inquadrate nel simbolismo 
complessivo del racconto, queste parole – i leggiadri insetti sono attirati e ingannati dalle 
lampade che ne bruciano le ali – acquistano un significato preciso. L’interpretazione 
primaria, il conflitto tra natura e tecnica, apre però a un’ulteriore piano di senso. L’essere 
umano con la sua volontà di potenza, ignorando i limiti imposti dalla natura, si espone a 
 
31 La scrittura di Eberhard è in contrasto con quella delle riviste di consumo (cfr. Barthold 2021, pp. 77-78). 
32 Cfr. BA 16, p. 157. Così qualche pagina precedente: “jeder in seiner Weise an den Bildern dieser Welt 

weiter malend” (BA 16, p. 143). Per il Raabe pittore, il verbo “malen” ha naturalmente una forte carica 
simbolica. 

33 Si nasconde in questo passo un’allusione ironica a una Künstlernovelle di Storm dal titolo Psyche (1875). 
Cfr. Kaiser (1991, p. 107); Oppermann (1966, p. 79); Phillips (2017, p. 66); Pizer (1998, p. 124). 



SILVIA DE MATTEIS 226 
 

 

un destino simile a quello di Icaro, l’autodistruzione. Non sarà di certo la cultura appiattita 
dai mezzi di intrattenimento, né la “Zukunftsgelehrtheit” (BA 16, p. 39), a fornire la 
chiave per salvare l’umanità, bensì la cultura in quanto patrimonio comune di valori etici 
tramandati nei secoli attraverso la parola.  

In punto di morte, il vecchio Pfister pronuncia un ultimo discorso, dichiarando ad 
Asche di averlo convocato questa volta non per esaminare l’acqua, “sondern dich mit allen 
deinen Wissenschaften und Chemikalien und richtigen Begriffen von unserm Verkehr auf 
der Erde auch noch mal in die Schule zu geben” (BA 16, p. 170). Tale contrapposizione 
tra sapere tecnico e saggezza umana si ritrova nelle riflessioni finali di Eberhard, in cui 
egli celebra un intelletto capace di armonizzarsi con il potere creativo dell’immaginazione, 
in opposizione alla fredda obiettività che aveva dichiarato di voler perseguire all’inizio del 
racconto: “es ist immer in diesem Augenblick noch Sommerabend und Pfisters Mühle in 
ihrer Glorie ohne Schaden für Leib und Leben in meiner abgehärteten Phantasie”.34 Raabe 
ha sempre criticato chi si rinchiude nelle illusioni prodotte dalla fantasia, perdendo 
completamente il contatto con la realtà, come accade in fin dei conti a Lippoldes. Allo 
stesso tempo, ha sempre difeso l’importanza dell’illusione consapevole, che consente di 
trascendere le limitazioni dell’esistenza, di andare oltre l’orizzonte della pura materialità e 
di pensare l’impossibile. 

Eberhard fa rivivere il passato attraverso l’immaginazione, ma la presenza di 
Emmy lo mantiene ancorato al presente e lo protegge dalla malinconia prodotta 
dall’illusione. Con piena consapevolezza osserva: “es wäre auch ein wirkliches und dazu 
höchst jämmerliches Wunder, wenn das trotz allem, was ich auf und vor Schulbänken und 
Kathedern zur Abhärtung des ,bessern Bewußtseins‘ in Erfahrung brachte, möglich sein 
könnte” (BA 16, p. 28). Il possibile, nel senso di inatteso, è ciò che la tecnoscienza ha 
dovuto negare. Definita da Eberhard “die Tagesherrin, [...] mit ihren philosophischen 
Ansprüchen und gelehrten Ausdrücken” (BA 16, p. 75; cfr. Bühler 2016, p. 121), essa 
esercita un potere interpretativo assoluto, imponendosi persino sulla cultura umanistica. 
Per ribadire ancora una volta la distanza tra un tipo di sapere puramente intellettualistico e 
quello che nasce dalla narrazione libera e partecipata, Eberhard narra dell’episodio in cui 
tentò di consolare la disperata Christine, riflettendo con un’operazione metanarrativa 
sull’impiego nel racconto della citazione della poesia di Schnezler: 

In seinem Liede meint der Sänger mit dem bleichen, schönen Mädchen die Poesie selber, die 
ihre Mühle im romantischen Walde in die Hand der Tagesspekulanten übergehen sieht; und 
ich bin Philologe genug, um mich hier darüber auszulassen, aber ich war auch Poet genug, um 
auch bei grauem Tageshimmel und leisem Regenfall den wundervollen, innersten Herzschlag 
des Erdenlebens da zu erhorchen, von wo er mir in diesem Augenblicke wirklich herklang 
(BA 16, p. 133) 

Eberhard sembra evocare quell’idea, maturata nel contesto dell’Illuminismo, secondo cui 
la letteratura moderna pare irrigidirsi in un gioco intellettualistico, perdendo la forza 
immediata della spontaneità, quella capacità di esprimere il cuore dell’individuo senza 
mediazioni.35 Egli si dichiara perciò non solo filologo, custode di un sapere accademico 

 
34 BA 16, p. 28. Sul tentativo del narratore di rendere il racconto il più obiettivo possibile, cfr. Wanning 

(2005, pp. 395-398). Sulla “abgehärtete Phantasie”, risultato del processo educativo, cfr. Thürmer (1984, 
p. 71). 

35 Eberhard si interroga sulla linea sottile che separa l’arte come gesto estetico e l’arte come espressione 
massima della vita con la rappresentazione di Lippoldes. Egli teme che il poeta possa perdere nel racconto 
la propria individualità unica, ciò che può far assurgere la sua figura a esempio universale, per cadere nello 
stereotipo letterario dell’artista maledetto (cfr. BA 16, pp. 81-82). 



227 
 

 

“auf die höchste Blüte der Kunst- und Erwerbsbetriebsamkeit gestellten Erdendasein”. Pfisters Mühle 
di Wilhelm Raabe e la questione della tecnica 

mediato, ma anche poeta, capace cioè di proferire e ascoltare quella parola che traduce “il 
meraviglioso, più intimo battito del cuore della vita terrena”. Questa parola, che esprime lo 
straordinario esserci di ogni individuo, è allora una parola comune, una parola che 
necessita di essere condivisa per avere valore. È nell’incontro con l’Altro che l’essere 
umano viene richiamato dall’edonismo, dalla noia e dall’ansia di fare e avere, e riportato 
all’essenziale. 

Mentre si avvia verso l’università, Eberhard, liberato dalle preoccupazioni per il 
mulino, è inizialmente pervaso da un sentimento egoistico di realizzazione, animato dalla 
prospettiva di libertà di un “unermessene[n] Dasein” (BA 16, p. 121). Ma nel percorso 
verso il mondo della tecnica, il giovane viandante incontra l’Altro nella figura di 
Albertine, donna di straordinaria forza e intelligenza, che interrompe il suo “unbefangenen 
und gleichmütigen Mitatmen” (BA 16, p. 121), verbo sostantivato che sottolinea non solo 
la dimensione corporea dell’esistere, ma soprattutto la comunanza di destino di ogni 
Dasein: 

 
Es gehörte zwar alles dazu, aber – im einzelnen, was waren Blumen, was Frühlingsgrün, was 
Krickerode, was Prozesse, ja, was Pfisters Mühle für das erlöste Pennal, für den angehenden 
Fuchs, für den freien, von den Göttern auf seine eigenen Füße in das unermessene Dasein 
hingestellten Menschen, kurz, für den demnächstigen studiosus philologiae Eberhard Pfister? 
Grün mochte die Welt sein, blau mochte sie sein; so blau, so grün wie ich, Ebert Pfister, war 
sie nicht um diese Zeit, in diesen oder – jenen Tagen. Und es war, den Unsterblichen sei Dank, 
mein volles, unbestrittenes Recht, in mir grüner, blauer, bunter mich zu empfinden als irgend 
etwas anderes rings um mich her! Doch da trat nun aus dem Frühling, aus dem Licht und 
Schatten, aus dem großen Andern um mich her eine Gestalt, die meinem unbefangenen und 
gleichmütigen Mitatmen im übrigen doch wenigstens für einige Zeit ein Ende machte. 
Albertine Lippoldes redete mich an auf dem Buschpfade an meines Vaters Mühlwasser. (BA 
16, pp. 121-122) 

 
 
 
Bionota: Silvia De Matteis è Cultore della materia presso l’Università del Salento. Ha conseguito il 
Dottorato di ricerca in Letteratura tedesca nel luglio 2025 presso l’Università del Salento con una tesi su 
Wilhelm Raabe. Nell’ambito del dottorato, è stata ricercatrice ospite presso l’Università di Stoccarda e 
l’Università Humboldt di Berlino. Ha inoltre condotto le sue ricerche presso lo Stadtarchiv di Braunschweig 
e il Deutsches Literaturarchiv di Marbach. Collabora con la Raabe-Gesellschaft di Braunschweig. Sono in 
corso di stampa per lo „Jahrbuch der Raabe-Gesellschaft“ gli articoli Metanarration im Werk Wilhelm 
Raabes (2026) e „Die Göttin des Durcheinander“. Karl Gutzkow und Wilhelm Raabe im Gespräch (2025). 
 
Recapito autrice: silvia.dematteis@unisalento.it 
 
 
 
 

mailto:silvia.dematteis@unisalento.it


SILVIA DE MATTEIS 228 
 

 

Riferimenti bibliografici 
 
Le opere di Wilhelm Raabe sono citate, come consuetudine, con la sigla BA (con numero di volume e 
numero di pagina) secondo le ultime tirature dell’edizione di Braunschweig (Braunschweiger Ausgabe): 
 
Raabe, W. 1970, Pfisters Mühle, in Hoppe, K. & Schillemeit, J. (Hg.), Wilhelm Raabe: Sämtliche Werke, Bd. 

16: Pfisters Mühle; Unruhige Gäste; Im alten Eisen, Vandenhoeck & Ruprecht, Göttingen, pp. 5-178. 
Raabe, W. 1975, Briefe, in Hoppe, K. & Schillemeit, J. (Hg.), Wilhelm Raabe: Sämtliche Werke, Erg.-

Bd. 2: Briefe, Vandenhoeck & Ruprecht, Göttingen, pp. 1-553. 
 
Antrick, O. 1948, Wilhelm Raabe und die technischen Wissenschaften, in Roloff E.-A. (Hg.), Wilhelm-

Raabe-Kalender, Deutsche Volksbücherei, Goslar, pp. 63-69. 
Arendt, H. 1998, The Human Condition, The University of Chicago Press, Chicago/London. 
Barthold, W. W. 2021, Der literarische Realismus und die illustrierten Printmedien. Literatur im Kontext 

der Massenmedien und visuellen Kultur des 19. Jahrhunderts, Transcript, Bielefeld. 
Bayerl, G. 1987, Herrn Pfisters und anderer Leute Mühlen. Das Verhältnis von Mensch, Technik und 

Umwelt im Spiegel eines literarischen Topos, in Segeberg H., Technik in der Literatur. Ein 
Forschungsüberblick und zwölf Aufsätze, Suhrkamp, Frankfurt am Main, pp. 51-101. 

Bourdieu, P. e Wacquant, L. J. D. 1992, Risposte. Per un’antropologia riflessiva, Bollati Boringhieri, 
Torino. 

Bühler, B. 2016. Ecocriticism. Grundlagen – Theorien – Interpretationen, J. B. Metzler, Stuttgart. 
Cacciari, M. 2000, Salvezza che cade. Saggio sulla questione della Tecnica in Heidegger, in Cacciari M. e 

Donà M., Arte, tragedia, tecnica, Raffaello Cortina, Milano, pp. 1-65. 
Clark, T. 2011, The Cambridge Introduction to Literature and the Environment, Cambridge University 

Press, Cambridge. 
Denkler, H. 1988, Neues über Wilhelm Raabe. Zehn Annäherungsversuche an einen verkannten 

Schriftsteller, Niemeyer, Tübingen. 
Detering, H. 1992. Ökologische Krise und ästhetische Innovation im Werk Wilhelm Raabes, in “Jahrbuch der 

Raabe-Gesellschaft” 33[1], pp. 1-27. 
Dunu, E. O. 2000, Modernisierungsprozesse und Literatur. Bedrohte Lebensräume in deutschsprachigen 

und subsaharischen Erzähltexten des 19. und 20. Jahrhunderts, Revonnah, Hannover. 
Engelke, M. und Pastousea D. 2024, Proto-ökologisches Denken, Industrialisierung und 

Umweltverschmutzung in Wilhelm Raabes Roman Pfisters Mühle, in “Digitales Magazin der 
Germanistik” 1, pp. 31-41. 

Fauth, S. R. 2007, Der metaphysische Realist. Zur Schopenhauer-Rezeption in Wilhelm Raabes Spätwerk, 
Wallstein, Göttingen. 

Galimberti, U. 2023, L’etica del viandante, Feltrinelli, Milano. 
Gitter, A.-K. 2023, Der christliche Metacode im Spätrealismus. Die produktive Rezeption von Dante 

Alighieris Divina Commedia bei Conrad Ferdinand Meyer, Wilhelm Raabe und Ferdinand von Saar, 
Rombach Wissenschaft, Baden-Baden. 

Göpfert, H. 1994, Briefe und Quittungen Raabes aus privater Sammlung, in “Jahrbuch der Raabe-
Gesellschaft” 35[1], pp. 41-53. 

Göttsche, D. 2000, Zeitreflexion und Zeitkritik im Werk Wilhelm Raabes, Königshausen & Neumann, 
Würzburg. 

Gruner, H. 2019, Gestank der Konformität. Industrialisierung, Umweltverschmutzung und Phantasie in 
Wilhelm Raabes Pfisters Mühle, in Güsken J., Lück C., Peeters W. und Risthaus P., Konformieren, 
Synchron Publishers, Heidelberg, pp. 97-119. 

Hädecke, W. 1993, Poeten und Maschinen. Deutsche Dichter als Zeugen der Industrialisierung, Carl Hanser 
Verlag, München. 

Heidegger, M. 1977, Sein und Zeit, in Heidegger M., Gesamtausgabe, I. Abteilung: Veröffentlichte Schriften 
1914-1970. Bd.2 (F.-W. von Herrmann), Vittorio Klosterman, Frankfurt am Main. 

Heidegger, M. 2000a, Die Frage nach der Technik (1953), in Heidegger M., Gesamtausgabe, I. Abteilung: 
Veröffentlichte Schriften 1910-1976. Vorträge und Aufsätze, Bd. 7 (H. Heidegger, Hg.), Vittorio 
Klostermann, Frankfurt am Main, pp. 5-36. 

Heidegger, M. 2000b, Gelassenheit (1955), in Heidegger M., Gesamtausgabe, I. Abteilung: Veröffentlichte 
Schriften 1910-1976. Reden und andere Zeugnisse eines Lebensweges, Bd. 16 (H. Heidegger, Hg.), 
Vittorio Klostermann, Frankfurt am Main, pp. 517-529. 

Heine, U. 1996, Psychopathologische Phänomene im Kunstspiegel der Literatur des Realismus – dargestellt 
an Werken von Wilhelm Raabe, Tectum Verlag, Marburg. 



229 
 

 

“auf die höchste Blüte der Kunst- und Erwerbsbetriebsamkeit gestellten Erdendasein”. Pfisters Mühle 
di Wilhelm Raabe e la questione della tecnica 

Heisenberg, W. 1956, Das Naturbild der heutigen Physik, in Bayerische Akademie der Schönen Künste 
(Hg.), Die Künste im technischen Zeitalter, Oldenbourg, München, pp. 31-47. 

Hendel, R. 2003, Wissenschaft, Großindustrie und neuer Sündenfall – Eine Interpretation von Wilhelm 
Raabes Roman „Pfisters Mühle“, in “Mikrokosmos” 92[3], pp. 177-183. 

Henzler, R. 1990, Krankheit und Medizin im erzählten Text. Eine Untersuchung zu Wilhelm Raabes 
Spätwerk, Königshausen & Neumann, Würzburg. 

Hösle, V. 2008, Scheitern angesichts der Umweltvergiftung. Ein Vergleich von Henrik Ibsens En 
Folkefiende und Wilhelm Raabes Pfisters Mühle, in “Wirkendes Wort” 58[1], pp. 27-51. 

Jungkunz-Höltje, R. 1993, „Lebensbilderbuch“ einer Kultur- und Bewußtseinskrise. Wilhelm Raabes 
„Pfister Mühle“ (1884), in “Braunschweigische Heimat” 79, pp. 28-38. 

Kaiser, G. 1991, Mutter Natur und die Dampfmaschine. Ein literarischer Mythos im Rückbezug auf Antike 
und Christentum, Rombach Wissenschaft, Freiburg im Breisgau. 

Kontulainen, E. 2019, „Wo bleiben alle die Bilder?“. Erinnerungslandschaften zwischen Text und Bild im 
Werk Wilhelm Raabes, in “Jahrbuch der Raabe-Gesellschaft” 60[1], pp. 78-103. 

Lyotard, J.-F. 1979, La condition postmoderne. Rapport sur le savoir, Éditions de Minuit, Paris. 
Manthey, J. 1976, Wilhelm Raabe und das Scheitern des Deutschen Liberalismus, in “Jahrbuch der Raabe-

Gesellschaft” 17[1], pp. 69-106. 
Martini, F. 1985, Weltleid und Weltversöhnung. Wilhelm Raabe in seinem Jahrhundert, in “Jahrbuch der 

Raabe-Gesellschaft” 26[1], pp. 7-26. 
Nietzsche, F. 1999, Nachgelassene Fragmente 1885-1887. Bd. 12, in Nietzsche F., Sämtliche Werke. 

Kritische Studienausgabe in 15 Bänden (G. Colli und M. Montinari, Hg.), Deutscher Taschenbuch 
Verlag, München. 

Oppermann, H. 1966, Das Bild der Antike bei Wilhelm Raabe, in “Jahrbuch der Raabe-Gesellschaft” 7[1], 
pp. 58-79. 

Phillips, A. R. 2017, Environmental Depredation and Aesthetic Reflection in Wilhelm Raabe’s Late Fiction, 
“Interdisciplinary Studies in Literature and Environment” 24[4], pp. 653–679. 

Pizer, J. 1998, Auf der Suche nach der verlorenen Totalität. Raabes „Pfisters Mühle“ und Storms „Psyche“, 
in “Jahrbuch der Raabe-Gesellschaft” 39[1], pp. 115-125. 

Rindisbacher, H. J. 1993, L’Odeur De Pfister. The Bittersweet Smell of Success in the German Realist Novel, 
in “The Germanic Review: Literature, Culture, Theory” 68 [1], pp. 22–31. 

Rommelspacher, T. 1987, Das natürliche Recht auf Wasserverschmutzung, in Brüggemeier F.-J. und 
Rommelspacher T. (Hg.), Besiegte Natur. Geschichte der Umwelt im 19. und 20. Jahrhundert, C. H. 
Beck, München, pp. 42-51. 

Scaffai, N. 2019, Letteratura e ecologia. Forme e temi di una relazione narrativa, Carocci, Roma. 
Schenda, R. 1970, Volk ohne Buch. Studien zur Sozialgeschichte der populären Lesestoffe 1770-1910, 

Vittorio Klostermann, Frankfurt am Main. 
Schiller, J. C. F. 1975, Das verschleierte Bild zu Sais, in “Die Horen” 3[9], pp. 94-98. 
Schneider, U.-M. 1983, Robert Musils Raabe-Lektüre „Pfisters Muhle“, in “Mitteilungen der Raabe-

Gesellschaft” 70[2], p. 34. 
Schneider, L. L. 2016, „Pfisters Mühle“, in Göttsche D., Krobb F. und R. Parr (Hg.), Raabe Handbuch. 

Leben – Werk – Wirkung, Metzler, Stuttgart, pp. 201-206. 
Schwedt, G. 2009, Chemie und Literatur – ein ungewöhnlicher Flirt, Wiley-VCH, Weinheim. 
Segeberg, H. 1987, Literaturwissenschaft und interdisziplinäre Technikforschung, in Segeberg H. (Hg.), 

Technik in der Literatur. Ein Forschungsüberblick und zwölf Aufsätze, Suhrkamp, Frankfurt am 
Main, pp. 9-29. 

Segeberg, H. 1997, Literatur im technischen Zeitalter. Von der Frühzeit der deutschen Aufklärung bis zum 
Beginn des Ersten Weltkriegs, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt. 

Severino, E. 1988, La tendenza fondamentale del nostro tempo, Adelphi, Milano. 
Swales, M. 1995, Studies of German Prose Fiction in the Age of European Realism, The Edwin Mellen 

Press, Lewiston. 
Thürmer, W. 1984, Die Schönheit des Vergehens. Zur Produktivität des Negativen in Wilhelm Raabes 

Erzählung „Pfisters Mühle“ 1884, in “Jahrbuch der Raabe-Gesellschaft” 25[1], pp. 68-86. 
Thums, B. 2014, Wissen vom (Un)Reinen. Zum diskursiven Zusammenspiel von Idylle und Moderne, in Berg 

G. (Hg.), Wissenstexturen. Literarische Gattungen als Organisationsformen von Wissen, Peter Lang, 
Frankfurt am Main/Berlin/Bern, pp. 145-164. 

Walker, J. 2011, The Truth of Realism. A Reassessment of the German Novel 1830-1900, Routledge, 
London. 

Wanning, B. 2005, Die Fiktionalität der Natur. Studien zum Naturbegriff in Erzähltexten der Romantik und 
des Realismus, Weidler, Berlin. 

Wilke, S. 2011, Pollution as Poetic Practice: Glimpses of Modernism in Wilhelm Raabe’s “Pfisters 



SILVIA DE MATTEIS 230 
 

 

Mühle.”, in “Colloquia Germanica” 44[2], pp. 195–214. 
Worthmann, J. 1974, Probleme des Zeitromans. Studien zur Geschichte des deutschen Romans im 19. 

Jahrhundert, Carl Winter, Heidelberg. 
Zeller, C. 2019, Raabe als Kapitalismuskritiker, in Baßler M. und Winkels H. (Hg.), Raabe und heute. Wie 

Literatur und Wissenschaft Wilhelm Raabe neu entdecken, Wallstein, Göttingen, pp. 87-100. 


