Lingue e Linguaggi

Lingue Linguaggi 73 (2025), 231-251

ISSN 2239-0367, e-ISSN 2239-0359

DOI 10.1285/i22390359v73p231

http://siba-ese.unisalento.it, © 2025 Universita del Salento

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 3.0

MITO EUROPEO E INTERTESTUALITA FAUSTIANA
NEL DON GIOVANNI DI A. K. TOLSTOJ

DONATELLA DI LEO
UNIVERSITA DEGLI STUDI “GABRIELE D’ANNUNZIO” DI CHIETI-PESCARA

Abstract - This article investigates the intersections between the Don Juan myth and the Faustian motifs
drawn from Goethe’s Faust within A. K. Tolstoy’s dramatic poem Don Juan (1862). Critics have long
acknowledged the presence of Goethe’s influence in this work, particularly at a structural level, although
Tolstoy himself rejected any accusation of imitation. However, an intertextual comparison reveals analogies,
parallels, and even direct echoes of Goethe’s poem, which Tolstoy also attempted to translate. While taking
into account the author’s own defence, this study adopts a comparative and intertextual approach to trace the
Goethean elements discernible in the drama — elements that reflect Tolstoy’s multifaceted contact with the
Weimar poet and profoundly shaped his original reinterpretation of the Don Juan mythologeme, redefining
the balance of characters, themes, and structure. The result is a Faust-inspired work that aligns with the
nineteenth-century European tradition (Vogt, Grabbe, Lenau) of merging the two great myths of modernity
into a single, innovative poetic experiment, whose originality was not fully appreciated in its time.

Keywords: Aleksei Tolstoy; Don Juan; Goethe’s Faust; intertextuality; mythologemes.

1. Introduzione

Nati rispettivamente in Germania e in Spagna, i miti di Faust e Don Giovanni incarnano
due volti complementari dell’epoca moderna. Il primo rappresenta 1’'uomo irrequieto,
insoddisfatto, bramoso di una conoscenza senza limiti; il secondo, invece, il seduttore e
burlatore che spinge la liberta sensuale fino al disprezzo del genere umano. I due “miti
dell’individualismo moderno™' sono accomunati dall’inquietudine e dall’immoralita e,
come osserva de Bévotte (1906, p. 7), “entrambi sono, per ragioni simili, frutto del
cristianesimo” che aveva introdotto una separazione tra corpo e mente ignota al mondo
antico.? Cosi, mentre Faust si ribella ai vincoli imposti all’intelletto, Don Giovanni si
oppone a quelli imposti al corpo: archetipi della ribellione moderna, essi inaugurano un
libertinismo intellettuale e morale prima inconcepibile.

Le leggende sorte intorno a questi due personaggi affondano le radici nella storia di
persone reali, rese note rispettivamente dal Faustbuch, pubblicato dallo stampatore J.
Spies a Francoforte sul Meno nel 1587, e dalla commedia El burlador de Sevilla y

! Sulla genesi, lo sviluppo, gli intrecci e il significato dei miti della modernita, in particolare di Faust e Don
Giovanni, si vedano Watt (2007, pp. 3-42; 79-120), il piu recente studio di Marola (2023, pp. 228-310) e,
per ’unione dei due miti in un unico personaggio, Denslow (1942, pp. 215-222).

2 “Les caractéres de Faust et de Don Juan ont aussi de nombreux points communs: ils péchent ’un et ’autre
par esprit de révolte et d’orgueil; ils pretendent s’élever au-dessus des lois, et se soustraire aux régles
communes; ils veulent atteindre 1’absolu, 1’un dans la science, I’autre dans la volupté. Tous deux ont une
imagination ardente, des passions tumultueuses, de vastes désirs. Faust est tourmenté comme Don Juan par
I’attrait des satisfactions charnelles et le besoin d’aimer. Don Juan, comme Faust, méprise les croyances de
la foule, et aboutit a I’athéisme™ (de Bévotte 1906, pp. 412-413).


https://creativecommons.org/licenses/by/3.0/it/deed.en

232 DONATELLA DI LEO

convidado de piedra di Tirso de Molina, uscita tra il 1627 e il 1629 a Siviglia per 1 tipi del
mercante di libri Manuel de Sande.?

Nella prima meta dell’Ottocento i due miti sono ormai pienamente radicati
nell’immaginario russo, diffusi attraverso spettacoli di marionette, adattamenti di temi,
personaggi e motivi, oltre che tramite traduzioni di opere che ne avevano sancito il
prestigio in Europa e favorito una piu ampia circolazione, soprattutto negli ambienti
letterari.* Il Faust (1808-1831) di Goethe ¢ I’opera che piu di ogni altra stimola una vasta
produzione di traduzioni, imitazioni e riscritture del mito in chiave romantica e filosofico-
idealistica. Goethe diviene presto un riferimento imprescindibile per Zukovskij,
Griboedov, Tjutcev, Venevitinov e per lo stesso Aleksej Tolstoj, esponenti di una
generazione che prosegue la tradizione delle visite alla corte di Weimar, elemento che
rivela il grado di reattivita dell’ambiente intellettuale russo rispetto alle sollecitazioni
provenienti dal contesto europeo.’> A celebrare il Faust goethiano sono, in particolare, i
‘poeti dell’arte pura’ A. A. Fet (1820-1892) e A. K. Tolstoj, tra i pochi a riconoscere il
valore estetico anche del discusso Faust 11, spesso giudicato eccessivamente allegorico e
poco aderente alle istanze sociali dagli autori di orientamento realista. Tra il 1882 e il 1883
Fet ne realizza una traduzione integrale, apprezzata dalla moglie di Tolstoj, Sof’ja
Andreevna Tolstaja, la cui testimonianza rivela che anche il marito aveva tentato una
traduzione del capolavoro goethiano.®

Il mito di Don Giovanni segue direttrici proprie e diventa parte integrante del
patrimonio letterario russo con la riscrittura di Aleksandr Puskin (1799-1837) nella piccola
tragedia Kamennyj gost’ (Il convitato di pietra, 1830), introdotta da un’epigrafe tratta dal
libretto di Lorenzo Da Ponte. Pur attingendo alla tradizione dongiovannesca, Puskin ne
trasforma il materiale mitico in una tragedia, conferendo alla vicenda del conquistatore
incallito un tono grave e solenne. Nella sua rielaborazione del Don Guan — cosi Puskin
traslittera il nome spagnolo — si insinua I’ombra del diavolo, evocato dai vari personaggi
ora come aiutante del protagonista, ora come incarnazione dello stesso Don Giovanni.
Particolarmente significativa risulta la figura di Donna Anna, che Puskin rielabora
rifacendosi a Da Ponte, ma che alla fine ricorda piu la Margherita goethiana che non la
fanciulla mozartiana.’

E sintomatico che gia Hoffmann avesse contaminato il tema dongiovannesco con
quello faustiano: da questo punto di vista, infatti, la rielaborazione tolstoiana non
rappresenta una novita assoluta. Come ha osservato Weinstein,

Don Juan had been pushed into the direction of Faust by Hoffmann and his successors, as they
endowed their hero with an ideal which tended to become ever more inclusive. A man who

Sulle origini, gli aspetti teologici e le valenze storico-letterarie della commedia di Tirso de Molina si veda
Dolfi (1998).

Una ricostruzione efficace del primo incontro tra il pubblico russo e il tema dongiovannesco mediato dal
teatro ¢ offerta da Gdobler (2020, pp. 7-19). Sull’approdo della leggenda faustiana in Russia tramite gli
spettacoli di marionette e le prime traduzioni del poema goethiano si vedano Mahal (1983), Zirmunskij
(1981, pp. 392-410) e Di Leo (2015, pp. 21-62).

Si veda in proposito Durylin (1932, pp. 54-81). Zirmunskij (1981, pp. 155 sgg.) documenta i
“pellegrinaggi” russi a Weimar, mentre Vejnberg (1933, pp. 67-71) ricostruisce I’episodio del dono di una
penna recapitata da Goethe a Pugkin tramite Zukovskij, custodita dal poeta russo sulla sua scrivania.
Nonostante la stima reciproca, i due poeti non si incontrarono mai.

Dopo quella di Fet, una traduzione integrale fu realizzata da Boris Pasternak (1953), che rimane ancora
oggi una versione di riferimento.

Una presentazione sintetica della fortuna della figura di Don Giovanni in Russia ¢ offerta da Parin (2000)
nell’Introduzione all’antologia dedicata alle opere piu rappresentative del dongiovannismo russo. Per
quanto riguarda il Novecento, e con un’analisi che si estende anche all’Ottocento, si veda Ferretti (2011).

6

7



Mito europeo e intertestualita faustiana nel Don Giovanni di A. K. Tolstoj 233

consciously seeks the ideal woman must necessarily have intellectual qualities, and his quest
for an absolute suggests certain similarities with Faust’s. Conversely, Faust had created his
deepest impression on the romantics in the Gretchen episode, which, whatever the attending
circumstances, involves a seduction and thereby recalls Don Juan (Weinstein 1959, p. 95).

La critica, come vedremo, si € a lungo concentrata sul confronto con il motivo faustiano,
quasi unanimemente riconosciuto come presente nel poema drammatico, ma non
determinante per la sostanza dell’opera, come afferma lo stesso autore in una lettera a
Katkov, editore del “Moskovskij vestnik” (Tolstoj 1862). Restano, tuttavia, sul piano
tematico, dell’ambientazione scenica e della definizione dei personaggi, evidenti
corrispondenze con il Faust goethiano.

Il presente studio, avvalendosi di un approccio comparatistico e intertestuale, si
propone di ricostruire i meccanismi di assimilazione e trasformazione dei modelli europei
nel poema, mostrando come Tolstoj rielabori il paradigma faustiano non per imitazione,
ma per dare forma a un autentico dramma della liberta.

2. ll paradigma goethiano in Aleksej Tolstoj

Nato a San Pietroburgo nel 1817, Aleksej Konstantinovi¢ Tolstoj appartiene alla casata
nobiliare dalla quale discendono il piu famoso Lev Nikolaevi¢ Tolstoj (1828-1910) e
Aleksej Nikolaevi¢ Tolstoj (1883-1945), noto, tra le altre opere, per Graf Kaliostro (Il
conte di Cagliostro, 1921).8 Trascorre I’infanzia nella tenuta di Krasnyj Rog, attuale
Ucraina, nel palazzo di campagna progettato da Bartolomeo Rastrelli, la cui atmosfera
ovattata, quasi fiabesca, segna i suoi primi vagheggiamenti poetici (Kruglov 1914, p. 11):
“La mia infanzia trascorse molto felicemente e ne conservo solo splendidi ricordi” — scrive
Tolstoj ad Angelo De Gubernatis nell’autobiografia destinata ai lettori italiani (Tolstoj
1969).°

Lo zio Aleksej Alekseevic Perovskij (1787-1836), che pubblicava sotto lo
pseudonimo di Antonij Pogorel’skij, introduce Tolstoj alla letteratura. Nel 1829 scrive una
fiaba, Cernaja kurica, ili Podzemnye Ziteli (La gallina nera, ovvero Gli abitanti
sotterranei), il cui protagonista, Alésa, porta il nome del nipote. Questa “novella magica
per bambini”!? avvia il fanciullo al genere fantastico di matrice hoffmanniana che restera
una componente costante della sua immaginazione creativa.

Nella autobiografia inviata in una lettera a De Gubernatis Tolstoj racconta che,
durante un viaggio in Germania nel 1827, lo zio lo aveva portato da Goethe a Weimar:

[Per Goethe] istintivamente provai una profonda venerazione, poiché sentivo come se ne
parlava nell’ambiente. Di questa visita mi sono rimasti impressi i tratti maestosi del volto di
Goethe e il fatto che gli sedetti sulle gambe (Tolstoj 2017-2018, vol. 5, p. 510). !!

André Lirondelle ricorda che Goethe dono ad Aleksej, allora un bambino di appena dieci
anni, un oggetto in zanna di mammut e aggiunge che, quarant’anni piu tardi, lo scrittore

8 Esiste una traduzione italiana dell’opera a cura di R. Oliva (Tolstoj 1987).

° De Gubernatis gli aveva chiesto aiuto per una lezione al Circolo Filologico di Firenze (De Gubernatis
1874). A Milano era gia stato pubblicato “in ottimo italiano” dal “signor G. L. Patuzzi, col concorso del
signor Sadler russo” — come scrive lo stesso Tolstoj (De Gubernatis 1874, p. 402) — il romanzo storico 1/
principe Serebrjanyj sulla rivista “Perseveranza” (1871).

10 a versione italiana ¢ stata pubblicata da Raffetto (Pogorel’skij 1983).

1 Qui e oltre, ove non diversamente indicato, le traduzioni sono mie (D. D. L.).



234 DONATELLA DI LEO

avrebbe rievocato la passeggiata nel parco di Weimar con il governatore Nauwerck.
Questi, tuttavia, gli impediva di giocare con il cane per evitare che si distraesse dal
racconto della leggenda di Faust. Lirondelle osserva con fine ironia che proprio “I’épisode
des ¢ébats et des grognements du barbet diabolique était le plus goiité” (Lirondelle 1912, p.
16).

Il diavolo sotto forma di cane barbone, dal quale si plasma Mefistofele, ¢ assente
nel Faustbuch. Si pud dunque supporre che Nauwerck avesse narrato al bambino la storia
di Faust nella versione rielaborata da Goethe ¢ uscita nel 1808 (Faust ). Questo incontro
precoce con il mito di Faust nella versione goethiana segna I’inizio di un dialogo ideale
che accompagnera Tolstoj per tutta la vita, trovando una delle sue prime espressioni nelle
letture hoffmanniane dell’adolescenza.

Nel 1831, a quattordici anni, Tolstoj compie il suo primo viaggio in Italia, fissando
nel Diario le stesse impressioni che riportera nella lettera a De Gubernatis:

Da Venezia andammo a Milano, Firenze, Roma e Napoli e in ognuna di queste citta
aumentavano in me 1’entusiasmo e 1’amore per 1’arte, tanto che al ritorno in Russia piombai in
una vera e propria nostalgia della patria, I’Italia, in una disperazione tale da rifiutare il cibo e
singhiozzare di notte quando il sonno mi trasportava nel mio paradiso perduto (Tolstoj 2017-
2018, vol. 5, p. 511).

Lirondelle racconta inoltre che Tolstoj rimase affascinato dalle storie di vampirismo rese
popolari da Hoffmann nei racconti dei Fratelli di Serapione (1819-1821) e dallo stesso
Goethe, autore di La sposa di Corinto, forse una delle prime storie di vampirismo
femminile, opera che Tolstoj traduce in russo. Nasce cosi il racconto Upyr’ (Il vampiro,
1841), pubblicato a ventiquattro anni con lo pseudonimo di Krasnorogskij (“abitante di
Krasnyj Rog”, lett. Corno Rosso), nel quale il gia influente critico Vissarion Belinskij
intravede la futura maestria di Tolstoj. In questo testo il piano del reale e quello del
fantastico si fondono, una sovrapposizione che ricompare anche nel Don Giovanni, dove
gli spiriti dialogano con Satana e la statua del Convitato prende vita.

La carriera letteraria di Aleksej Konstantinovi¢ decolla solo dopo la morte della
madre, avvenuta nel 1857, un evento spartiacque nella vita dello scrittore che, da quel
momento in poi, scegliera di dedicarsi esclusivamente alla letteratura.'> Nel 1851, durante
un ballo in maschera, conosce Sof’ja Andreevna Miller, che sposa nel 1863.!% Negli anni
Sessanta intraprende una serie di viaggi in Europa: nell’estate del 1860 si reca in
Inghilterra, dove incontra Aleksandr Herzen, Nikolaj Ogarév e Ivan Turgenev; nel 1865
conosce Charles Dickens; a Dresda stringe amicizia con Karolina Pavlova, scrittrice e
traduttrice, che avra un ruolo importante nella fortuna del suo Don Giovanni in
Germania.'*

Tra le opere piu note di Tolstoj vanno ricordate Knjaz’ Serebrjanyj (Il principe
Serebrjanyj, 1863), loann Damaskin (Giovanni Damasceno, 1858) e la trilogia

12 Tolstoj mal sopportava il servizio di stato, ma lo svolgeva per compiacere sua madre. Nella lettera allo zar
Alessandro II dell’agosto-settembre 1861 Tolstoj scrive: “Sard sempre un cattivo militare e un pessimo
funzionario, ma senza alcun dubbio posso dire di essere un buon scrittore” (Tolstoj 2017-2018, vol. 5, p.
139).

3E interessante notare che nella scena finale del Don Giovanni di Tolstoj, durante il festino di addio dato
dal protagonista, sopraggiunge Donna Anna mascherata. Potrebbe trattarsi di un richiamo a questo
avvenimento biografico che porterebbe a proiettare su Donna Anna un riflesso di Sof’ja Andreevna Miller
(Tolstaja).

14 Gia nel 1860 Pavlova aveva approntato una traduzione tedesca del Prologo e di alcune scene del dramma,
per pubblicare la versione completa nel 1863 a Dresda (Pavlova 1863). La sua versione valse all’autore
grande successo (Cadot 1998; Gobler 1992).



Mito europeo e intertestualita faustiana nel Don Giovanni di A. K. Tolstoj 235

drammatica composta da Smert’ Ivana Groznogo (La morte di Ivan il Terribile, 1866),
Car’ Fédor loannovic (Lo zar Fédor loannovic, 1868) e Car’ Boris (Lo zar Boris, 1870).

Con il tempo la salute di Tolstoj peggiora e I’amministrazione delle sue tenute
attraversa una fase difficile, ma cid non gli impedisce di accogliere a Krasnyj Rog,
nell’estate del 1869, il poeta e amico Fet (Korzavin 1967, p. 136).!> Morira qui nel 1875,
dopo aver assunto una dose eccessiva di morfina per alleviare i dolori insopportabili.

Tolstoj conosce perfettamente la lingua tedesca, poiché vive a lungo in Germania
dove entra in contatto con i rappresentanti piu illustri della cultura intellettuale europea.
Durante il soggiorno a Karlsbad e Weimar traduce alcune poesie di Goethe e Heine. In una
lettera alla moglie, inviata all’inizio di settembre 1867, Tolstoj descrive con chiarezza il
proprio metodo traduttivo:

Ho gia tradotto sedici strofe dalla Sposa di Corinto e mi sembra che tra esse ce ne siano alcune
ottime [...]. Mi impegno, per quanto possibile, ad essere fedele all’originale, ma solo laddove
la fedelta e la precisione non nuocciono all’'impressione artistica e, senza esitare un attimo, mi
allontano dalla traduzione letterale se questa rischia di produrre in russo un effetto diverso da
quello del tedesco. Io credo che non convenga tradurre le parole e persino talvolta i/ senso,
I’importante ¢ restituire /’effetto complessivo (Tolstoj 2017-2018, vol. 5, p. 241. Corsivo nel
testo).

Nelle dichiarazioni che seguono, contenute nella stessa lettera, Tolstoj abbozza una vera e
propria teoria della traduzione poetica, fondata sul primato dell’effetto complessivo
rispetto alla resa letterale.

Il contatto con Goethe si fa piu intenso negli anni e questo ¢ testimoniato anche
dalla traduzione, nel 1867, di due ballate goethiane: Der Gott und die Baiadere (Bog i
bajadera, 11 Dio e la baiadera), pubblicata sul “Russkij vestnik” e Die Braut von Corinth
(Korinfskaja nevesta, La sposa di Corinto), apparsa sul “Vestnik Evropy”.'® Traduce
inoltre due brevi componimenti, Freudvoll und leidvoll (Radost’ i gore, Gioiosa e dolente)
e Die Trommel geriihret (Trescat barabany, Rullate i tamburi), tratti rispettivamente dal
terzo e dal primo atto dell’ Egmont (1788) e divenuti celebri come Canzoni di Kldrchen.
Entrambi risalgono all’agosto del 1870 e sono pubblicati postumi nel numero speciale di
“Literaturnoe nasledstvo”, interamente dedicato a Goethe in occasione del primo
centenario della sua morte (Tolstoj 1932).!7 Le traduzioni, oltre a testimoniare la profonda
familiarita con il linguaggio poetico di Goethe, prefigurano un dialogo intertestuale che si
estende anche alla produzione lirica di Tolstoj. Chiare riprese goethiane, infatti, si
riscontrano in una delle prime e in una delle ultime prove poetiche di Tolstoj, segno del
costante dialogo con ’opera del poeta tedesco: Ty znaes’ kraj, gde vse obil’em dysit
(Conosci il paese, dove tutto copiosamente respira, anni 1840) e To bylo ranneju vesnoj...
(Era linizio della primavera..., maggio 1871). La prima poesia ¢ una palese parafrasi —
non solo compositiva, come osservano Zirmunskij e Jampol’skij, ma anche tematica —
della Canzone di Mignon (1795), incluso in Gli anni di apprendistato di Wilhelm Meister:
si tratta di un componimento poetico dedicato all’Ucraina, verso la quale il poeta nutre un

15 Secondo la ricostruzione di Lirondelle, Tolstoj soffriva di forti nevralgie e talvolta scriveva in uno stato di
incoscienza, un fenomeno comune anche a Goethe, come si legge nelle Conversazioni con Goethe (1836)
di J. P. Eckermann, opera ben nota a Tolstoj, tanto da fare pensare a un’emulazione del poeta di Weimar
(Lirondelle 1912, p. 317, nota 1).

16 Le due ballate di Goethe risalgono al 1797.

7Le due Canzoni di Klirchen tradotte da Tolstoj chiudono la sezione dedicata alle Traduzioni inedite da
Goethe ¢ sono precedute da Il Dio e la Baiadera nella versione di N. G. CernySevskij risalente al 1852
(Cernysevskij 1932).



236 DONATELLA DI LEO

sentimento di nostalgia, visto che, a partire dal 1834, egli ¢ costretto a frequenti soggiorni
all’estero, in particolare in Germania, in qualita di funzionario imperiale. A livello
compositivo lo schema della canzone ¢ ampliato con cinque strofe aggiuntive rispetto alle
tre di Goethe, ma lo spirito rimane invariato, come si evince dalle stanze qui riportate:

Ty znaes’ kraj, gde vse obil 'em dysit Conosci il paese, dove tutto copiosamente respira

Conosci il paese, dove tutto copiosamente respira
Dove i fiumi scorrono piu puri dell’argento
Dove la brezza della steppa muove il manto erboso
Nei ciliegeti affondano le cascine,

Fra i frutteti gli alberi si piegano alla valle

E fino a terra pende il loro frutto pesante?

TsI 3HACIIIE Kpald, T/I€ BCE OOMITHEM JBIIINT,
I'me pexu nmproTcs guie cepedpa,

I'e BeTEpOK CTEMHOW KOBBUIH KOJBIIIET,

B BHIIHEBEIX pomiax TOHYT XyTOpa,

Cpenu catoB epeBbs THYTCS JI0ITY

W 10 3eMiIM BUCUT UX IIJIOJ TSOKEIIBINA?

[] [...]

La, 1a anelo con tutto il cuore

La, dove al cuore era leggiadro

Dove una corona di fiori intreccia Marusja
I vecchi tempi canta il cieco Gricko

E i giovani, vagando sul campo spianato,
Soffiano la polvere con gesto allegro!

Tyna, Ty1a BceM cepALeM st CTPEMITIOCS],
Tyna, rae cepaiy ObUIO Takx JIETKO,

I'ne n3 1BeTOB BeHOK muieTeT Mapycs,

O crapune noer cienou I'puiiko,

W mapyOku, Kpy»Kach Ha ITOKHE T JKOH,
B3phIBaroT NbLIb BECENO0 NPUCS KO !
(Tolstoj 2017-2018, vol. 1, p. 223).1®

Il secondo componimento si configura come una “piccola pastorale”, definizione che lo
stesso Tolstoj usa nella lettera a Boleslav M. Markevi¢ del 20 maggio 1871, dove accenna
a una possibile traduzione di Mayfest (Festa di maggio, 1771; Jampol’skij 1969, p. 624).
Si tratta, in realta, di una rielaborazione: il testo poetico di Tolstoj consta di sole sei strofe,
a fronte delle nove di Goethe, ma il risultato ¢ comunque di notevole efficacia, come si
puo notare dai versi di seguito riportati anche in italiano per facilitare un immediato
raffronto:

Goethe, Mayfest

[...]

Und Freud’ und Wonne

Aus jeder Brust.

O Erd, o Sonne!

O Gliick, o Lust! (Goethe 1775)

Wie herrlich leuchtet Come risplende

Mir die Natur! A me la natura!

Wie glinzt die Sonne! Come brilla il sole,
Wie lacht die Flur! Come ride il campo!

[...]

E letizia e godimento
da ogni petto.

O terra, o sole!

O felicita, o volutta!

Tolstoj, To bylo ranneju vesnoj...

Era l'inizio della primavera

To GbUTO paHHEIO BECHOMH,
Tpasa exBa Bcxoamia,

Pyubu Teknu, He mapui 3HOH,
W 3eneHs poll CKBO3MIA,

Era I’inizio della primavera

L’erba spuntava appena

I ruscelli scorrevano, senza soffio d’arsura,
e il verde dei boschetti riluceva;

13 Pubblicata per la prima volta su “Sovremennik” (1854), 4, pp. 134-136.



Mito europeo e intertestualita faustiana nel Don Giovanni di A. K. Tolstoj 237

[...] [...]

To Ha 11060BH MOIO B OTBET Al mio amore in risposta

ThI ormycTrna BEXIbI — Tu abbassasti le ciglia.

O >xu3Hb! 0 nec! o conmHna ceer! O vita! O selva! O luce del sole!
O roHOCTB! 0 Hazex/bI! O giovinezza! O speranze!

(Tolstoj 2017-2018, vol. 1, p. 109).

Nel 1869, in occasione della rappresentazione del dramma Lo zar Fédor loannovic,
Tolstoj torna a Weimar, dove ¢ accolto con favore dal Granduca, dalla famiglia del
ministro russo Mejendorf, nonché¢ da attori e artisti che lo paragonano a Goethe e
Shakespeare (Lirondelle 1912, p. 255).

Probabilmente il soggiorno a Weimar e il rinnovato contatto con i luoghi goethiani
riaccendono in lui I’interesse per il Faust e per il progetto di traduzione dell’opera al quale
pare avesse meditato a lungo. Una lettera di Sof’ja Andreevna a Fet (che nel frattempo
aveva concluso la sua traduzione del Faust), datata 6 febbraio 1881, conferma infatti che
lo scrittore aveva piu volte pensato di tradurre integralmente il capolavoro goethiano:
“Questo lavoro mi ¢ molto caro. Diverse volte Tolstoj vi ha pensato e I’ha persino
incominciato. Ne abbiamo parlato a lungo. Sono felice che Voi, proprio Voi, ci siate
riuscito”.!” Che il progetto risalisse a molti anni prima si trova conferma nella lettera di
Tolstoj a Markevi¢ del 15 dicembre 1869, contenente due frammenti, il primo tratto dalla
Notte di Valpurga (Faust I), il secondo dall’ Atto terzo (Faust II):

Kak Mecs1] HenonHbIH, anblii KpyT, Come si leva triste il disco della luna
Bcexonst Tak mo3aHO, TypHO OCBEIIAET Mancante, rosso di fuoco tardivo,
Hamr tpynmustit myts... (Tolstoj 2018, vol. 5, p. | e male fa lume (vv. 3851-3853).
386).

To npeuwmii stec. ly® MOIIHBII CBOGHPaBHO Sono foreste antiche! La quercia s’indura potente,
Hapx cykoM Cyk KpHBHT B KyJIpsIX BETBEH; ramo con ramo s’intrica tenace.

Kiien, coka moiH, BOCXOUT K HEOY IITaBHO Ricco di dolci linfe il tenero acero

N6 gucto urpaer Homero cBoeit (Tolstoj 2018, vol. | Si leva in pure linee, scherza col proprio peso (vv.
5, p- 387). 9542-9545).

Purtroppo la traduzione non si ¢ conservata, ma le testimonianze confermano che Tolstoj
conosceva ’opera molto bene. Dalla costante attenzione che egli riserva alla scrittura
goethiana si deduce che, piu che un’influenza episodica, Goethe e il suo Faust diventano
un vero e proprio paradigma creativo destinato a riflettersi nel Don Giovanni.

3. Il Don Giovanni tolstoiano

Don Giovanni ¢ la prima importante opera di Aleksej Tolstoj. Composto tra il 1859 e il
1860, il “poema drammatico” — cosi definito dallo stesso autore — fu pubblicato per la
prima volta nell’aprile 1862 sul “Moskovskij vestnik” (Tolstoj 1862, pp. 581-692).2°
L’opera si articola in un Prologo, una Prima e una Seconda parte, con un Epilogo
successivamente espunto nell’edizione definitiva del 1867. Per agevolare la lettura
conviene ricordarne in sintesi la trama.

19'S. A. Tolstaja, Pis 'mo A. A. Fetu (5 febbraio 1881; cit. da Jampol’skij 1969b, p. 661).
20 Nel presente saggio si fara riferimento all’edizione contenuta in Tolstoj (2017-2018, vol. 3, pp. 5-116).



238 DONATELLA DI LEO

Nel Prologo sette spiriti celesti scendono sulla terra e inneggiano al Creatore insieme agli
elementi della natura. Satana rivendica I’anima del quindicenne Don Giovanni, promettendogli
la donna perfetta, mentre gli spiriti celesti cercano di sottrarlo alla dannazione.

Nella Prima parte 1’azione si svolge dieci anni dopo rispetto al Prologo: Don Giovanni ¢
ricercato dalla Santa Inquisizione nella Siviglia del Cinquecento con I’accusa di eresia per aver
liberato un morisco destinato al rogo.?! Leporello, minacciato di tortura, pur di non tradire il
suo padrone, lo avverte del pericolo, esortandolo a lasciare la Spagna. Ma Don Giovanni,
innamorato di Donna Anna, rifiuta di esiliarsi. Il padre della giovane, Don Alvaro, temendo
per la figlia, promessa sposa al libertino, affida a Don Ottavio il compito di proteggerla. Prima
di recarsi all’appuntamento presso la fontana, dove deve giurare fedelta nuziale, Don Giovanni
canta una serenata a Niseta, una donna di facili costumi, oltraggiando I’onore di Donna Anna.
Nel duello che segue il Commendatore (Don Alvaro) resta ucciso davanti alla figlia.

Nella Seconda parte Don Giovanni e Leporello, fuggiti da Siviglia, vengono raggiunti dal
morisco Boabdil, inviato dall’Inquisizione per uccidere Don Giovanni. Questi, tuttavia, lo
accoglie nel suo palazzo in nome di una comune aspirazione alla liberta. Intanto Donna Anna
maledice Don Ottavio per non aver vendicato il padre. Tornato a Siviglia per sedurre 1’amata,
Don Giovanni nel cimitero assiste all’apparizione di Satana che reclama la sua anima e invita
beffardamente la statua del Commendatore al banchetto d’addio che organizzera a Cadice alla
vigilia della partenza. Durante la serata sopraggiunge Donna Anna mascherata, che lo implora
di ravvedersi e gli annuncia il proprio suicidio. Quando egli riconosce I’amore salvifico della
donna, appare la statua del Commendatore che lo invita al pentimento, rivelando
I’avvelenamento di Donna Anna. Disperato, Don Giovanni sfida la morte e gli inferi e
soccombe.

Nel finale della prima versione gli spiriti difendono I’anima di Don Giovanni, mentre
Satana ordina alla statua del Commendatore di afferrare il seduttore per trascinarlo verso
la dannazione. L’eroe, ormai convertito, ¢ salvato. Nell’Epilogo Don Giovanni appare
nelle vesti di un frate penitente che muore accompagnato dal coro dei monaci, i quali
intercedono per la sua anima:

la carne a lungo indocile alla vita

si fara presto polvere;

la lotta dell’antico irriverente

avra ben presto fine;

grazia dunque colui che ¢ afflitto,

ed ora sottomesso alla fede,

il servo Tuo che il mondo perituro
lascia per quello imperituro! (p. 291)??

A tre mesi dalla pubblicazione, Tolstoj invia alla redazione del “Moskovskij vestnik” La
scena rifatta tratta dal Don Giovanni nel corpo della Lettera all’editore in cui interpreta
polemicamente il proprio dramma come espressione di “arte pura” in contrapposizione
“all’indirizzo pratico di una letteratura” socialmente impegnata, pur riconoscendo la
congruenza del contenuto con alcuni problemi contemporanei (Tolstoj 1862, p. 216). Nella
Lettera, che contiene anche un rifacimento della scena nel cimitero, egli coglie I’occasione
per difendersi dalle accuse che gli erano state mosse:

Mi si accusa di imitazione del Faust. Con il cuore in mano dico che questa insinuazione, che si
riferisce invece solo al Prologo, non mi sembra importante. [...] Nel Don Giovanni, come nel
Faust, sono portati sulla scena lo spirito malvagio e gli spiriti buoni, ma essi parlano in

21 moriscos erano i musulmani di Spagna che, fra il 1492 — anno della fine della Reconquista — e il 1526,
abbracciarono forzatamente la religione cristiana. La denominazione ebbe una connotazione dispregiativa
fino alla loro definitiva espulsione (1609-1614).

22 Qui € oltre le citazioni sono tratte dall’edizione italiana (Tolstoj 2003), indicando tra parentesi nel testo il
numero delle pagine.



Mito europeo e intertestualita faustiana nel Don Giovanni di A. K. Tolstoj 239

maniera del tutto diversa. Il significato del Prologo nel Faust ¢ la lotta nell 'uomo tra luce e
tenebre, tra bene e male. Il significato del Prologo del Don Giovanni sta nella necessita del
male che sgorga organicamente dall’esistenza del bene. La forma stessa del Prologo del Faust
non appartiene esclusivamente a Goethe, ma ricalca i misteri medievali e per questo ¢
patrimonio di tutti gli scrittori (Tolstoj 1862, p. 217; corsivo nel testo).

Tolstoj prosegue la propria difesa suggerendo un’analogia parziale tra i suoi personaggi e
quelli goethiani, limitata pero alla figura di Satana, accostata a Mefistofele per il registro
linguistico basso e sboccato:

Credo che, poiché il male ¢ contrapposizione al bene, sia meglio attribuirgli una lingua che
contrasti il bene. Questo mi ha spinto a scegliere per Satana non la lingua elevata, bensi
I’ironia e la trivialita; in questa prospettiva presenta un’affinita con Mefistofele. [...] Persino
la loro natura ¢ diversa: Mefistofele ¢ pit umano, piu simile a una persona, secondo I’idea
chiaramente espressa da Goethe, egli ¢ un diavolo puramente terrestre: Von Sonn’ und Welten
weiss ich nichts zu sagen, / Ich sehe nur wie sich die Menschen plagen.?? Satana, nel Don
Giovanni, rappresenta un concetto distorto di male. La loro visione del mondo diverge
completamente. Mi sembra che, al di la della semplice forma esteriore del discorso, non
abbiano nient’altro in comune (Tolstoj 1862, p. 218).

Se da un lato Tolstoj attribuisce al personaggio di Satana una coloritura linguistica affine a
quella di Mefistofele, dall’altro nega recisamente qualsiasi ascendenza faustiana del suo
Don Giovanni, che egli dichiara essere

molto piu simile all’eroe di Tirso de Molina, Moli¢re, Byron, Puskin e soprattutto al
personaggio modellato dall’abate Da Ponte per I’opera mozartiana. [...] Per quanto riguarda il
contenuto del dramma, non vi ¢ alcuna imitazione. L’anelito di Faust consiste nella sete di
infinito e si manifesta specialmente nell’insaziabilita della conoscenza. Don Giovanni anela al
bello, che rappresenta solo una delle possibili modalita dell’infinito, e riversa tale tensione
nell’amore per la donna. 11 fine ultimo di entrambi ¢ la compiutezza, ma i loro percorsi sono
diversi, cosi come differenti sono le loro disposizioni psichiche, sicché qualunque
accostamento risulta impossibile. La scena [del cimitero], proposta come continuazione
dell’idea del Prologo, potra forse giustificarmi e sollevarmi dal sospetto di aver compiuto un
assalto sacrilego alla grande opera di Goethe (Tolstoj 1862, pp. 217-218).

Nonostante Tolstoj si sia premurato di respingere I’accusa di aver imitato il Faust, il suo
Don Giovanni non ¢ esente da elementi riconducibili al poema goethiano. Come osserva
Paola Ferretti, “nella ricezione del poema drammatico di Tolstoj la matrice faustiana ¢
sempre stata evidentissima gia ai contemporanei del conte” (Ferretti 2003, p. 44).

I pareri dei critici in tal senso, pero, sono stati discordanti. Per esempio, in Italia
Arturo Farinelli, nel 1896, deplora la “faustianitda” del Don Giovanni, affermando che
Tolstoj “ha incappucciato il suo eroe alla Fausto [...]. E un idealista illuso che, come il
fratello Fausto, si da a Satana, ed ¢ lanciato nel vortice della vita, d’amore in amore”.?* Un
secolo piu tardi, Eridano Bazzarelli, con tono meno polemico, riconosce invece nel Faust
un modello non soltanto compositivo:

23 “Non so dir nulla di soli e di mondi: / vedo soltanto come gli uomini si affannano” (Goethe, Faust, vv.
279-280: Prologo in cielo). In tedesco nel testo. Qui e oltre, per un rimando pit immediato al Faust, sara
indicato il numero dei versi tra parentesi subito dopo la citazione. L’edizione italiana dalla quale si cita ¢
Goethe (1970).

24 Farinelli (1946, pp. 215-216) vede un’analogia tra la prima parte del Faust e le prime scene del Don
Giovanni tolstoiano (Prologo, seduzione di Donna Anna, uccisione del Commendatore).



240 DONATELLA DI LEO

Difatti il Don Giovanni di Tolstoj ¢ un “cercatore della verita” (qui sotto I’aspetto del “vero
amore”). Il Don Giovanni di Tolstoj ¢ pure, come il Faust goethiano, tutto teso nell’ansia
romantica di raggiungere 1’Oscuro ¢ 1’Inattingibile. L’influenza diretta del Faust la si ha in
alcune scene (per esempio nel Prologo o nella figura stessa di Satana) (Bazzarelli 1980, pp.
150-151).%

Dello stesso avviso ¢ Giacoma Strano: “L’interpretazione del personaggio ¢ tratta dal Don
Juan di Hoffmann, il finale dalla cosiddetta ‘leggenda di Siviglia’; tuttavia il vero modello
¢ il Faust di Goethe” (Strano 1989, pp. 13-14).

Il Don Giovanni tolstoiano recepisce, come dichiara lo stesso autore, ’intera
tradizione europea e russa attraverso il rimaneggiamento di alcuni testi fondativi, da Tirso
de Molina a Hoffmann e Puskin.?® Va ricordato che il racconto di Hoffmann (Don Juan.
Eine fabelhafte Begebenheit, die sich mit einem reisenden Enthusiasten zugetragen, 1813)
era stato pubblicato in traduzione russa nel 1838,%” mentre I/ convitato di pietra di Puskin
era apparso gia nel 1833. Come osserva Karpiak, “la continuitd cronologica naturalmente
aveva incitato taluni critici a cercare un collegamento diretto tra le due opere” (Karpiak
1983, p. 128).

Il poema ¢ dedicato alla memoria di Mozart e Hoffmann, suoi riconosciuti
predecessori, ai quali Tolstoj rende omaggio anche attraverso 1’epigrafe tratta dal racconto
Don Giovanni. Favolosa avventura accaduta a un Viaggiatore Entusiasta di Hoffmann.??
Paola Ferretti definisce questa operazione una “rilettura della rilettura hoffmanniana”
(Ferretti 2003, p. 25): Tolstoj, infatti, rilegge il Don Giovanni di Mozart-Da Ponte
attraverso il prisma del racconto fantastico, innestando sul canovaccio hoffmanniano un
eroe romantico, un cercatore dell’ideale e dell’assoluto, che si scontra continuamente con
la volgarita del reale.

Secondo Ferretti, Hoffmann ¢ il primo a mettere in relazione le cadute di Don
Giovanni con le tentazioni del demonio, poiché ¢ il diavolo stesso a indurlo a confondere
la tensione verso 1’assoluto con il piacere sensuale, fino a fargli percepire la vita come
piatta e priva di significato (Ferretti 2003, p. 27). Tuttavia, come osserva Marola, nella
scrittura tragica di Hoffmann si riconoscono intersezioni intertestuali faustiane che ne
permettono la lettura come una sintesi dei due miti (Marola 2017, p. 2).

La coincidenza di situazioni, ambientazioni e battute, nonché alcune caratteristiche
dei personaggi, rivelano 1’aderenza del racconto hoffmanniano al Faust I (1808). Don
Giovanni, alla fine del primo atto, assume “per un istante la fisionomia di Mefistofele”
(Hoffmann 1969, p. 61); I’epilogo tragico del secondo atto si svolge in una stanza gotica
che richiama la camera gotica di Faust nella scena Notte; e ancora, nella seconda parte del
racconto, le parole dell’Entusiasta appena rientrato nella sua stanza d’albergo (“Ma in
camera mia che afa, che tanfo, che senso di oppressione!”; Hoffmann 1969, p. 66)

25 Questa osservazione ricalca il giudizio di Jampol’skij: “Tolstoj ha avvicinato Don Giovanni a Faust,
avendolo trasformato in un singolare cercatore della verita e dotato allo stesso tempo di quel tormento
romantico per qualcosa di oscuro e irraggiungibile. In alcune scene e in alcuni personaggi del Don
Giovanni (specialmente nel Prologo e nel personaggio di Satana) I’influenza del Faust di Goethe ¢
indubbia” (Jampol’skij 1969a, p. 41).

26 Sulla ricostruzione delle possibili fonti del Don Giovanni di Tolstoj si veda Ferretti (2003) e Gébler (1992,
pp- 317-342; 2020, pp. 47-56).

27 Come scrive Belinskij (1955, vol. 8, p. 292), il racconto fantastico di Hoffmann “¢ stato tradotto nel
numero 4/1838 dell’Osservatore moscovita con il medesimo titolo apposto dall’autore: Don Giovanni,
avventura accaduta a un viaggiatore entusiasta. Tradurre Hoffman ¢ un grande compito, specialmente
tradurre il suo Don Giovanni, che a livello di contenuto € una critica al Don Giovanni di Mozart, a livello
formale ¢ invece una grande opera d’arte”.

28 Si riporta il titolo della traduzione di Pinelli (Hoffmann 1969, pp. 60-76).



Mito europeo e intertestualita faustiana nel Don Giovanni di A. K. Tolstoj 241

riprendono quasi letteralmente la battuta di Gretchen, allorquando percepisce la presenza
del diavolo (“Che afa, che aria di chiuso, qui”, v. 2753).%

I1 rapporto di stretta contiguita con il Don Giovanni di Hoffmann, che a sua volta si
alimenta a Mozart e Goethe, costituisce il punto decisivo sul quale si misura la
sovrapposizione dei modelli di Faust e Don Giovanni, che prende forma concreta nel
dramma di Tolsto;j.

Come sottolinea Ferretti, la commistione tra il mito faustiano e quello
dongiovannesco non ¢ un tratto originale: vi si erano gia cimentati Nikolaus Vogt (Der
Férberhof oder Die Buchdruckerei in Mainz, 1809),%° Christian D. Grabbe (Don Juan und
Faust, 1829) e Nikolaus Lenau, autore di due opere distinte, Faust (1834) e Don Juan
(1851). Michele Cometa (2007, p. 965) sostiene che il Don Giovanni della tragedia in
quattro atti di Grabbe ¢ di fatto Faust stesso, per la comune tensione verso 1’ideale. Grabbe
riunisce in una sola opera “i due grandi mitologemi del desiderio moderno, quello del
‘sapere’ e quello della ‘sensibilita’ (leggi: sessualita)”, determinandone una declinazione
nichilistica. Se in Grabbe i due mitologemi sono incarnati da due personaggi distinti, in
Tolstoj confluiscono in un’unica figura, Don Giovanni.

Tolstoj non ignora nemmeno la tradizione del cosiddetto Don Giovanni pentito,
ispirata alla vicenda di Miguel de Mafara — morto nel 1679 dopo aver rinnegato la vita
dissoluta — rielaborata da Prosper Mérimée nel racconto Le anime del Purgatorio (1834;
Weinstein 1978, pp. 104-118).>! Secondo Smeed (1990, p. 102) Tolstoj avrebbe preso
spunto proprio da questo testo per I’Epilogo, sebbene nelle lettere a Markevic¢ degli anni
1860-1861, che documentano le ragioni che portano lo scrittore a precise scelte nel suo
poema drammatico, egli dichiari di essersi rifatto alla leggenda sivigliana e alle Leggende
spagnole di Washington Irving. Anche Sel’¢enok (2014, p. 207) concorda con I’ipotesi di
Smeed, individuando nel racconto di Mérimée il primo nucleo unificante della
problematica faustiana e dongiovannesca, visto che in esso compaiono sia il motivo del
patto con il diavolo sia quello del pentimento finale.

Ferretti rileva inoltre che il racconto di Iriving Don Juan: A Spectral Research
(1841) puo aver ispirato il pentimento di Don Giovanni, ipotesi plausibile se si considera
che nessun personaggio dongiovannesco si era pentito prima, ¢ nemmeno il Faust
goethiano conosce un pentimento in senso stretto.

Alcuni chiarimenti sulle intenzioni del dramma provengono dallo stesso Tolstoj
che, nella corrispondenza con Markevic, illustra il piano dell’opera, spiega la necessita
drammatica dell’intreccio e respinge le richieste del critico di modificare taluni personaggi
o espungere alcune scene, tra cui I’Epilogo. Nella lettera del 20 marzo 1860 Tolstoj scrive
che il poema “sara dedicato alla memoria di Mozart e di Hoffmann, che per primo ha
scorto nel Don Giovanni un cercatore dell’ideale e non un semplice donnaiolo” (Tolstoj
2017-2018, vol. 5, p. 113). Nella lettera del 10 giugno 1861, inoltre, aggiunge che Don
Giovanni ama con trasporto, ma il suo amore resta inappagato, deluso da tutte le donne

2 Un primo approccio intertestuale ¢ offerto nella dettagliata tesi di laurea di Masiello (2000-2001, in
particolare il cap. 11.4.1: Progettazione e costruzione: il back-stage di un colloquio a tre. Il prologo, gli
angeli e le diavolerie di un “Faust ispanico”, pp. 81-90). Ringrazio l’autrice per aver messo a
disposizione la sua tesi per il presente lavoro.

30Si tratta della seconda parte del poema Die Ruinen am Rhein (Le rovine sul Reno, 1809), rimasta
incompiuta. Nella prefazione a questa opera Vogt espone il suo progetto di presentare in Faust la lotta tra
il Bene e il Male, il Cielo e I’Inferno, il Cristianesimo e il Paganesimo, in Don Giovanni le volutta
sensuali, per cui 1’eroe si chiamera Faust o Don Giovanni a seconda del desiderio del momento
(intellettuale/spirituale oppure sensuale/carnale; de Bévotte 1906, p. 415).

31T personaggi di Giovanni Tenorio, incallito burlatore, ¢ Don Miguel Mafiara, pentito e salvato, sono
effettivamente fusi da Mérimée (Silvestri 2006, pp. 63-77).



242 DONATELLA DI LEO

che ha incontrato. Eppure, “la fede nell’amore gli ritorna ogni volta che cede al
sentimento, e nella scena con Donna Anna egli cede al sentimento, nonostante poco prima
fosse intenzionato a sedurla” (Tolstoj 2017-2018, vol. 5, p. 131; corsivo nel testo).

L’insistenza di Markevi¢ nel proporre il ritocco di alcune scene mirava a eliminare
“personaggi inattivi e inutili”’, come Satana e gli angeli, concepiti da Tolstoj in una
dimensione corale. Lo scrittore difende invece la loro funzione simbolica:

Essi non sono attori nel dramma, ma costituiscono un coro. Nel Prologo sono utili per
sviluppare I’idea della necessita del male, un pensiero che campeggia in tutta la scena, mentre
nel cimitero il loro ruolo ¢ quello di gettare luce sulla natura dei sentimenti di Don Giovanni.
L’influenza che essi hanno su Don Giovanni non ¢ immediatamente percepibile, ma esiste.
Satana gli mostra I’immagine di una donna, gli angeli si rivolgono al suo cuore o alla sua
coscienza in un momento di quiete, per esempio durante il sonno (Tolstoj 2017-2018, vol. 5, p.
132; corsivo nel testo).

Markevi¢ invita Tolstoj a cambiare anche il finale, ma il poeta vi si oppone fermamente,
spiegando che la conversione di Don Giovanni e il suo pentimento sono il frutto
dell’amore di Donna Anna, morta avvelenata per lui: ¢ il sacrificio della donna ideale a
ridonargli la piena coscienza.

Concludendo la discussione il giorno successivo (Lettera a Markevi¢ del 11 giugno
1861), Tolstoj riassume il significato simbolico del suo dramma:

Don Giovanni cerca un ideale, non lo trova e, irritato, sfida il Creatore, si fa beffe delle sue
creature e le calpesta. Incontra Donna Anna, ma anche in questo incontro egli scorge soltanto
un’avventura amorosa, perché non crede affatto nell amore. Le parole di Donna Anna, poco
prima che lo abbandoni nell’ultima scena, lo colpiscono come una preghiera. Nell’istante in
cui la perde, comprende di amarla, ma ¢ ormai troppo tardi: la statua del Convitato appare per
aprirgli definitivamente gli occhi, come era stato stabilito nel cimitero. Questa figura non ¢
una creatura di pietra né lo spirito del Commendatore: ¢ una forza astrale, esecutrice di una
sentenza, una potenza che serve tanto il male quanto il bene e che ricompone le contraddizioni
tra la volonta di Satana e quella degli angeli (presupposto gia delineato nella scena del
cimitero), un’idea cabalistica ricorrente nelle opere dell’ermetismo [...]. Satana non puo
impadronirsi di Don Giovanni con le proprie mani, ha bisogno di un intermediario e la statua
invitata da Don Giovanni si presta a questo ruolo. La possessione non avviene in senso fisico,
ma in senso esclusivamente spirituale, in forma marcatamente simbolica (Tolstoj 2017-2018,
vol. 5, p. 135; corsivo nel testo).

Dalla corrispondenza si deduce che Markevi¢ disapprovasse la soluzione del pentimento e
della conversione del protagonista, ma Tolstoj ribadisce la propria scelta: “L’importante ¢
che il lettore comprenda che ¢ la morte di Donna Anna ad aprire gli occhi a Don Giovanni,
e se non 1’ho espresso abbastanza chiaramente, sono pronto a dirlo in maniera piu
esplicita” (Tolstoj 2017-2018, vol. 5, p. 136.). Proprio in questa precisazione si puod
riconoscere la funzione simbolica dell’Eterno Femminino che, nel Faust goethiano, svolge
un ruolo decisivo quale principio salvifico e mediatore tra umano e divino. Anche in
Tolstoj la figura di Donna Anna rappresenta 1’elemento spirituale che redime I’uomo e gli
restituisce il senso dell’amore come valore universale.

L’opera non ottenne a suo tempo ’accoglienza che avrebbe meritato, forse perché
oscurata dalla fama del Convitato di pietra di Puskin o, piu probabilmente, per il mutato
clima culturale. Nemmeno a inizio secolo I’opera avrebbe incontrato il favore della critica
[Andrej Belyj defini I’opera una “apatica schifezza” (1930, p. 317)].



Mito europeo e intertestualita faustiana nel Don Giovanni di A. K. Tolstoj 243

Negli ultimi decenni dell’Ottocento il poema conobbe una fortuna indiretta grazie
ad alcune composizioni musicali:> I’esempio piu celebre ¢ la Serenada Dona Zuana
(Serenata di Don Giovanni, op. 38, n. 1), composta da Cajkovskij nel 1877, che contribui
a rinnovare l’interesse per il poema tolstoiano e a fissarne nella memoria culturale il
carattere lirico e romantico. Durante la vita dell’autore il dramma non fu mai messo in
scena: nel 1891 la censura lo vietd e soltanto dieci anni dopo alcune scene furono
rappresentate al Teatro Aleksandrinskij.

4. Le contaminazioni faustiane

L’analisi comparativa rivela interferenze faustiane nel Don Giovanni di Tolstoj
principalmente su tre livelli: compositivo, scenico e tematico.

Un confronto con la struttura del Faust mostra come Tolstoj segua, con i dovuti
adattamenti, lo schema del poema goethiano: Dedica, Prologo, Prima parte, Seconda parte.
La corrispondenza tra il Prologo del Don Giovanni ¢ il Prologo in Cielo del Faust € molto
palese. In Goethe il Signore fa una scommessa con Mefistofele:

Quella mente, distoglila dalla sua fonte prima
e, se ti riesce di prenderlo, volgilo

giu con te per la tua via.

E a te vergogna quando dovrai ammetterlo:

un uomo buono nel suo oscuro intimo impulso
sa bene qual ¢ la via retta (vv. 324-329).

Nel Don Giovanni di Tolstoj, invece, sono gli spiriti buoni, assimilabili al Signore, a
ingaggiare una scommessa con Satana sulla sorte del giovane protagonista sotto forma di
duello verbale: “Scacciamo nebbia e tenebre dai giovani pensieri, / € che compaia a lui la
via del vero!” (p. 83). La Voce, che precede I’apparizione di Satana, si autodefinisce come
“I’ombra in pittura. Lo sfondo scuro dei quadri, / [...] il nulla, la negazione della vita» (p.
71), una chiara eco dell’autorappresentazione di Mefistofele come “lo spirito che sempre
dice no” (v. 1338).

Come Mefistofele, Satana tenta Don Giovanni attraverso il piacere dei sensi e
conclude il dialogo con gli spiriti sancendo una scommessa:

Credetemi, alla gente servon tali spinte,
come ¢ utile il galvanismo ai malati,

e se al mondo non vi fosse il diavolo,
non vi sarebbero neppure i santi! [...]
Vedremo chi la spuntera! (p. 74)

Nel Prologo in Cielo il Signore affida a Mefistofele un compito analogo:

L’attivita dell’'uomo puo troppo facilmente

rilassarsi; gli piace il riposo assoluto.

Per questo gli do tale compagno volentieri

che lo punga e lo stimoli e operi da demone (vv. 340-343).

Anche Satana, in Tolstoj, riceve il medesimo mandato di tentatore, con il fine di indurre
Don Giovanni a cercare “il celestiale in terra” (p. 81):

32 Piui della meta dei suoi versi sono stati musicati (Jampol’skij 1969a, pp. 22-23).



244 DONATELLA DI LEO

Che con eterna sete
cerchi sempre nuovo ideal nelle braccia d’ognuna!

[...]

e perda il senno, il cercator dell’ideale (ibid.).

Mentre il Signore riconosce in Faust un suo servo, gli spiriti informano Satana che “Don
Giovanni ¢ ’eletto del Creatore” (p. 79), sottolineando il suo destino di predestinato alla
salvezza.

Satana ricompare nella scena Penombra. Cimitero della Seconda parte, tra le
tombe, mentre Leporello attende il padrone. Egli tira le somme della vicenda insieme agli
spiriti celesti, proclamando la vittoria delle tenebre su Don Giovanni, incapace di
riconoscere la sacralita dell’amore di Donna Anna “che adesso avrebbe potuto salvarlo”
(p. 209). Si stabilisce gia da questo punto un legame diretto tra Donna Anna e 1I’Eterno
Femminino goethiano, principio salvifico che redime Faust. In questa resa dei conti,
Satana rivela il carattere duplice di Don Giovanni, calibrato sulla doppia anima di Faust
(laddove nella tradizione dongiovannesca il protagonista ha sfumature prettamente
edonistiche): “il suo cammino ¢ doppio, / lui stesso, a quanto pare, si divide” (p. 211). In
Goethe questa doppiezza ¢ riconosciuta da Faust stesso nel dialogo con Wagner
sull’insaziabilita della brama di conoscenza:

Dentro il cuore, ah, mi vivono due anime
e una dall’altra si vuole dividere.

L’una, in sua dura avidita d’amore,

si stringe con tenaci organi al mondo,
potente ’altra dalla polvere si leva

ai campi ermi degli avi (vv. 1112-1115).

Tornando al Don Giovanni, si nota che al termine della disputa nel cimitero ¢ stipulato una
sorta di patto tra gli spiriti e la figura nebulosa posta da Satana a totale servizio del
burlatore. Lo scopo di tale affidamento ¢ la dannazione del protagonista. Gli spiriti,
tuttavia, stabiliscono una clausola di salvezza:

Nel terribile istante

in cui Don Giovanni sara sull’orlo dell’abisso,
recagli un estremo ammonimento, e smaschera
I’inganno dello spirito delle tenebre innanzi a lui.
Soltanto se lui ricusera il vero

si compia pure il suo destino! (p. 225).

La funzione della figura nebulosa corrisponde a quella di Mefistofele che stringe un patto
con Faust e si fa suo servitore secondo le condizioni dettate dallo stesso Faust:

Se mai prendero requie su un letto di pigrizia
sia per me la fine, allora!

Se potrai illudermi a segno

che io sia gradito a me stesso,

se mi potrai, nel piacere, ingannare,

sia quello il mio ultimo giorno! T offro questa scommessa.
[...]

Dovessi dire all’attimo:

«Ma rimani! Tu sei cosi bello!»

allora gettami in catene,

allora accettero la fine!

[...]



Mito europeo e intertestualita faustiana nel Don Giovanni di A. K. Tolstoj 245

per me finisca il tempo! (vv. 1692-1706)

Gli effetti del patto sono affidati, come si vede, ad agenti diversi, ma producono
conseguenze analoghe: per Don Giovanni la condanna dipende dalla mancata conversione,
per Faust dall’appagamento del desiderio. Pur non essendo I’interlocutore diretto del
diavolo, Don Giovanni diventa oggetto di un accordo tra forze contrapposte, la cui
tensione si riflette nelle scelte e nella condotta di vita, talora contrassegnata da una
componente diabolica (basti pensare agli omicidi da lui commessi).

Dal punto di vista della struttura, la prima parte del poema tolstoiano comprende
sei scene, piu estese rispetto alle dodici della seconda, di dimensioni piu ridotte.
L’ambientazione per certi tratti evoca quella del Faust I: a eccezione della scena di
apertura ambientata nel Tribunale Sacro a Siviglia, la seconda scena, Stanza nel Palazzo
di Don Giovanni, si apre con il lungo monologo filosofico-esistenziale del protagonista
che richiama D’incipit del Faust I (Notte). In entrambi i casi domina la delusione: Faust ¢
stanco dello studio sterile di tutte le scienze, Don Giovanni ¢ deluso dall’amore e persino
da Donna Anna (“identica alle altre era costei!”, p. 105). Bench¢ tradito da ogni esperienza
amorosa, che non corrisponde mai all’immagine ideale, il seduttore riconosce che I’amore
puo offrirgli “I’ordine mirabile delle leggi dell’essere” (ibid.) e che, se avesse trovato il
suo ideale,

con €sso 10 un tutt’uno avrei formato

un solo anello dell’infinita catena

che unitamente a tutto 1’universo

sale incessante in alto, verso la Divinita (p. 107).

Risuona qui il motivo dell’Eterno Femminino della chiusa del Faust II. “L’eterno
Elemento Femminile / ci trae verso 1’alto” (vv. 12110-12111). Faust ¢ Don Giovanni
condividono lo stesso anelito verso una dimensione superiore.>> Come Faust, che resta
profondamente sedotto dalla bellezza di Elena e dall’innocenza di Gretchen, anche Don
Giovanni, dunque, riversa la sua brama di assoluto nella ricerca dell’amore, sebbene ne
resti tanto deluso da decidere di dare libero sfogo alle passioni, senza piu alcun freno:
“ogni cosa calpesto, / tutto abbasso € mi vendico della vita!” (p. 113). In tal modo egli
lancia una sfida aperta alle leggi e all’ordine costituito:

A chiesa, e societa, e leggi, il guanto

ho ormai gettato, una cruenta ostilita

trascorre apertamente tra noi.

[...]

Dispiegati, bandiera della mia rivolta! (p. 121).

Don Giovanni si configura, di conseguenza, come un ribelle che assume su di sé anche i
tratti del negatore ereditati da Mefistofele.

C’¢ un tratto fondamentale che lo distingue da Faust: la difesa del morisco, che
procura all’irriducibile spagnolo la condanna di eresia.>* Da questa prospettiva, il poema

33 Salomon (1907, p. 493) richiama 1 attenzione sull’influenza goethiana nel dramma e sulla corrispondenza
dei personaggi di Faust e Don Giovanni, accomunati soprattutto “dall’anelito a qualcosa di superiore, alla
verita eterna. Per raggiungere il loro obiettivo entrambi non si fermano dinanzi a niente. Faust studia tutte
le scienze umane e ne resta insoddisfatto, Don Giovanni elargisce distrattamente i suoi sentimenti
inizialmente profondi e sinceri, ma ne esce stanco e deluso”.

3*In questa persecuzione si riconosce un’eco della sorte del dottor Faust, accusato di stregoneria per aver
cercato di penetrare i misteri della vita a dispetto di ogni costrizione imposta ai limiti della conoscenza.



246 DONATELLA DI LEO

di Tolstoj si presenta come un autentico “dramma della liberta”, non piu centrato sul
libertinaggio, ma sulla ricerca della liberta in senso universale (di religione, di scelta, di
pensiero, di emancipazione dalle convenzioni sociali, di affermazione della dignita
umana).’> Nonostante il tentativo di omicidio da parte di Boabdil, infatti, Don Giovanni lo
risparmia proprio in virtu del comune sentire eversivo e miscredente, dell’insofferenza nei
confronti dell’autorita religiosa e delle convenzioni sociali. Di particolare interesse ¢
anche D’atteggiamento di Don Alvaro, il quale, pur non approvando il matrimonio della
figlia con Don Giovanni, ne rispetta la decisione, a testimonianza di una tensione etica
fondata sul libero arbitrio e non sul rispetto delle tradizioni acquisite.

Ritornando alla somiglianza strutturale, si rileva nella scena Stanza di Donna Anna
un calco funzionale della Stanza di Margherita (Faust I), contraddistinta dalla celebre
canzone di Margherita all’arcolaio, poi musicata da Berlioz, Wagner e Schubert. Nel
dialogo intercorso tra Don Giovanni e Donna Anna, il primo confessa: “il tuo sembiante /
sempre mi si parava innanzi indistinto!” (p. 127), — stabilendo, cosi, un collegamento con
I’apparizione di Gretchen sul Brocken nella Notte di Valpurga — mentre la seconda
assume il ruolo di guida morale, incarnando I’Eterno Femminino che soccorre 1’eroe
nell’ora del dubbio:

To ti soccorrero. E quando I’amore
d’ostacolo sara alle tue aspirazioni,
te le rammenterd, Giovanni, proprio io. (p. 129)

Donna Anna ¢ senz’altro accostabile alla purezza di Gretchen, una fanciulla semplice e
devota che, nonostante si macchi di infanticidio, ¢ salvata dalla misericordia di Dio.

Don Alvaro, dal canto suo, presagendo la sventura che colpira la figlia, scorge nel
volto di Don Giovanni tratti che lo avvicinano al beffardo (der Schalk), lo spirito negatore
incarnato da Mefistofele nel Prologo in Cielo, come gia aveva fatto Hoffmann:

vicino ai sopraccigli,
gioca e serpeggia, ai lati della bocca,
beffardamente lugubre una smorfia (p. 143)

La scena Notte. Passeggio accanto alla fontana ricalca, a sua volta, sia ’ambientazione di
Alla fonte che quella della seconda scena intitolata Notte del Faust I. La fontana, come da
tradizione biblica, ¢ il luogo dell’incontro, ma anche dei pettegolezzi: alla fonte
Margherita incontra Lisetta che le racconta della sorte di Barberina, sedotta e abbandonata,
prefigurazione della sorte di Margherita. Analogamente, in Tolstoj la fontana diventa
teatro di commenti e chiacchiere sul fidanzamento di Donna Anna e luogo in cui Don
Giovanni oltraggia la sacralita dell’amore cantando la serenata a Niseta, offendendo, cosi,
I’onore della promessa sposa e del Commendatore.

Un’altra corrispondenza scenica ¢ offerta nella scena del duello tra Don Alvaro e
Don Giovanni che richiama il duello tra Valentin, fratello di Margherita, e Faust (Faust I).
In entrambe le opere, 1 difensori dell’onore femminile restano uccisi dai seduttori e gli
eroi-omicidi sono destinati alla caduta.

Nella Seconda parte del poema si riconoscono ulteriori analogie
nell’ambientazione. Alcune scene del Don Giovanni (Palazzo di Don Giovanni, Galleria

35 “L’Inquisizione — scrive Ferretti (2003, pp. 25-26) — & ’occhio che spia ogni parola e ogni passo di Don
Giovanni: a buon intenditor questa cornice storica poteva suggerire interessanti riflessioni sui travagli del
libero pensiero in Russia tra le maglie della censura”.



Mito europeo e intertestualita faustiana nel Don Giovanni di A. K. Tolstoj 247

nel palazzo, Notte. Galleria aperta lungo il mare), trovano un parallelo nel Faust 11
(Palazzo imperiale, Galleria oscura, Giardino di svago). Particolarmente significativa ¢ la
“mascherata” organizzata da Don Giovanni per ingannare le guardie e 1’ufficiale andati ad
arrestarlo, che riecheggia la festa mascherata della scena faustiana Palazzo imperiale.
Gran salone, dove realta e ruoli si confondono in un gioco di travestimenti e inversioni.
Tolstoj riprende questo espediente con finalita ironiche: la mascherata diviene cosi un
mezzo per mettere in ridicolo la confessione di Don Giovanni, la cui condotta sembra
tuttavia meritare compassione.

Nel poema tolstoiano si avverte costantemente un senso di disagio dovuto al
confine labile tra serio e faceto: lo iato tra I’immagine tradizionale di Don Giovanni e la
peculiare gravita del protagonista produce infatti un evidente effetto di straniamento. Nella
scena appena citata, I’ufficiale ¢ realmente tratto in inganno dal travestimento orchestrato
dal seduttore, e questo sortisce un effetto comico insolito nell’economia complessiva
dell’opera.

Nell’ultima scena, durante il discorso di addio prima di salpare da Cadice, Don
Giovanni riafferma la sua natura inquieta e inappagata: “Non posso riposarmi! La quiete ¢
intollerabile!” (p. 269). Leporello stesso, gia dinanzi all’Inquisizione, avverte che il suo
padrone amoreggia contemporaneamente con molte donne, “quasi cercasse sempre
qualche cosa” (p. 93). Don Giovanni, come Faust, si attesta dunque come uomo del
desiderio (Kott 1996, pp. 36-50), destinato a un’inquietudine perpetua.

Nella versione definitiva, ’eroe tolstoiano, al pari di Faust, non conosce
pentimento. Il vecchio Faust, infatti, desiderando “in una terra libera fra un popolo libero
esistere” (v. 11580), ¢ salvato non per esplicita contrizione, ma per la sua tensione
inesauribile verso il bene e grazie all’intervento della Mater Gloriosa assistita da
Margherita. Allo stesso modo Don Giovanni non si ravvede, ma si autocondanna
maledicendo “preghiera, / e paradiso, beatitudine, anima” (p. 283).

Diversa ¢ invece la prima versione del finale, in cui compare ancora il

Commendatore ridotto a emissario di Satana. In quest’ottica, Don Giovanni merita la
salvezza non solo per I’avvenuto pentimento, ma anche per aver combattuto in vita il male
personificato dal Commendatore. La revisione del finale, che elimina questo elemento,
segna il punto di distacco dalla dimensione faustiana: mentre Faust ¢ redento dalla sua
aspirazione incessante, Don Giovanni si perde nel proprio nichilismo.
Infine, nell’Epilogo il canto dei frati intercede per I’anima di Don Giovanni e il suono
delle campane che accompagna il corteo funebre lascia intendere che la sua anima ¢ salva.
11 finale richiama da vicino la scena conclusiva del Faust II, Gole montane, in cui 1’anima
di Faust ¢ assunta in cielo dal coro mistico, alla presenza della Mater Gloriosa e di
Margherita che lo guida verso le sfere celesti. Donna Anna svolge un ruolo analogo nei
confronti di Don Giovanni:

Pentitevi, Don Giovanni! Non ¢ tardi!

Io so che cosa in voi rovino la fede:

voi I’estasi suprema cercavate — esiste!

Ma invano la inseguiste sulla terra,

poiché essa ¢ destinata solo al cielo (p. 275)

Quando Don Giovanni, con tono beffardo, invita Donna Anna al suo festino, ella esclama:

Sciagurato! Cieco! O Dio, o Dio!
Perdonalo! Ascolta la preghiera

di colei che danno I’anima sua!

Vado via... ¢ tempo... muoio... (p. 277).



248 DONATELLA DI LEO

L’annuncio della morte di Donna Anna scuote per la prima volta I’implacabile ingannatore
tanto che rinuncia alla fuga. E perd troppo tardi: la statua del Commendatore gli rivela il
suicidio della fanciulla e Don Giovanni muore senza pentimento al tocco della mano di
pietra. Nel primo finale del poema, invece, gli spiriti confermavano che il burlatore era
stato salvato grazie al risveglio della coscienza per mezzo del sacrificio di Donna Anna
che aveva indotto Don Giovanni al pentimento.’® L’identificazione di Donna Anna con
Gretchen e I’Eterno Femminino ¢ dunque confermata dal suo ruolo decisivo svolto nel
processo di “conversione” dell’amato (Macchia 1966, pp. 80-81). Con molta probabilita,
lo spunto a conferire grandezza d’animo e ampiezza spirituale a Donna Anna proviene da
Hoffmann che, nel racconto, scrive: “Anna ¢ una donna divina, di una purezza contro cui
nulla puo la malizia del diavolo” (Hoffmann 1969, p. 69). Hoffmann, a sua volta, aveva
modellato la sua Anna sull’ingenuita e sull’intuizione morale di Margherita che percepisce
immediatamente la presenza diabolica di Mefistofele nella scena Giardino di Marta:

Quell’uomo che ¢ sempre con te,

’odio con tutta I’anima, proprio.

Mai nulla in vita mia

M’ha dato al cuore una stretta come il viso
Ripugnante di quello la. (vv. 3471-3475)

[...]
Mi da un ribrezzo segreto, quell’uomo.
E credo, poi, che sia un poco di buono. (vv. 3480-3481)

[...]

Da sempre in giro uno sguardo beffardo
E un po’ crudele.

Si vede che non prende a cuore nulla.

Che non puo voler bene a nessuno

Lo porta scritto in fronte. (vv. 3486-3490)

Come Gretchen, anche Donna Anna ¢ vittima dell’inganno di Satana che assume il suo
sembiante per irretire Don Giovanni. Pur senza mai incontrare il demonio direttamente, il
protagonista rimane soggetto alla sua influenza fino alla distruzione finale.

Donna Anna si presenta cosi come figura liminale: compartecipe del destino
tragico di Don Giovanni e, al tempo stesso, incarnazione del principio salvifico, riflesso
del’Eterno Femminino, nella sua morte realizza la sintesi simbolica fra peccato e
redenzione che l’intero dramma persegue, elevando 1’amore a unica via possibile di
salvezza.

5. Conclusioni

Come osserva Lirondelle (1906, p. 466), il Don Giovanni di Tolstoj non ¢ il risultato di un
lavoro affrettato; al contrario, ’opera si configura come la summa delle posizioni
filosofiche e artistiche dell’autore. Questo giudizio trova conferma nel carattere composito
e meditato del poema che rielabora i grandi modelli europei — Goethe, Mozart-Da Ponte e
Hoffmann — in una sintesi personale che riconfigura tanto la figura del protagonista quanto
la dinamica simbolica del dramma.

3¢ Uno sviluppo molto simile si osserva nel dramma di I. Sel’vinskij, Citaja Fausta (Leggendo Faust, 1952),
nel quale ’ebrea Waleska converte il padre scienziato, veneratore del Faust ed egli stesso riflesso del
mito, attraverso il sacrificio della propria vita: si avvelena prima che i suoi genitori possano intervenire,
ma ¢ un atto redentivo a vantaggio dell’umanita intera (Di Leo 2023).



Mito europeo e intertestualita faustiana nel Don Giovanni di A. K. Tolstoj 249

Il raffronto intertestuale ha mostrato che il Don Giovanni tolstoiano non si limita a
recepire suggestioni goethiane isolate, ma rifunzionalizza il paradigma faustiano lungo tre
assi integrati — architettura compositiva, ambientazioni e temi — fino a farne il principio
generatore del dramma. L’avvicinamento del Don Giovanni al Faust, sul piano della
struttura e dei personaggi, rivela corrispondenze funzionali ai temi affrontati, in particolare
nella sequenza che comprende la scommessa iniziale, la gestione ‘cabalistica’
dell’esecutore del verdetto e 1’ultimo ‘avvertimento’ prima della dannazione. Le
contaminazioni faustiane di derivazione goethiana, tuttavia, sono filtrate dall’influenza di
Hoffmann che, fungendo da vettore di mediazione, salda Mozart-Da Ponte a Goethe e
predispone la fusione dei due miti.

Tostoj difese consapevolmente 1’originalita della propria opera contro le accuse di
plagio, sostenendo che il suo Don Giovanni era nato dall’esigenza di restituire in forma
nuova i motivi della liberta e della responsabilita morale, e confermando cosi il suo modo
di concepire la tradizione come materia viva da reinterpretare, non da riprodurre. E in
effetti, a una esegesi comparativa intertestuale, salta agli occhi I’originalita della
rielaborazione tolstoiana del mito dongiovannesco faustianamente contaminato, che
restituisce un nuovo prototipo di uomo del desiderio il quale, al di la del significato
moralistico del primo o del secondo finale, si afferma come strenuo difensore della liberta
contro i condizionamenti esterni che ne frenano I’anelito infinito verso mete piu alte.
Tolstoj supera Goethe nel segno di una nuova antropologia drammatica, quella di un uomo
sospeso tra conoscenza e amore, tra colpa e redenzione, che trova nel desiderio stesso,
inteso come espressione di liberta, la misura della propria salvezza.

Bionota: Donatella Di Leo ¢ ricercatrice di Lingua e Letteratura russa presso il Dipartimento di Lingue,
Letterature e Culture Straniere dell’Universita “G. d’Annunzio” di Chieti-Pescara. I suoi interessi di ricerca
sono rivolti, in particolare, al primo Novecento letterario russo. Si ¢ occupata della ricezione dei motivi
faustiani nella letteratura russa, dell’immagine di Napoli e del Sud Italia nella cultura russa, della letteratura
russa tradotta nelle edizioni Carabba (1900-1950), i cui risultati sono stati pubblicati in tre monografie. Ha
curato la prima traduzione italiana del dramma Faust e la Citta (1918) di A. Lunacarskij e del Viaggio in
Puglia (1925) di P. Muratov. E membro del comitato di redazione della Collana Dipartimentale Arcipelaghi
letterari, linguistici e culturali (UdA Press), del comitato editoriale di Testi & Traduzioni. Collana di Studi
Slavi e Comparati (Universltalia) e della collana Culture e Intrecci (La Mongolfiera).

Recapito autrice: donata.dileo@unich.it



../FG/donata.dileo@unich.it

250 DONATELLA DI LEO

Bibliografia

Bazzarelli E. 1980, Don Giovanni in Russia, in “Studi di letteratura francese”, 157 [6], pp. 150-151.

Belinskij V.G. 1955, Rukovodstvo k poznaniju drevnej istorii dlja srednich uc¢ebnych zavedenij, socinennoe
S. Smaragdovym, in Belinskij V.G., Polnoe sobranie socinenij v trinadcati tomach, Akademija Nauk,
Moskva, vol. 8, pp. 270-293.

Belyj A. 1930, Na rubeze dvuch stoletij, Chudozestvennaja literatura, Moskva.

Cadot M. 1998, Le poeme dramatique de A. K. Tolstoj “Don Juan”, traduit en allemand et en frangais, in
“Revue des ¢tudes slaves”, 70 [3], pp. 619-627.

Cometa M. 2007, Don Giovanni e Faust. L ateismo mistico di Ch.D. Grabbe, in “Humanitas” 5 [6], pp. 963-
968.

Cernysevskij N.G. 1932, Bog i bajadera, in Gete, serija “Literaturnoe nasledstvo” 4 [6], Zurnal’no-gazetnoe
ob’’edinenie, Moskva, pp. 676-679.

de Bévotte G.G. 1906, La legende de Don Juan. Son évolution dans la littérature du Romantisme a l’époque
contemporaine, Hachette, Paris.

De Gubernatis A. 1874, Il conte Alessio Tolstoj, in “Rivista europea” 5 [2-3], pp. 401-424.

Denslow S. 1942, Don Juan and Faust, in “Hispanic Review” 10 [3], pp. 215-222.

Di Leo D. 2015, Travestimenti del desiderio. Motivi faustiani nel Novecento letterario russo, Stilo, Bari.

Di Leo D. 2023, L’ebrea Waleska, Margherita e [’Eterno Femminino. Considerazioni sull’eroina del
dramma Leggendo “Faust” di 1. Sel vinskij, in “Russica Romana” 30, pp. 232-239.

Dolfi L. 1998, Introduzione, in T. de Molina, L ingannatore di Siviglia, Einaudi, Torino, pp. V-XXXIII.

Durylin S. 1932, Russkie pisateli u Gete v Vejmare, in Gete, serija “Literaturnoe nasledstvo” 4 [6],
Zurnal’no-gazetnoe ob”’edinenie, Moskva, pp. 54-81.

Farinelli A. 1946, Don Giovanni, Fratelli Bocca, Milano.

Ferretti P. 2003, Il “Don Giovanni” di Aleksej Konstantinovi¢ Tolstoj, in Tolstoj A.K., Don Giovanni.
Poema drammatico, trad. it. di P. Ferretti, Bulzoni, Roma, pp. 11-56.

Ferretti P. 2011, Don Giovanni in Russia. Echi del mito nella poesia e nel teatro della prima meta del
Novecento, Carocci, Roma.

Géte 1.V. 1953, Faust, v per. B. Pasternaka, GIChL, Moskva.

Gobler F. 1992, Das Werk Aleksej Konstantinovic Tolstojs, Otto Sagner, Miinchen.

Gobler F. 2020, Don Juan in der russischen Literatur, Frank & Timme, Berlin.

Goethe J.W. 1775, Mayfest, in “Iris” 2, pp. 75-77.

Goethe J.W. 1970, Faust; trad. it. di F. Fortini, Mondadori, Milano.

Grabbe D. 1829, Don Juan und Faust, Joh. Christ. Hermann’sche Buchhandlung, Frankfurt.

Hoffmann E.T.A. 1969, Don Giovanni. Favolosa avventura accaduta a un Viaggiatore Entusiasta, in 1d., 1]
vaso d’oro. Pezzi di fantasia alla maniera di Callot, trad. it. di C. Pinelli, Einaudi, Torino, pp. 60-76.

Jampol’skij 1. 1969a, A.K. Tolstoj, in Tolstoj A.K., Sobranie socinenij v Cetyréch tomach, Pravda, Moskva,
vol. 1, pp. 3-50.

Jampol’skij I. 1969b, Primecanija, in Tolstoj A.K., Sobranie socinenij v cetyréch tomach, Pravda, Moskva,
vol. 1, pp. 601-663.

Karpiak R. 1983, The Crisis of Idealism: E.T.A Hoffmann and The Russian Tradition of Don Juan, in J.
Whiton, H. Loewen (ed.), Crisis and Commitment: Studies in German and Russian Literatures in
Honour of J.W. Dyck, University of Waterloo Press, Waterloo (Ontario), pp. 127-139.

Korzavin N. 1967, Poezija A.K. Tolstogo (Zametki poeta), in “Voprosy literatury” 4, p. 136.

Kott J. 1996, Don Juan, or on Desire, in “The Kenyon review” 18 [1], pp. 36-50.

Kruglov A.V. 1914, Graf A.K. Tolstoj: biografija i charakteristika, Panafidina, Moskva.

Lenau N. 1834, Faust. Ein Gedicht, Cotta, Stuttgart und Tiibingen.

Lenau N. 1851, Don Juan. Dramatische Szenen, Cotta, Stuttgart und Tiibingen.

Lirondelle A. 1912, Le poete Alexis Tolstoi. L’ homme et ['oeuvre, Hachette, Paris.

Macchia G. 1966, Vita, avventure e morte di Don Giovanni, Laterza, Bari.

Mahal G. 1983, FEinfiihrende Bemerkungen, in 1d. (Hrsg.), Faust-Rezeption in Russland und in der
Sowjetunion. Faust-Museum, Knittlingen, pp. 5-12.

Marola F. 2017, Don Juan: eine Tragidie. Intertestualita faustiana e riscrittura tragica nel racconto di
E.T'A. Hoffmann, in Maschere del tragico, Cao C., Cinquegrani A., Sbrojavacca E. ¢ Tabaglio V.
(ed.), “Between” 7 [4]. http://www.betweenjournal.it/21 (20.10.2025).

Marola F. 2023, La dialettica dei miti moderni. Faust e Don Giovanni, Amleto e Don Chisciotte nella
ricezione romantica, Mucchi, Modena.

Masiello M. 2000-2001, Don Giovanni, Faust e Aleksej Konstantinovic Tolstoj: tre uomini, due miti e un
cacciatore contro corrente, Universita dell’ Aquila, L’ Aquila.



http://www.betweenjournal.it/21

Mito europeo e intertestualita faustiana nel Don Giovanni di A. K. Tolstoj 251

Parin A. 2000, Don Zuan na russkich dorogach, in Parin A. (ed.), Don Zuan russkij. Antologija, Agraf,
Moskva, pp. 5-12.

Pavlova K. 1863, Don Juan. Dramatisches Gedicht von Alexis Grafen Tolstoy. Aus dem Russischen
tibersetzt im Versmass des Originals von Caroline von Pawloff, Teubner, Dresden. https://digital.onb.
ac.at/OnbViewer/viewer.faces?doc=ABO_%2BZ259967006 (31.01.2024).

Pogorel’skij A. 1983, La gallina nera, trad. it. di A. Raffetto, Einaudi, Torino.

Salomon M. 1907, Don Zuan” grafa Alekseja Tolstogo. Istoriko-literaturnyj étjud, in “Vestnik Evropy” 5
[10], pp. 483-519.

Sel¢enok E.K. 2014, Faust i Don Zuan: zagadka vzaimodejstvija obrazov v svete recepcii “Fausta” LV.
Géte v dramaticeskoj poéme A. K. Tolstogo “Don Zuan”, in Sinilo G.V. (ed.), Nemeckaja kul tura v
kontekste mirovoj: sbornik naucnich stat’ej, RIVS, Minsk, pp. 205-214.

Silvestri A. 2006, Don Giovanni alla “croisée des chemins”. “Les ames du Purgatoire” di Merimée, in
“Francofonia” 51, pp. 63-77.

Smeed J.W. 1990, Don Juan. Variations on a Theme, Routledge, London-New York.

Spies J. 1587, Historia von D. Johann Fausten, Frankfurt am Main; trad. it. di M.E. D’ Agostini 2000, Storia
del dottor Faust, ben noto mago e negromante, Garzanti, Milano.

Strano G. 1989, Don Giovanni in Russia fra Otto e Novecento, in “Le ragioni critiche”, 37 [40], pp. 13-14.

Tolstoj A.K. 1862, Peredelennaja scena iz “Don Zuana”. Pis’'mo k izdatelju gr. A.K. Tolstogo, in “Russkij
vestnik” 7, pp. 216-218.

Tolstoj A.K. 1867, Don Zuan, in 1d., Stichotvorenija, Stasjulevi¢, Sankt-Peterburg, pp. 239-388.

Tolstoj A.K. 1907-1908, Dnevnik, in 1d., Polnoe sobranie socinenij, Marks, Sankt-Peterburg, vol. 4, pp. 26-
33.

Tolstoj A.K. 1932, Pesenki Klérchen iz “Egmonta”, in Gete, serija “Literaturnoe nasledstvo”, 4 [6],
Zurnal’no-gazetnoe ob”’edinenie, Moskva, pp. 679-680.

Tolstoj A.K. 2003, Don Giovanni. Poema drammatico, trad. it. di P. Ferretti, Bulzoni, Roma.

Tolstoj A.K. 2017-2018, Polnoe sobranie soc¢inenij i pis 'ma v 5 tomach, Klassika, Moskva.

Tolstoj A.N. 1987, Il conte di Cagliostro, trad. it. di R. Oliva, Sellerio, Palermo.

Vejnberg A.L. 1933, Pero Gete u Puskina, in “Zven’ja” 2, pp. 67-71.

Watt 1. 2007, Miti dell’individualismo moderno. Faust, Don Chisciotte, Don Giovanni, Robinson Crusoe,
Dongzelli, Roma.

Weinstein L. 1959, The Metamorphoses of Don Juan, Stanford University Press, Standford.

Weinstein L. 1978, Miguel Manara: the Converted Don Juan, in 1d., The Metamorphoses of Don Juan,
AMS Press, New York, pp. 104-118.

Zirmunskij V.M. 1981, Gete v russkoj literature, Nauka, Leningrad.



https://digital.onb.ac.at/OnbViewer/viewer.faces?doc=ABO_%2BZ259967006
https://digital.onb.ac.at/OnbViewer/viewer.faces?doc=ABO_%2BZ259967006

