Fisiocrati e schiavitu.
Contraddizioni e conflitti

SIMONA PISANELLI

Introduzione

Nonostante la sua breve durata (1757-1776), la scuola fisiocratica — guidata da Francois
Quesnay — si & guadagnata un ruolo di primaria importanza nella storia del pensiero
economico, per aver proposto nuove categorie analitiche e promosso politiche
economiche opposte a quelle dominanti nel regno di Luigi XV?. Indicando il settore
dell’agricoltura come I’unica vera fonte del produit net e promuovendo rapporti
commerciali improntati al principio del laissez faire, i fisiocrati chiarirono che le politiche
mercantiliste e i monopoli soddisfacevano gli interessi commerciali dei mercanti,
negando ogni vantaggio alle altre categorie di cittadini.

Sul piano filosofico-giuridico, il caposcuola Quesnay condivideva la visione
giusnaturalista del co-fondatore della fisiocrazia, il marchese Victor Riqueti de Mirabeau,
incontrato all’epoca in cui questi era gia famoso per aver pubblicato L’Ami des hommes:
ou traité de la population (1756). Entrambi credevano nell’idea che la felicita, pubblica
e privata, sarebbe stata tanto maggiore quanto piu le leggi positive si fossero uniformate
alle leggi naturali. Cio implicava che a determinare la posizione specifica degli individui
all’interno della societa fosse la provvidenza e che lo stato di eguaglianza tra di loro non
fosse indispensabile al perseguimento dell’armonia sociale?. Tuttavia, il livello di
ingiustizia raggiunto in determinati contesti appariva tale da non essere coerente con gli
sviluppi e le finalita del secolo dei Lumi. Era questo il caso delle colonie caraibiche in
cui i rapporti sociali, ma anche quelli commerciali, erano viziati da rapporti di produzione
basati sull’organizzazione schiavile del lavoro. L’istituto della schiavitu, che era in
contrasto sia con lo spirito illuministico sia con la campagna anti-mercantilista dei
fisiocrati, fu al centro di un intenso dibattito.

Il presente articolo intende evidenziare che, a dispetto di una tendenza generalmente
abolizionista, dalle riflessioni economiche condotte nel microcosmo fisiocratico
emersero, a volte, sorprendenti argomentazioni a favore dell’impiego di schiavi nelle
colonie. A tal proposito, verranno illustrati: lo scambio di opinioni tra quattro membri
della famiglia Mirabeau che, con modalita differenti, entrarono in contatto col tema della
schiavitu (8 1); la polemica tra Dupont de Nemours e Turgot scaturita durante la
collaborazione editoriale di lunga data tra i due (8 2); e, infine, I’esperienza di “conflitto
interiore” sperimentata da Le Mercier de la Riviere e Pierre Poivre, nominati intendenti
coloniali dal sovrano (8§ 3).

L P. STEINER, Physiocracy and French Pre-Classical Political Economy, in W.J. SAMUELS, J.E. BIDDLE,
J.B. DAvIs (a cura di) A Companion to The History of Economic Thought, Oxford, Blackwell Publishing,
2003, p. 64.

2V. GlolA, Diseguaglianze e sviluppo. Le radici antiche di un problema attuale, in B. GIOVANOLA (a cura
di) Etica pubblica, giustizia sociale, diseguaglianze, Roma, Carocci editore, 2016, pp. 41-51.

Itinerari di ricerca storica, a. XXXIX - 2025, numero 2 Special Issue (nuova serie)
DOI code: 10.1285/i11211156a39nsp2p181



182 Simona Pisanelli

La famiglia Mirabeau su colonie e schiavitu

Stando all’impostazione giusnaturalista condivisa con Frangois Quesnay, il marchese
Victor Riqueti di Mirabeau avrebbe dovuto accettare la «disgrazia» della schiavitu come
«naturale» imposizione su quella «classe d’uomini particolari» che sono indelebilmente
marcati dal colore (nero) della pelle®. Tuttavia, come accennato nell’introduzione, la sua
formazione illuminista gli impediva di accettare a-criticamente I’istituto della schiavitu,
che appariva iniquo non solo sul piano etico, ma anche su quello economico®. La sua
attenzione si concentrava, in particolare, su due ordini di problemi: i costi legati
all’acquisto e al controllo di schiavi; la mancata propensione all’innovazione del settore
agricolo, che la Fisiocrazia riteneva essere I’unico produttivo di surplus.

Per quanto riguarda il primo aspetto, il costo d’acquisto degli schiavi era elevato di per
sé. A cio, osservava V. Mirabeau, si aggiungeva il fatto che tali costi andavano sostenuti
ripetutamente in periodi di tempo brevi, per almeno due ragioni. Da una parte, gli schiavi
— che subivano trattamenti crudeli da parte dei sorveglianti — morivano in giovane eta.
Dall’altra, non si poteva contare sulla riproduzione in loco della manodopera schiavile, a
causa delle frequenti interruzioni di gravidanza registrate tra le schiave. Queste ultime,
che sostituivano gli uomini — esausti per il lavoro nelle piantagioni — nella cura dei piccoli
appezzamenti di terreno concessi dai padroni per la soddisfazione dei loro bisogni
primari, preferivano limitare il numero delle nascite, ricorrendo alla pratica dell’aborto.
Una pratica proibita in caso di gravidanze dovute all’alto numero di abusi sessuali che i
padroni consumavano ai danni delle schiave. Il divieto di abortire non implicava il
riconoscimento di questi bambini come figli legittimi dei padroni, bensi I’ingrossamento
delle file di schiavi. Sebbene questa potesse apparire come soluzione percorribile per
garantire la riproduzione in loco di manodopera schiavile, V. Mirabeau considerava I’altra
faccia della medaglia: qualora I’equilibrio demografico tra padroni e schiavi fosse venuto
meno a favore di questi ultimi, essi —sempre pitu numerosi —avrebbero potuto convogliare
il loro risentimento collettivo in forme di ribellione organizzate, nel tentativo di sovvertire
I’ordine nelle colonie.

Il secondo aspetto che V. Mirabeau enfatizzava, osservando I’organizzazione del lavoro
nelle colonie, era la scarsa produttivita del settore agricolo, anch’essa originata da almeno
due fenomeni. Il primo era I’impiego di sorveglianti per gestire il lavoro degli schiavi
nelle piantagioni, un impiego che non solo era costoso, ma determinava una routine
avversa all’innovazione dei processi produttivi. Il secondo fenomeno consisteva nella
sempre maggiore tendenza degli uomini di colore piu industriosi a confluire nel settore
artigianale. In questo modo, essi non solo lasciavano sguarnito il settore agricolo, ma
entravano in concorrenza con gli immigrati europei, cui era tradizionalmente riservato il
lavoro nel settore artigianale. Come vedremo, questo aspetto critico fu oggetto di
attenzione anche da parte di Mercier de la Riviere, nell’ambito della sua funzione di
intendant dell’isola della Martinica.

Pur essendo convinto che I’abolizione della schiavitu fosse un obiettivo da raggiungere,
V. Mirabeau era consapevole che — contro la resistenza dei numerosi sostenitori
dell’organizzazione schiavile del lavoro (che intendevano, anzi, estenderla altrove) — era

3 V. DE MIRABEAU, L’Ami des Hommes, ou Traité de la Population. Avignon, s.e., 1756, p. 147.

4 Contrariamente a quanto affermato da Pernille Rgge, secondo cui Victor Mirabeau non era interessato
all’aspetto propriamente economico della schiavitt (P. R@GE, Economistes and the Reinvention of Empire.
France in the Americas and Africa, c. 1750-1802, Cambridge, Cambridge University Press, 2019, p. 65),
egli sviluppo un ragionamento condiviso da molti altri intellettuali dell’epoca.



Fisiocrati e schiavitt. Contraddizioni e conflitti 183

impossibile «distruggere con un solo colpo gli abusi gia radicati nella natura delle cose»°®.
Come gia avevano fatto Voltaire e Montesquieu (discutendo soprattutto gli aspetti etici,
filosofici e giuridici), V. Mirabeau suggeriva una transizione graduale degli schiavi verso
il mercato del lavoro libero sulla base di considerazioni specificamente economiche. Se
la vera fonte della ricchezza stava nella specializzazione produttiva in agricoltura,
promossa dagli imprenditori, I’innovazione e il progresso tecnologico andavano
considerati come gli elementi decisivi per I’avvio di un circolo virtuoso dello sviluppo
che investisse I’intera societa. L’immagine di una vita florida e felice nelle colonie
avrebbe consentito di attirare un piu considerevole numero di europei rispetto alle prime
incerte fasi della colonizzazione, fino a rendere preferibile I’impiego di «coltivatori
stipendiati» rispetto a quello di «schiavi comprati a molto caro prezzo» e «sSpesso
infedeli»®. Una volta raggiunto un livello apprezzabile di sviluppo del settore primario, il
progresso economico si sarebbe propagato automaticamente al settore dell’artigianato.

Negli stessi anni in cui Victor de Mirabeau pubblicava la sua opera piu famosa, altri
membri della famiglia entravano in contatto con la realta coloniale. Con ruoli e in forme
differenti, il fratello Jean-Antoine Riqueti de Mirabeau e i figli di Victor — conte Honoreé
Gabriel Riqueti e visconte André Boniface Louis Riqueti — si inserivano nel dibattito
sull’abolizionismo, rendendo evidente ancora una volta la complessita ed eterogeneita
delle posizioni.

Gia prefetto e intendente della Martinica e governatore generale delle Tles du Vent, nel
1753, Jean-Antoine Riqueti de Mirabeau fu nominato governatore della Guadalupa.
Durante il suo incarico, egli inviava dettagliate descrizioni della vita economico-sociale
della colonia al fratello Victor, dimostrando una spiccata sensibilita non solo per le
preoccupanti sorti della madrepatria, che continuava incautamente a investire capitali in
operazioni poco redditizie, ma anche per lo scarso benessere di cui godevano i soggetti
coinvolti a piu livelli nei processi di colonizzazione’.

A. Mirabeau si preoccupava, innanzitutto, che la colonia che egli governava non
rappresentasse una fonte di debiti per la madrepatria, che — specie a causa dell’alto tasso
di mortalita a bordo delle navi negriere — incrementava la gia considerevole spesa
sostenuta per acquistare schiavi africani a costi elevati. Era sua opinione, inoltre, che le
notizie dei naufragi delle navi negriere avrebbero, potuto scoraggiare la circolazione delle
merci lungo la rotta atlantica, impedendo alla madrepatria di realizzare scambi con le
Indie Occidentali.

In secondo luogo, A. Mirabeau esprimeva preoccupazione per le conseguenze negative
della schiavitu, che accomunavano i coloni e gli schiavi, entrambi vittime di un processo
di generale abbrutimento. | primi fiaccavano i secondi, maltrattandoli e costringendoli a
lavorare al limite delle proprie forze, senza garantire in cambio nemmeno un corretto
apporto nutrizionale®. Tanta crudelta avrebbe giustificato le eventuali reazioni criminali
da parte degli schiavi®, che — come gia temuto dal fratello Victor — tentavano di ribellarsi
al padroni. Dal punto di vista economico, il processo di abbrutimento suscitava
indifferenza per la scarsa produttivita della terra sia negli schiavi, sia nei coloni. Com’era

° V. DE MIRABEAU, 0p. cit., p. 148.

® Ibidem.

L. DE LOMENIE, Les Mirabeau. Nouvelles études sur la société francaise au XVllle siécle, Paris, E. Dentu
éditeur, 1879, I, p. 191.

8 lvi, p. 203.

% Sul diritto di ribellione degli schiavi si veda Diderot in G.T.F. RAYNAL, Histoire philosophique et politique
des établissements et du commerce des Européens dans les deux Indes, Paris, J.E. Dufour-P. Roux, t. IX, p.
3.



184 Simona Pisanelli

abbastanza naturale, dati i maltrattamenti cui erano sottoposti, gli schiavi non si
preoccupavano di produrre di piu. L’abbrutimento dei coloni si manifestava in un marcato
disinteresse per I’andamento del livello di produttivita del lavoro in agricoltura e per il
miglioramento delle condizioni di vita degli schiavi. La loro intenzione era quella di
arricchirsi velocemente, abbandonando nel piu breve tempo possibile le colonie. Sulla
base dell’osservazione diretta della realta coloniale, J.A. Riqueti offriva al fratello Victor
la conferma della bonta delle teorie fisiocratiche, che attribuivano al lavoro libero una
capacita produttiva piu elevata rispetto al lavoro schiavile.

Sul piano giuridico, invece, la testimonianza del governatore della Guadalupa metteva
in crisi le basi giusnaturalistiche della fisiocrazia, cui Victor Mirabeau aveva sempre
creduto. In particolare, la schiavitu moderna che, come menzionato, si sviluppava in
chiave razzista, gettava le basi per ineguaglianze sociali difficili da superare anche dopo
I’emancipazione degli schiavi africani. Il marchese di Mirabeau si dibatteva tra il tentativo
di rimanere fedele alla visione fisiocratica e il senso di colpa nei confronti di un’intera
popolazione, condannata alla schiavitu sulla base di falsi presupposti addotti per motivi
puramente egoistici. Lo scambio epistolare con il fratello® gli rendeva difficile
continuare a sostenere sia il «principio gerarchico, esteso dalla famiglia all’intera
societa»'?, sia I’idea del «diritto di tutti a tutto» di Quesnay?*?, inevitabilmente ostacolati
da immutabili condizioni comunitarie®3.

Riconoscendo il valore dell’impegno del fratello minore per attenuare le conseguenze
negative della schiavitu (per esempio, non lasciando che i bianchi uccidessero
impunemente i neri, solo perché ne erano i padroni), Victor Mirabeau gli indirizzava le
seguenti parole:

Quand la loi de Dieu ne serait pas écrite, nous sentirions par les seules lumiéres de
notre conscience que nous sommes coupables de plusieurs fautes contre le droit
naturel, en actions, en omissions, et par le mauvais exemple et par le peu de soin ;
mais la loi est écrite, et les ténébres a cet égard ne peuvent plus étre que volontaires.
Tachons donc de semer cette vie orageuse de quelques bonnes actions, qui nous
consolent dans I’agonie ; c’est ce que je me dis chaque jour, et ce que je crois pouvoir
d’autant mieux te dire, que tu n’as pas attendu mes avis sur cet article*.

Il figlio del marchese, Honoré Gabriel Riqueti, conte de Mirabeau, invece, non aveva
mai nutrito dubbi sul fatto che le leggi naturali riconoscessero I’eguaglianza di tutti gli
uomini e che le differenze tra questi fossero solo il prodotto artificiale di leggi positive®.
La giustificazione della schiavitt moderna su basi razziste era da escludere, per il
semplice fatto che gli schiavi africani erano venduti agli europei da altri africani: non
poteva essere il colore della pelle a giustificare il binomio “uomini neri-schiavitu”.

10 M. DUCHET, Anthropologie et histoire au siécle des Lumiéres. Paris: Albin Michel, 1995, p. 161; P. R@GE,
op. cit., pp. 69-72.

1 M. ALBERTONE, Les Mirabeau: économie politique et révolutions, in «La Révolution francaise», 14,
2018, pp. 1-24: 15.

12 Draltra parte, lo stesso Quesnay aveva gia messo in discussione tale diritto nel passaggio dallo stato di
natura allo stato sociale (F. QUESNAY. Le Droit Naturel, in ID. (Euvres économiques complétes et autres
textes, a cura di C. THERE, C. Loic, J.C. PERROT, Parigi, INED, I, 111-123, p. 113.

13 M. ALBERTONE, Deux générations autour de I’Amérique, Introduzione a V. DE MIRABEAU e P.S. DU PONT
DE NEMOURS, Dialogue physiocratiques sur I’Amérique, a cura di M. ALBERTONE, Parigi, Classiques
Garnier, 2015, p. 65.

14V, MIRABEAU in LOMENIE, op. cit., p. 198.

15 M. ALBERTONE, Les Mirabeau: économie politique et révolutions, p. 11.



Fisiocrati e schiavitt. Contraddizioni e conflitti 185

L’impegno di H.G. Mirabeau per promuovere I’eguaglianza tra bianchi e neri e per
abolire la schiavitu si sviluppo in vari modi: abbozz0 una propria dichiarazione dei diritti
dell’uomo ispirata alle dichiarazioni degli Stati Uniti (in particolare, della Virginia)®®,
collaboro alla stesura della Dichiarazione dei diritti dell’uomo e del cittadino approvata
dall’ Assemblea Nazionale il 26 agosto 1789 e, infine, fondo la Société des Amis des Noirs
con altri intellettuali e uomini pubblici dell’epoca, che — tra il 1789 e il 1790 — si
adoperarono per abolire gradualmente la schiavitu, provando a ottenere prima di tutto
I’abolizione della tratta. A tale proposito, H.G. Mirabeau, affiancato — tra gli altri — da
Etienne Dumont, Etienne Salomon-Reybaz e Etienne Claviére, approntd un Discours sur
la traite des Noirs da pronunciare davanti all’Assemblea Nazionale. L’intento era quello
di informare i cittadini francesi, che ignoravano le condizioni di trasporto dei prigionieri,
le repressioni, le punizioni e I’alto tasso di mortalita derivante da questi fattori'’.

In opposizione alla Société des Amis des Noirs negli organi di discussione, il Club di
Massiac, rappresentando gli interessi dei coloni, avanzo la preoccupazione che
I’abolizione della schiavitu da parte della Francia diventasse un’occasione di
arricchimento per le altre potenze europee che avrebbero continuato a praticarla. Era,
questa, una preoccupazione condivisa da H.G. Mirabeau, secondo cui se si voleva
preservare la Francia dal pericolo di perdere il controllo sulle colonie a causa di imminenti
ribellioni degli schiavi, si sarebbe dovuto adottare una politica opposta. Solo le nazioni
colonizzatrici che fossero arrivate per prime all’abolizione della tratta e poi della schiavitu
sarebbero state in grado di conservare la proprieta delle terre d’oltreoceano.

Ai coloni, preoccupati che I’abolizione della tratta atlantica provocasse scarsita di
manodopera, H.G. Mirabeau rispondeva che, in realta, questo rischio era il risultato del
loro comportamento irrazionale. Sostenere che il clima delle isole americane, fiaccando i
corpi degli schiavi, rendeva difficile la loro riproduzione in loco era piuttosto ridicolo,
considerato che la schiavitl moderna era basata in buona parte sul mito della proverbiale
resistenza degli africani al clima caraibico.

Ovviamente, dietro questo finto timore dei coloni si celava quello autentico di perdere
la proprieta delle terre, a seguito del sovvertimento gerarchico tra bianchi e neri (gia
paventato da Victor Mirabeau), che sarebbe stato facilitato dall’emancipazione degli
schiavi. Dal punto di vista dei planters questo poteva essere un timore legittimo, ma
fintanto che non avessero risolto il problema dell’alto tasso di mortalitd durante la
traversata atlantica e fintanto che non avessero riservato un trattamento migliore agli
schiavi, questi avrebbero sempre rappresentato piu una fonte di costi che di utili. Ogni
volta che il prezzo degli schiavi saliva, produceva un movimento corrispondente nel
prezzo medio delle derrate alimentari prodotte nelle colonie. Con prezzi eccessivamente
elevati, le colonie non potevano reggere la forte concorrenza nel commercio
internazionale di altre potenze europee, come I’Inghilterra, che facevano affidamento su

16 Dorigny ha correttamente notato che Mirabeau era fin troppo ottimista nei confronti del movimento
abolizionista statunitense. Sebbene Pennsylvania, Vermont, Massachusetts, isole Rhodes e Connecticut
avessero interdetto il possesso di schiavi sin dal 1770, grazie all’influenza dei quaccheri inglesi, & vero
anche che I’abolizione della tratta (e non necessariamente della schiavitu stessa) a livello federale sarebbe
stata raggiunta solo nel 1807, quando Thomas Jefferson era Presidente per la seconda volta (M. DORIGNY,
H.G. DE MIRABEAU, Les Biéres flottantes des négriers. Un discours non prononcé sur I’abolition de la
traite des Noirs (novembre 1789-mars 1790), a cura di M. DORIGNY, Saint-Etienne, Publications de
I’Université de Saint-Etienne, 1999, p. 56n10).

M. DORIGNY, Introduction a H.G. DE MIRABEAU, op. cit., pp. 7-34: 14-15; F. THESEE, Autour de la Société
des Amis des Noirs: Clarkson, Mirabeau et I’abolition de la traite (ao(t1789-mars 1790), in «Présence
Africaine», Nouvelle série, 125, 1983, 3-82: 3, 9; Mirabeau, op. cit, 69-75.



186 Simona Pisanelli

livelli di produttivita maggiore. Secondo H.G. Mirabeau, solo terre recentemente
dissodate, piu fertili e pit produttive, avrebbero potuto sopportare I’aumento continuo dei
costi di produzione e — conseguentemente — dei prezzi. Tuttavia, questo vantaggio sarebbe
svanito comungue una volta raggiunto un certo livello di sfruttamento della terra®®.

La prospettiva di breve e medio termine entro cui H.G. Mirabeau si muoveva, nella sua
opposizione alle politiche schiaviste, era tesa a garantire al settore primario livelli di
produttivita tali da soddisfare i bisogni dei consumatori della madrepatria e delle colonie.
Secondo la sua opinione, il commercio tra colonie francesi e madrepatria, e tra questa e
altre nazioni europee rischiava, in quella fase, di affamare un’ampia fetta di popolazione
francese. La Francia, infatti, era costretta a esportare derrate alimentari (non eccedenti)
verso le colonie, mentre il terreno di queste ultime diventava via via meno produttivo,
inutilmente irrorato col sangue e col sudore degli schiavi®®,

Secondo il punto di vista di H.G. Mirabeau, I’esprit d’industrie era I’unico fattore in
grado di trainare I’economia di piantagione fuori dalla stagnazione provocata dallo
sfruttamento della schiavitu. Gli effetti positivi della prima fase del colonialismo moderno
erano svaniti da tempo a causa del trattamento che i padroni riservavano agli schiavi.
Dall’avvilimento del loro spirito di iniziativa derivavano due conseguenze: gli schiavi
non cercavano né di migliorare la propria produttivita, né di avanzare proposte in tal
senso. In breve, I’organizzazione schiavile ostacolava il progresso tecnico e danneggiava
gli interessi di tutti: coloni, schiavi, consumatori e casse reali della madrepatria.

Purtroppo, H.G. Mirabeau non riusci mai a pronunciare il suo Discours davanti
all’ Assemblea nazionale. Il grande pubblico ne venne a conoscenza solo in seguito, grazie
a Lucas de Montigny, figlio adottivo di Mirabeau, che ne curo la pubblicazione postumaZ.

Il visconte André Boniface Louis Riqueti de Mirabeau ebbe maggiore fortuna. Unico
convinto schiavista della famiglia, 1’8 marzo 1790, egli espresse la sua Opinion sur la
pétition des villes de commerce et sur la traite des noirs davanti all’ Assemblea nazionale.
I contenuti del suo discorso erano diametralmente opposti a quelli del fratello Honoré
Gabriel.

Sul piano giuridico, A.B. Mirabeau sovvertiva nuovamente il rapporto tra leggi positive
e leggi naturali, affermando che era la natura a produrre «opere differenti» e che gli esseri
umani non erano tutti uguali. 1l legislatore, dunque, nell’esercizio della sua funzione, non
poteva ignorare I’influenza del clima e dei costumi sull’organizzazione sociale: il clima
temperato europeo facilitava la coltivazione della terra e la crescita demografica molto
piu che il clima «duro e selvaggio» dei popoli del nord, dediti al lavoro e alla guerra, € il
clima torrido dell’ Africa e delle Americhe, che instillava negli uomini «la pigrizia[...] e
la volutta»?t. Tuttavia, proprio I’aumento della popolazione europea aveva reso
necessario, secondo il visconte, la colonizzazione di terre oltreoceano che fungessero
contemporaneamente da luogo di produzione delle merci esotiche da importare e da
mercato di sbocco per i prodotti dell’industria francese. Tramite il regime monopolistico
dell’Esclusif (di chiara derivazione mercantilista), la bilancia commerciale tra colonie e
madrepatria sarebbe stata costantemente attiva in favore di quest’ultima.

18 H.G. DE MIRABEAU, 0p. Cit., pp. 83-84.

19 Ibidem.

20 M. DORIGNY, op. Cit.

2L A.B. MIRABEAU, Opinion sur la pétition des villes de commerce et sur la traite des noirs, en annexe de
la séance du 8 mars 1790, in ARCHIVES PARLEMENTAIRES DE 1787 A 1860 — Premiére série (1787-1799),
Tome XII, du 2 mars au 14 avril 1790. Paris, Librairie Administrative P. Dupont, 1881 [1790], pp. 75-79:
75.



Fisiocrati e schiavitt. Contraddizioni e conflitti 187

Nella polemica tra schiavisti e abolizionisti, A.B. Mirabeau si schierava al fianco dei
primi. Egli ne condivideva i pregiudizi nei confronti degli africani: questi ultimi erano gli
unici in grado di lavorare nel clima torrido dei Caraibi, ma — essendo considerati
naturalmente indolenti —, dovevano essere obbligatoriamente schiavizzati.

La pigrizia innata degli africani e la loro «intelligenza infinitamente limitata» erano
anche causa della scarsa produttivita del lavoro e, di conseguenza, del limitato
arricchimento dei commercianti della madrepatria (Mirabeau 1790: 76). L’intenzione
degli schiavisti era quello di ridurre se non il danno economico — dovuto alla scarsa
produttivitd —, almeno il danno sociale che sarebbe derivato dall’abolizione della
schiavitu e dalla concessione di pari diritti civili e politici tra schiavi emancipati e cittadini
europei. Per questo, il visconte di Mirabeau criticava la Dichiarazione dei diritti
dell’'uomo e del cittadino (1789), la quale sovrapponeva due condizioni che riteneva
dovessero rimanere distinte:

N’avez-vous pas oublié que si les droits de cité, si le premier de ces droits, la liberté,
appartient a tous les Francais, il n’en est pas ainsi des ennemis captifs et des esclaves
achetés, qui n’ont aucun rapport avec nos concitoyens, et si, dans ce moment, vous
n’avez a choisir gu’entre une loi funeste et I’aveu d’une erreur, devez-vous
balancer ? Non, Messieurs, j’aime & croire que vous n’hésiterez pas, et que vous
confirmerez I’esclavage des negres, puisque I’intérét de nos colonies, de nos places
de commerce, de la France entiére, exige qu’il soit confirmé?2.

Su questa base, A.B. Mirabeau accusava gli «amici dei neri» (tra cui il fratello Honoré
Gabriel) di credere in «una specie di religione [...] seguita senza riflettere» e di mettere
in pericolo la madrepatria comportandosi come «una setta superstiziosa che applica
dogmi»?. In breve, sovvertendo i termini della discussione, egli attribuiva agli
abolizionisti il difetto originario degli schiavisti razzisti, che giustificavano la schiavitu
moderna appellandosi alla leggenda biblica della maledizione di Noé scagliata su Cam e
sulla sua discendenza.

Questo non é I’unico passaggio dell’Opinion in cui A.B. de Mirabeau si contraddice.
Come altri sostenitori della schiavitu, pur dichiarando che gli africani rappresentavano
I’unica manodopera adatta al clima caraibico, insisteva sul fatto che quest’ultimo ne
impedisse la riproduzione in loco. Ancora una volta, tale espediente artificioso veniva
utilizzato per giustificare la tratta atlantica, che — in realta — rappresentava un mezzo per
difendere gli interessi nazionali: se la Francia vi avesse rinunciato, infatti, le altre potenze
colonizzatrici avrebbero continuato a trarne profitto indisturbate?*.

L’unico provvedimento che A.B. Mirabeau era disposto ad accettare era la costituzione
di un comitato misto — composto da membri dell’Assemblea nazionale e da 12
rappresentanti delle colonie piu importanti (rispettivamente 6 di Saint-Domingue, 4 della
Martinica e 2 della Guadalupa) —, incaricato di regolare il trattamento degli schiavi per
conservarne I’incolumita. Un altro comitato, con composizione simile, avrebbe potuto
gestire i rapporti commerciali tra le colonie e i principali porti francesi utilizzati per gli
scambi commerciali (Bordeaux, Nantes, Marseille, le Havre, Bayonne e Saint-Malo).
Infine, egli ipotizzava la possibilita di autonomia relativa delle colonie. Ciascuna di esse
avrebbe potuto dotarsi di una propria assemblea, autorizzata a legiferare in tema di
giustizia e sicurezza, sempre sotto il controllo del Corps législatif du royaume e del re di

22 |vi, p. 77.
23 |p., Opinion sur la pétition des villes de commerce et sur la traite des noirs, p. 76.
24 |vi, pp. 77-78.



188 Simona Pisanelli

Francia, che si riservavano il diritto di comminare sanzioni nei riguardi delle leggi ritenute
non conformi agli interessi della madrepatria?®.

La polemica tra Dupont de Nemours e Turgot sul tema della schiavitu

Anche Dupont de Nemours poneva solide convinzioni giuridiche alla base della sua
battaglia contro la schiavitu. Egli, condividendo I’approccio di Montesquieu, conferiva al
legislatore il compito di definire istituzioni corrispondenti all’essenza della natura umana
e di legiferare in funzione del progressivo incivilimento dell’umanitaZ®.

Oltre alle riflessioni di ordine giuridico, Dupont de Nemours ricorreva a esplicite
spiegazioni di ordine economico per dimostrare il vantaggio che sarebbe derivato
dall’abolizione della schiavitt non solo per gli ex schiavi, ma per I’umanita intera. La sua
ferma condanna della schiavitu trovo spazio nelle pagine delle Ephémérides du citoyen?’,
in occasione della ripubblicazione delle Réflexions sur la formation et la distribution des
richesses (1766) di Turgot?. Si trattava di un vademecum che Turgot aveva approntato
per due studenti cinesi soggiornanti in Francia per apprendere le basi dell’economia
politica. Questa «specie di catechismo economico»?® consta di cento proposizioni
fondamentali con cui Turgot spiegava i processi di formazione e distribuzione della
ricchezza di un paese®, individuando — tra I’altro — cinque diversi modi in cui i proprietari

25 vi, 79.

% P.S. DUPONT DE NEMOURS, Commenti a A.R.J. TURGOT 1914 [1766]. Réflexions sur la formation et la
distribution des richesses in G. SCHELLE (a cura di). CEuvres de Turgot et documents le concernant, Parigi,
Libraire Felix, 11, pp. 533-601.

27 Dalle colonne delle Ephémérides, Dupont de Nemours commento anche il breve romanzo di Jean-
Francois Saint-Lambert, intitolato Zimeo (P.S. DUPONT DE NEMOURS, Observations sur I’esclavage des
negres in «Ephemerides du citoyen ou Bibliothéque raisonnée des sciences morales et politiques», 1771, t.
VI, pp. 181-207). L’autore ammetteva che i popoli africani erano piu arretrati di quelli europei sul piano
tecnico, ma rigettava I’ipotesi che cio dipendesse da differenze antropologiche. Dupont de Nemours
condivideva la posizione di Saint-Lambert: se era certamente vero che gli abitanti del continente africano
non possedevano strumenti importanti come la bussola che «facilitando i viaggi, consente di condividere i
Lumi di ogni luogo» e la stampa, che «ci consente di appropriarci dello spirito di tutti i tempi» (ivi, 211),
era altrettanto vero che gli stessi europei li avevano scoperti per puro caso. Se questi li avessero donati a
chi non li conosceva, tutta I’umanitad ne avrebbe tratto vantaggio. La societa contemporanea, che si
autodefiniva “illuminata”, non poteva accettare la schiavitu con I’unico intento di ottenere lavoro a buon
mercato. Legittimare una simile azione sarebbe equivalso a legittimare un omicidio con I’obiettivo di
derubare un individuo per strada (ivi, p. 218).

Va notato che Dupont de Nemours non era I’unico a utilizzare i periodici per denunciare gli orrori e la
scarsa convenienza economica della schiavitu. Dalle pagine della Gazette du Commerce, anche I’abate
Roubaud si espresse contro la schiavitl, proponendo di sostituire gli schiavi impiegati nelle colonie
americane con manodopera libera (D.B. DAvis, The Problem of Slavery in Western Culture, New
York/Oxford, Oxford University Press, 1988, p. 431). Da parte sua, Francois Butini, si serviva
dell’espediente epistolare nelle sue Lettres africaines per esprimere la propria posizione antischiavista (G.
SCHELLE, Dupont de Nemours et I’école physiocratique, Parigi, Félix Alcan, 1888, p. 103).

28 Sj tenga conto che Turgot non si defini mai un fisiocrate. Tuttavia, cio non rende meno adeguata la sua
collocazione in questo articolo, poiché — nell’ambito delle sue pubbliche funzioni — Turgot si fece spesso
promotore delle idee economiche dei fisiocrati. Non & un caso che il favore di cui il circolo intellettuale di
Quesnay godeva a corte comincio a venire meno quando Turgot fu destituito dalla carica di Ministro delle
Finanze.

29 L. DE LAVERGNE, Les économistes francais du dix-huitiéme siécle, Ginevra, Slatkine Reprints, 1970
[1870], p. 238.

%0 Questo breve, ma preziosissimo scritto di Turgot, pud essere considerato — secondo il suo fedele
collaboratore e biografo, Condorcet — «il germe del trattato sulla ricchezza delle nazioni del celebre Smith»



Fisiocrati e schiavitt. Contraddizioni e conflitti 189

potevano ricavare la rendita dalle loro terre: 1) per mezzo di salariati, 2) per mezzo di
schiavi, 3) vendendo il prodotto in cambio di un canone d’affitto, 4) attraverso il sistema
della colonia parziaria (nota anche come mezzadria), 5) con contratto d’affitto o di
locazione (quest’ultima modalita, pur essendo la pit vantaggiosa, pareva percorribile solo
in paesi gia ricchi, laddove i coltivatori erano in grado di anticipare gli investimenti
agricoli).

Nella versione originale delle Réflexions, Turgot dedicava al metodo di coltivazione che
prevedeva I’impiego degli schiavi solo il paragrafo xxi. Dupont de Nemours intervenne
in maniera rilevante sul testo originale, aggiungendo addirittura due paragrafi su tale
argomento® e attirandosi i rimproveri da parte di Turgot. Come testimoniato dallo
scambio epistolare tra i due, Dupont de Nemours entro in conflitto con Turgot, che era —
all’epoca — uno degli uomini pitu importanti del Regno di Francia. Per facilitare il
confronto tra le due versioni, é utile indicare prima quanto scritto da Turgot riguardo
all’impiego della schiavitu in agricoltura e, successivamente, riportare le aggiunte di
Dupont de Nemours, a sostegno della sua campagna contro la schiavitu.

Secondo Turgot, I’'uso di impiegare schiavi in agricoltura risaliva agli inizi della societa,
guando — essendo pressoché impossibile trovare uomini che fossero disponibili a lavorare
la terra a servizio di altri — gli individui piu violenti avevano costretto altri a lavorare per
loro, fornendo loro solo I’indispensabile per sopravvivere. L’abominevole costume della
schiavitu si era conservato nel tempo ed era stato adottato dagli europei per assicurarsi
lavoratori nelle colonie caraibiche®. Turgot ne prevedeva I’estinzione per effetto della
scomparsa delle nazioni piu piccole, perennemente in guerra tra loro. Questo perché, egli
rilevava, tra le principali cause della schiavitu vi erano i conflitti armati, che sarebbero
presumibilmente venuti meno non appena la comunita internazionale fosse stata costituita
solo da grandi nazioni come I’Inghilterra, la Francia e la Spagna. Per quante guerre queste
nazioni potessero combattere, per quanti prigionieri potessero catturare, il numero degli
schiavizzati non sarebbe piu stato comparabile con quelli del passato. In ogni caso, i nuovi
schiavi sarebbero stati «una ben debole risorsa per la coltura di ciascuna delle tre
nazioni»,

Senza attribuirsi la paternitd delle modifiche introdotte nel testo pubblicato nelle
Ephémérides®*, Dupont de Nemours inaspriva i toni, riferendosi al passato come a «tempi

(M.J.A.N. CARITAT DE CONDORCET, Vie de M. Turgot, in A. O’CONNOR e F. ARAGO (a cura di). Oeuvres de
Condorcet, Parigi, Firmin Didot Freres t. V, pp. 5-233: 45).

31 Gustav Schelle, curatore dell’edizione completa delle opere di Turgot tra il 1913 e il 1923, ha rilevato
che Dupont de Nemours ha introdotto modifiche non trascurabili a tre delle edizioni successive di questo
importante scritto, destinate alla pubblicazione nelle Ephémérides Le stesse inesattezze sono poi state
riprese nelle edizioni curate da Daire e Dussard. Per avere un’edizione conforme all’originale, secondo
Schelle, sarebbe stato necessario attendere il 1889, quando Robineau I’avrebbe consegnata alla Petite
Bibliothéque économique (G. SCHELLE (a cura di), GEuvres de Turgot et documents le concernant, Parigi,
Librairie Félix Alcan, 1913-1923. t. I, p. 3).

32 A R.J. TURGOT. Réflexions sur la formation et la distribution des richesses. In G. SCHELLE (a cura di),
Euvres de Turgot et documents le concernant, p. 547. L’edizione curata da SCHELLE ha il pregio di fornire
il testo delle Réflexions di Turgot nella versione duplice — originaria e modificata — pubblicata da Dupont
de Nemours prima nelle Ephémerides e poi nella sua versione delle Euvres de Turgot.

33 bidem.

3 Nella sua edizione delle CEuvres de Turgot, Dupont de Nemours apporto ulteriori modifiche. Di notevole
interesse, per esempio, € il seguente passo: «Non & dunque all’origine delle societa che i proprietari terrieri
possono cessare di essere agricoltori; cio pud avvenire solo [...] quando il progresso della societa e della
cultura crea e distingue chiaramente la classe dei salariati» (P.S. DUPONT DE NEMOURS, Commenti a A.R.J.
TURGOT, Réflexions sur la formation et la distribution des richesses, in E. DAIRE e H. DUSSARD (a cura
di), Collection des principaux économistes; 3-4. CEuvres de Turgot, 1844, I, Osnabriick, Otto Zeller, p. 17).



190 Simona Pisanelli

di ignoranza e di ferocia», in cui uomini piu forti avevano massacrato senza pieta i vinti,
come avveniva ancora, in alcuni casi, con i «selvaggi d’America». Solo I’«addolcimento
della morale», introdotto dai progressi in agricoltura, aveva fatto intendere ai
colonizzatori che ridurre i prigionieri in schiavitu e farli lavorare era piu conveniente che
massacrarli®.

Queste modifiche di Dupont de Nemours, tutto sommato, non sembrano alterare
significativamente il pensiero di Turgot. L’effetto pero diventa dirompente se si guarda
alle frasi che Dupont de Nemours aggiunse al testo, a cominciare dal titolo assegnato al
paragrafo XXIII: Combien la culture exécutée par les esclaves est peu profitable et chére
pour le maitre et pour I’humanité. Turgot non si era mai espresso in termini di
convenienza o non convenienza della schiavitt da un punto di vista economico; quindi,
le riflessioni che seguono sono completamente attribuibili a Dupont:

Les esclaves n’ont aucun motif pour s’acquitter des travaux auxquels on les contraint
avec I’intelligence et les soins qui pourraient en assurer le succes ; d’ou suit que ces
travaux produisent trés peu. Les maitres avides ne savent autre chose, pour suppléer
a ce défaut de production qui résulte nécessairement de la culture par esclaves, que
de forcer ceux-ci a des travaux encore plus rudes, plus continue et plus violents®.

Sfruttare senza posa gli schiavi, non garantendo loro le giuste cure e un sostentamento
sufficiente, significava condannarli a una vita molto breve. Cio avrebbe costretto i padroni
a comprare continuamente schiavi, annullando il presunto vantaggio tratto dal mancato
pagamento dei salari ai lavoratori liberi. Di questo aspetto Turgot era consapevole, ma si
astenne dall’aggiungere che i padroni «pagano un capitale considerevole per procurarsi
operai cosi cattivi»®’.

In una lettera del 2 febbraio 1770, Turgot rimproverava Dupont de Nemours di aver
modificato nuovamente il brano delle Réflexions sulla schiavitu. Egli esigeva che esso
fosse ripristinato nella versione originale, per non vedersi costretto a disconoscere
pubblicamente, in una lettera al Mercure®®, le aggiunte che erano state inserite col chiaro
intento di enfatizzare esclusivamente gli svantaggi economici della schiavitu®,

Solo pochi giorni dopo, il 6 febbraio 1770, Turgot si dissociava ancora pit duramente da
Dupont de Nemours, enfatizzando il fatto che — al di la delle innegabili ingiustizie a essa
legate — I’istituzione della schiavitu era un sistema economico vantaggioso per alcune
categorie di persone:

Franklin a aussi montré que le travail des noirs est plus cher qu’il ne parait au premier
coup d’ceil, a cause des remplacements, mais je n’en pense pas moins que dans nos
lles, il y a un avantage a avoir des esclaves, non pour la colonie, mais pour le
possesseur qui veut avoir des denrées d’une grande valeur vénale pour faire une
prompte fortune par le commerce. Je crois avoir donné, dans mon ouvrage méme,

%5 P.S. DUPONT DE NEMOURS, Commenti a A.R.J. TURGOT 1914 [1766], in G. SCHELLE (a cura di), op. cit.,
545.

% |bidem.

37 Ibidem.

3 11 riferimento & probabilmente al Mercure de France, nato originariamente come periodico di
intrattenimento mondano (1672) e trasformatosi, nella seconda meta del Settecento, in strumento
d’espressione dei philosophes pit moderati (A. TAGLIAPIETRA (a cura di), Che cos’e I’illuminismo? | testi
e la genealogia del concetto, Milano, Paravia Bruno Mondadori Editori, 2000, p. 376.

39 A.R.J. TURGOT, Lettre & Dupont de Nemours, 2 février 1770, in G. SCHELLE (a cura di), op. cit., t 111, p.
374.



Fisiocrati e schiavitt. Contraddizioni e conflitti 191

les raisons qui rendent le travail des esclaves utile dans un pays ou I’on veut que la
richesse et le commerce précédent la population.

Nella lettera del 20 febbraio 1770, pur ammettendo che la schiavitu era un’ingiustizia
barbara e abominevole, Turgot tornava a ribadire che, come qualsiasi altra iniquita che si
rivelasse utile a qualcuno dal punto di vista pratico, la schiavitu era «spesso utile a chi la
metteva in atto»*L. In questo senso, la schiavitl era un’ingiustizia «<comme une autre»*2,
condannata sul piano ideale, ma — alla fine dei conti — tollerata.

Queste conclusioni di Turgot appaiono piuttosto sorprendenti se si considera il suo
impegno per I’abolizione delle corvées in Francia. Quest’operazione rientrava nel quadro
di riforme che egli si era proposto di realizzare durante il suo mandato di Controllore
generale delle finanze, avendo come faro guida la prima regola della politica: «essere
giusto»*3,

Due approcci diversi degli intendenti Le Mercier de la Riviere e Pierre Poivre

Un caso particolarmente interessante € quello di Le Mercier de la Riviére e Pierre
Poivre. Essi incarnano la categoria dei fisiocrati che, nello svolgimento delle loro funzioni
pubbliche, furono costretti a ignorare le proprie convinzioni teoriche. Il sovrano li nomino
intendenti, rispettivamente della Martinica e dell’Tle de France**, affinché ne risanassero
I’economia. Aderendo ai principi fondamentali del sistema fisiocratico, entrambi erano
convinti assertori del ruolo progressivo del lavoro libero. Tuttavia, il loro solido
convincimento teorico non era compatibile né con I’orientamento del Sovrano né con le
pressioni dei ceti aristocratici, entrambi a favore dello sfruttamento della schiavitu nelle
colonie. Come vedremo, entrambi si attennero agli ordini del Re e, arrendendosi ai
bisogni della Corona, cercarono soluzioni parziali e insufficienti al problema
dell’arretratezza economica e dell’ingiustizia sociale causate dalla schiavitu.

L’ordre naturel et essentiel des sociétes politiques (1776) di Le Mercier e stato definito
come «I’esposizione pili chiara e meglio coordinata» della «dottrina» fisiocratica®, in
grado di rivelare «la mentalita e lo spirito» non solo «del gruppo» dei fisiocrati*, ma di
un’intera epoca storica*’. In quest’opera, in linea con I’approccio giusnaturalistico di

40 A R.J. TURGOT, Lettre a Dupont de Nemours, 6 février 1770, in G. SCHELLE (a cura di), op. cit., t 11, p.
375.

41 A.R.J. TURGOT, Lettre a Dupont de Nemours, 20 février 1770, in G. SCHELLE (a cura di), op. cit., t 11, p.
378. Sulla polemica tra Turgot e Dupont de Nemours si veda D.B. DAviS, The Problem of Slavery in the
Age of Revolution 1770-1823, New York/Oxford, Oxford University Press, 1988, p. 432 e G. GOGGlI,
Diderot-Raynal, [’esclavage et le Lumiéres écossaises in «Lumieres», 3, 2004, pp. 53-93: 68-69.

42 AR.J. TURGOT, Lettre & Dupont de Nemours, 20 février 1770, p. 378.

4 M.J.A.N. CARITAT DE CONDORCET, Lettre aux auteurs du Journal de Paris, 22 june 1777, in A.
O’CONNOR e F. ARAGO (a cura di), op.cit., t. I: pp. 346-349: 348.

44 |_a colonia dell’Tle de France corrisponde alle attuali Mauritius.

4 A. SMITH, An Inquiry into the Nature and Causes of the Wealth of Nations, a cura di R. HUTCHESON
CAMPBELL e A.S. SKINNER, Oxford, Oxford University Press, Il: p. 679.

46 J.A. SCHUMPETER, History of Economic Analysis, London, Taylor &Francis e-Library, 2006 [1954], p.
217.

47 R.V. EAGLY, Un modello fisiocratico di equilibrio dinamico, in G. CANDELA e M. PALAZzI (a cura di),
Dibattito sulla Fisiocrazia, Firenze, La Nuova Italia, 1979, pp. 161-184: 173. A tale proposito, si
considerino le analisi che Le Mercier condusse sul rapporto tra sistema economico e sistemi politici, e sugli
effetti che I’incremento della ricchezza nazionale avrebbe sulla felicita pubblica, sulla felicita privata e, piu
in generale, sull’armonia sociale (J.B. BURY, Storia dell’idea di progresso, Bologna: Feltrinelli, 1979, pp.



192 Simona Pisanelli

Quesnay, Le Mercier affermava che il governo avrebbe raggiunto la sua forma perfetta,
uniformandosi all’ordine naturale*®, nel momento in cui — garantito il diritto di proprieta
della terra, attraverso adeguate forme di protezione giuridica e accordi sociali equi —
I’agricoltura fosse stata riconosciuta come la principale attivita umana®. In questa
organizzazione sociale, tutti gli attori coinvolti avrebbero perseguito i propri obiettivi:
— il sovrano avrebbe basato il proprio potere e la propria autorita politica sulla
ricchezza realmente disponibile;
— | proprietari terrieri avrebbero ottenuto la massima rendita, esercitando il diritto
di proprieta sulla terra;
— I ministri, i mercanti, ecc. avrebbero cercato di trarre vantaggi dall’espansione del
commercio e dalla crescita della ricchezza nazionale;
— persino gli operai avrebbero potuto aspirare a un aumento dei salari.

Questo elenco non faceva alcun riferimento agli schiavi, la cui posizione era
incompatibile con il «solo e unico assioma» che, secondo Le Mercier, costituiva I’essenza
della visione fisiocratica: «<NESSUN DIRITTO SENZA DOVERI, E NESSUN DOVERE
SENZA DIRITTI»* (in maiuscolo nell’originale). Gli schiavi, in effetti, non potevano
definirsi «soggetti giuridici», in quanto esclusi dal diritto naturale di ognuno alla
«proprieta esclusiva della propria persona» (propriété personnelle) «e delle cose acquisite
per mezzo dei suoi sforzi e del suo lavoro» (propriété mobiliaire)®:.

Il fenomeno della schiavitu, trascurato nella sua opera principale, emerse nell’analisi di
Le Mercier quando fu nominato intendente della Martinica. All’epoca, egli aveva gia
introdotto, nell’interpretazione fisiocratica del lavoro, elementi originali che meglio si
adeguavano all’emergente economia capitalistica: consapevole del ruolo sempre piu
rilevante che il settore industriale vi avrebbe svolto, Le Mercier aveva compreso che la
specializzazione sarebbe stata una condizione imprescindibile per I’innovazione dei
processi produttivi®2. Non & un caso che, nel secolo successivo, Karl Marx gli avrebbe
riconosciuto «I’intuizione di una relazione esistente, almeno nell’industria, tra il
plusvalore e gli operai industriali stessi»®°3.

Proprio questi tratti originali dell’analisi di Le Mercier restarono inapplicati nella
gestione della Martinica, dove la schiavitu era da considerarsi come un dato di fatto
immutabile. La ragion di Stato imponeva a Le Mercier di a) garantire il giusto equilibrio
tra i livelli di investimento per I’acquisto di schiavi e i livelli di produttivita conseguibili;
b) riformare il sistema di tassazione sui redditi dei proprietari di schiavi; ¢) rendere piu
produttivo I’uso degli schiavi.

All’arrivo di Le Mercier, I’economia della Martinica era caratterizzata da un diffuso
stato di abbandono della terra che aveva ridotto drasticamente il livello di produzione

124-125).

4 P.-P. LE MERCIER DE LA RIVIERE, L’ordre naturel et essentiel des sociétés politiques. Parigi, Libraire Paul
Geuthner, 1910 [1767], p. 331.

4 F. GAUTHIER, Le Mercier de la Riviere et les colonies d’Amérique, in «Revue Francaise d’Histoire des
Idées Politiques», 2 (20), 2004, pp. 37-59.

%0 p.-P. LE MERCIER DE LA RIVIERE, L’ordre naturel et essentiel des sociétés politiques, p. 11.

S Ivi, p. 9.

52 .-P. MAY, Introduction a F.J. LE MERCIER DE LA RIVIERE, Mémoires et textes inédits sur le gouvernement
économique des Antilles (a cura di L.-P. MAY), Parigi, Centre National de la Recherche Scientifique, 1978,
pp. 1-83: 16.

58 K. MARX, Theories of Surplus-Value. Volume IV of Capital. Part I, Moscow, Progress Publishers, 1963
[1956], p. 65.



Fisiocrati e schiavitt. Contraddizioni e conflitti 193

dell’isola, determinando un grave deficit finanziario. L’ intendente era preoccupato che
I’elevato costo degli schiavi e I’alto rischio di perdita degli stessi durante le traversate
atlantiche determinassero carenze strutturali di manodopera. Cio non solo avrebbe
influenzato negativamente la produttivita delle piantagioni attive, ma avrebbe impedito
anche la messa a coltura di nuove terre.

Per gquanto riguarda il sistema di tassazione, all’epoca in cui Le Mercier arrivo alla
Martinica, era in vigore la capitazione: il proprietario di schiavi era obbligato a pagare
una quota per ogni schiavo posseduto. Secondo Le Mercier, questa tassa era inefficiente,
perché trascurava I’elemento della fertilita della terra. Piu il suolo era fertile, minore era
la quantita di schiavi necessaria per ottenere un prodotto netto maggiore. In
contraddizione con questo principio, la capitazione faceva gravare le tasse sulle terre
meno produttive, erodendo la possibilita di investimenti futuri per un’ampia categoria di
proprieta terriere®. Sarebbe stato utile, quindi, implementare nelle colonie un’imposta
unica, ideata per gravare esclusivamente sulla rendita fondiaria a tutela degli investimenti
in agricoltura®.

Le Mercier guardava con preoccupazione anche a un altro fenomeno che si stava
rapidamente affermando nella colonia: il lavoro schiavile era sempre piu spesso impiegato
in settori non agricoli. Le conseguenze negative erano molteplici. Prima di tutto, cio
implicava una riduzione della manodopera impiegata in agricoltura, che restava pur
sempre la principale fonte di produit net. In secondo luogo, a causa del fatto che una
gamma sempre piu vasta di «arti e mestieri» veniva sottratta ai «lavoratori bianchi»
presenti sull’isola per essere affidata agli schiavi acquistati ad alto prezzo, il livello medio
dei salari del settore artigianale tendeva a salire®®. Per ovviare a simili inconvenienti, Le
Mercier avanzo due proposte: 1) I’aggravio fiscale per i proprietari che impiegavano
uomini di colore nel settore secondario, al fine di reindirizzare gli investimenti in schiavi
esclusivamente verso le attivita agricole; 2) I’incentivo alla migrazione di operai europei
da impiegare nelle attivita artigianali dell’isola, al fine di abbassare il livello dei salari
grazie all’incremento dell’offerta del lavoro.

La natura prettamente tecnica dei provvedimenti suggeriti da Le Mercier conferma che
le funzioni della sua carica di intendente non consentivano di mettere in discussione gli
strutturali meccanismi operativi alla base dell’economia di piantagione. Dovendo limitare
il suo impegno alla ricerca di metodi per incrementare la prosperita della Martinica e la
potenza della madrepatria®’, Le Mercier rinuncio al tentativo di tradurre in pratica la
teoria fisiocratica della maggiore produttivita del lavoro libero®® e si astenne da
valutazioni etiche che avrebbero evidenziato le contraddizioni tra idee illuministe e
pratiche coloniali®®.

A differenza di Le Mercier, Pierre Poivre — intendente dell’Tle-de-France dal 1767 al

54 P.-P. LE MERCIER DE LA RIVIERE, Mémoire sur la Martinique. 8 septembre 1762. Parigi, Centre National
de la Recherche Scientifique, 1978 [1762], p. 158.

55 Sulla proposta fisiocratica dell’impdt unique e sulla difficolta di implementazione sia permesso rimandare
a S. PISANELLLI, El imp6t unique fisiocratico. Su recepcion en Espafia, in «Cuadernos de Estudio del Siglo
XVIlI», 33, pp. 155-184.

% P.-P. LE MERCIER DE LA RIVIERE, Mémoire sur la Martinique. 8 septembre 1762, p. 161.

57 C. OUDIN-BASTIDE, P. STEINER, Calcul et Morale. Couts de I’esclavage et valeur de I’émancipation
(XVIlle-XIXe siecle), Parigi, Editions Albin Michel, 2015, p. 21.

% M. HERLAND, Penser I’esclavage : de la morale a I’économie, in L’économie de I’esclavage colonial (a
cura di F. CELIMENE e André LEGRIS, Pargi, CNRS Editions, 2012, pp. 53-76: 64-67.

% D.A. HARVEY, Slavery on the Balance Sheet: Pierre-Samuel Dupont de Nemours and the Physiocratic
Case for Free Labour, in «Journal of the Western Society for French History», 2014, 42, pp. 75-87: 85.



194 Simona Pisanelli

1772 — si mostro incline a includere, nelle sue riflessioni sulla schiavitu, anche I’aspetto
etico. Egli riteneva, infatti, che la schiavitu avesse il potere di degradare I’animo umano
non solo dello schiavo, ma anche del padrone che lo possedeva e lo sfruttava. Come
vedremo, la sua attenzione per tale problema lo spinse a cercare soluzioni parziali e
temporanee. Cio non toglie che egli fece ricorso alle teorie fisiocratiche, in cui credeva
fermamente, per dimostrare la scarsa convenienza dell’impiego di manodopera schiavile
nelle piantagioni coloniali.

Quella che Poivre riponeva nei principi della scuola fisiocratica non era una fiducia
cieca e ingenua. Stando alle sue memorie di viaggio, egli ebbe la possibilita di constatarne
la correttezza sul campo: i popoli che avevano posto I’«agricoltura» e la «liberta» al
centro del loro sistema produttivo potevano godere di un’apprezzabile prosperita. Al
contrario, le nazioni governate dal dispotismo o abbandonate all’anarchia erano destinate
al progressivo indebolimento economico, persino nei casi in cui le terre di cui erano dotate
fossero «le pit favorite dal cielo»®. Per Poivre, la relazione tra sviluppo dell’agricoltura
e prosperita nazionale era talmente solida da innescare reciproci rapporti di causa-effetto.
Laddove lo sguardo del viaggiatore avesse colto «terre ben coltivate» da lavoratori liberi,
la nazione sarebbe stata certamente popolata da «abitanti felici e civili», governati
secondo i «principi della ragione». Al contrario, la visione di terre trascurate o
completamente abbandonate lasciava immaginare un Paese governato da leggi inadeguate
e abitato da «gente infelice, feroce o schiavizzata»®!. Sulla base di queste sue certezze,
Poivre era intimamente convinto che la schiavitu, frutto di leggi positive errate, andasse
abolita. E, tuttavia, esattamente come per Le Mercier, il sovrano aveva nominato Poivre
intendente coloniale dell’Tle-de-France, affidandogli il compito di porre rimedio alla
cattiva condizione economica in cui versava. Nel suo Discours di insediamento,
pronunciato pochi giorni dopo il suo arrivo (26 luglio 1767), Poivre accuso i coloni di
aver mirato esclusivamente a un rapido arricchimento privato. Godendo dei privilegi
dell’Esclusif ed essendo esenti da tassazioni di qualungue tipo, essi anelavano a un pronto
ritorno in patria, dove avrebbero potuto godere della posizione agiata conseguita, senza
sforzo, oltreoceano. L’ottica a breve termine che guidava le azioni dei coloni non
sollecitava investimenti migliorativi degli insediamenti coloniali loro affidati. Anzi, dopo
essere state indebitamente sfruttate, queste terre venivano abbandonate, con grave danno
anche per la madrepatria®.

Opponendosi al costume locale, Poivre rappresentava di fronte all’assemblea dei coloni
I’urgenza di aumentare la produttivita del settore agricolo, creando condizioni generali
favorevoli sul piano infrastrutturale: il miglioramento dei sistemi di trasporto e la
riorganizzazione amministrativa della colonia. Tale riorganizzazione non includeva
I’abolizione della schiavitu per diverse ragioni. In primo luogo, perché nonostante una
certa liberta di azione concessa in casi di emergenza e in assenza di immediati ordini del
sovrano, gli intendenti non avevano il diritto di prendere decisioni contrarie a quanto

60 P.S. Du PONT DE NEMOURS, Notice sur la vie de M. Poivre, chevalier de I’Ordre du Roi, ancient Intendant
des lles de France et de Bourbon, Parigi, Moutard, 1786, p. 34.

61 p. POIVRE, Voyage d’un philosophe ou observations sur les meeurs et les arts des peuples de I’ Afrique, de
I’Asie et de I’Amérique, in ID., Euvres complétes de P. Poivre, intendant des Isles de France et de Bourbon,
correspondant de I’Académie des sciences, etc.; précédées de sa vie, et accompagnées de notes, Parigi,
Fuchs, 1797 [1768], pp. 75-76.

62 p. PoIVRE, Discours aux habitants de I’Isle de France, in ID., Euvres complétes de P. Poivre, intendant
des Isles de France et de Bourbon, correspondant de I’Académie des sciences, etc.; précédées de sa vie, et
accompagnées de notes, Parigi, Fuchs, pp. 200-201.



Fisiocrati e schiavitt. Contraddizioni e conflitti 195

stabilito dall’«esprit des lois» prevalente in Francia®. In secondo luogo, Poivre non
poteva negare il fatto che I’intero impianto produttivo della colonia si basasse sulla
manodopera schiavile africana e che tale ordine non poteva essere sovvertito senza una
programmazione in grado di ridurre il rischio di improvvisi disequilibri di difficile
gestione. A cio si aggiunga il fatto che il sovrano aveva conferito a Poivre il mandato di
risanamento dell’Tle-de-France in un momento storico molto complesso. Alla vigilia della
Rivoluzione, la causa abolizionista era vista come parte significativa di una strategia di
sovvertimento dell’Ancien Régime. Era ovvio che il potere centrale e il ceto aristocratico
vi si opponessero fermamente®,

Non potendo proporre apertamente I’abolizione della schiavitu, Poivre opto per una
soluzione alternativa: un migliore rapporto tra schiavi e padroni, che eliminasse forme
violente di sfruttamento e di controllo, avrebbe portato i primi a percepire la terra della
colonia come parzialmente propria, instillando in loro un sentimento di gratitudine nei
confronti dei proprietari. Questi ultimi si sarebbero assicurati, dunque, la lealta degli
schiavi anche a scopo difensivo contro altri coloni che avessero provato a impadronirsi
dei propri possedimenti.

Allo scopo di frenare la sempre piu grave emergenza umanitaria che colpiva la
popolazione schiavile dell’isola, Poivre sollecitava anche il ruolo attivo delle parrocchie.
Esse avrebbero dovuto individuare nuove forme di sostentamento per le fasce sociali piu
deboli® che consentissero una vita sociale piti armoniosa nel rispetto dei principi della
Fede cristiana®. Completamente contraria all’impostazione anticlericale di altri
abolizionisti (per esempio Condorcet), la “politica umanitaria” promossa da Poivre
incoraggiava gli schiavi a tollerare il cattivo destino che gli era capitato in sorte, aspirando
alla «piu alta ricompensa» divina: la «liberta dello spirito»®’. Non era di secondaria
importanza il fatto che I’educazione cristiana degli schiavi e I’apertura al matrimonio tra
essi avrebbe agevolato la riproduzione in loco della manodopera, facendo sperare almeno
nell’abolizione della tratta®®. Poivre non considerava adeguatamente alcuni fattori che
impedivano la realizzazione del suo piano: la componente femminile della popolazione
schiavile era scarsa rispetto a quella maschile e I’intensita del carico di lavoro cui erano
sottoposte le schiave non facilitava né la loro fecondita né la possibilita di portare
felicemente a termine la gravidanza. A cio si aggiunga il fatto che i padroni preferivano
sfruttare piu intensamente gli schiavi acquistati e sostituirli spesso, attraverso nuovi
investimenti, piuttosto che preservare la loro salute in vista della riproduzione naturale®®.

63 C. BIoNDI, Ces esclaves sont des hommes. Lotta abolizionista e letteratura negrofila nella Francia del
Settecento, Pisa, Editrice Libreria Goliardica, 1979, p. 213.

%4 B. PLONGERON, Antilles et Guyane francaises (1760-1840): une chrétienté?, in J.-M. MAYEUR, L. PIETRI,
A. VAUCHEZ, M. VENARD (a cura di), Histoire du Christianisme. 10. Les défis de la modernité, Paris,
Desclée, 1997, p. 114.

% P, POIVRE, Discours aux habitants de I’Isle de France, p. 203.

% Sulla preferenza dei Christian Fathers «moralizzare I’istituzione [della schiavitt] finché fosse rimasta in
vigore e di preparare la strada, con il loro insegnamento religioso e morale, alla sua graduale e pacifica
scomparsa», si veda J. VINER, Religious Thought and Economic Society. Four chapters of an unfinished
work by Jacob Viner, a cura di J. MELITZ e D. WINCH, Durham (North Carolina), Duke University Press,
1978, p. 29.

67 P, POIVRE, Discours aux habitants de I’Isle de France, pp. 220-221.

% B. PLONGERON, op. cit., p. 114.

% L. LINDSAY, Captives as Commodities: The Transatlantic Slave Trade, Upper Saddle River, Pearson
Prentice Hall, 2008, p. 38.



196 Simona Pisanelli

Conclusioni

Nella seconda meta del XVIII secolo, la schiavitu nelle colonie era un dato di fatto
incontrovertibile, tanto che — nell’animato confronto che contrapponeva schiavisti e
abolizionisti — questi ultimi faticavano a perseguire i propri propositi fino in fondo. Cio
accade anche nell’ambito della fisiocrazia.

La maggior parte dei fisiocrati condivideva I’idea che il lavoro libero (lavoro salariato)
implicasse costi inferiori e maggiore produttivita del lavoro schiavile. L’esistenza di una
minoranza all’interno della scuola che promuovesse I’idea contraria & da considerarsi un
fenomeno fisiologico. Cio che si € voluto enfatizzare in questo articolo, tuttavia, & che
anche gli abolizionisti piu convinti, per quanto influenti nella societa del loro tempo,
finirono per cedere alla realpolitik. Tra i Riqueti de Mirabeau, la vecchia generazione —
Victor e Jean-Antoine — si limitava a discutere I’idea dell’abolizione graduale della
schiavitu in uno scambio epistolare, mentre la nuova generazione — Honoré Gabriel e
André Boniface — si contendeva la scena pubblica, che decreto il successo del secondo,
unico schiavista della famiglia.

Nell’accesa polemica tra Dupont de Nemours e Turgot, quest’ultimo — che in patria era
impegnato nell’abolizione delle corvées — dimostrava una sorprendente passivita rispetto
all’ardore abolizionista del suo amico e collaboratore, affermando I’utilitd temporanea
della schiavitu nelle colonie. Vi aggiungeva la convinzione personale della sua naturale
tendenza a scomparire nel corso della storia, per il progresso dei sistemi produttivi oltre
che per I’evoluzione dei sistemi politici.

Il caso piu emblematico di trionfo della realpolitik € quello di Le Mercier de la Riviere
e Pierre Poivre. L’obbligo di svolgere fedelmente la funzione pubblica di intendente e
I’impossibilita di contraddire il dominante esprit des lois li vincolavano a una tacita
accettazione della schiavitu. Per salvare lo stato economico delle colonie loro affidate, il
primo sceglieva di percorrere la strada “tecnica” della riorganizzazione razionale del
sistema produttivo schiavista, mentre il secondo invocava I’educazione religiosa (e la
bonta divina) affinché gli schiavi accettassero la misera condizione in cui erano costretti
a vivere.





