
Itinerari di ricerca storica, a. XXXIX – 2025, numero 2 Special Issue (nuova serie) 
DOI code: 10.1285/i11211156a39nsp2p181 

Fisiocrati e schiavitù. 
Contraddizioni e conflitti 

SIMONA PISANELLI

Introduzione 

Nonostante la sua breve durata (1757-1776), la scuola fisiocratica – guidata da François 
Quesnay – si è guadagnata un ruolo di primaria importanza nella storia del pensiero 
economico, per aver proposto nuove categorie analitiche e promosso politiche 
economiche opposte a quelle dominanti nel regno di Luigi XV1. Indicando il settore 
dell’agricoltura come l’unica vera fonte del produit net e promuovendo rapporti 
commerciali improntati al principio del laissez faire, i fisiocrati chiarirono che le politiche 
mercantiliste e i monopoli soddisfacevano gli interessi commerciali dei mercanti, 
negando ogni vantaggio alle altre categorie di cittadini. 

Sul piano filosofico-giuridico, il caposcuola Quesnay condivideva la visione 
giusnaturalista del co-fondatore della fisiocrazia, il marchese Victor Riqueti de Mirabeau, 
incontrato all’epoca in cui questi era già famoso per aver pubblicato L’Ami des hommes: 
ou traité de la population (1756). Entrambi credevano nell’idea che la felicità, pubblica 
e privata, sarebbe stata tanto maggiore quanto più le leggi positive si fossero uniformate 
alle leggi naturali. Ciò implicava che a determinare la posizione specifica degli individui 
all’interno della società fosse la provvidenza e che lo stato di eguaglianza tra di loro non 
fosse indispensabile al perseguimento dell’armonia sociale2. Tuttavia, il livello di 
ingiustizia raggiunto in determinati contesti appariva tale da non essere coerente con gli 
sviluppi e le finalità del secolo dei Lumi. Era questo il caso delle colonie caraibiche in 
cui i rapporti sociali, ma anche quelli commerciali, erano viziati da rapporti di produzione 
basati sull’organizzazione schiavile del lavoro. L’istituto della schiavitù, che era in 
contrasto sia con lo spirito illuministico sia con la campagna anti-mercantilista dei 
fisiocrati, fu al centro di un intenso dibattito. 

Il presente articolo intende evidenziare che, a dispetto di una tendenza generalmente 
abolizionista, dalle riflessioni economiche condotte nel microcosmo fisiocratico 
emersero, a volte, sorprendenti argomentazioni a favore dell’impiego di schiavi nelle 
colonie. A tal proposito, verranno illustrati: lo scambio di opinioni tra quattro membri 
della famiglia Mirabeau che, con modalità differenti, entrarono in contatto col tema della 
schiavitù (§ 1); la polemica tra Dupont de Nemours e Turgot scaturita durante la 
collaborazione editoriale di lunga data tra i due (§ 2); e, infine, l’esperienza di “conflitto 
interiore” sperimentata da Le Mercier de la Rivière e Pierre Poivre, nominati intendenti 
coloniali dal sovrano (§ 3). 

1 P. STEINER, Physiocracy and French Pre-Classical Political Economy, in W.J. SAMUELS, J.E. BIDDLE, 
J.B. DAVIS (a cura di) A Companion to The History of Economic Thought, Oxford, Blackwell Publishing, 
2003, p. 64. 
2 V. GIOIA, Diseguaglianze e sviluppo. Le radici antiche di un problema attuale, in B. GIOVANOLA (a cura 
di) Etica pubblica, giustizia sociale, diseguaglianze, Roma, Carocci editore, 2016, pp. 41-51.



182 Simona Pisanelli 

La famiglia Mirabeau su colonie e schiavitù 

Stando all’impostazione giusnaturalista condivisa con François Quesnay, il marchese 
Victor Riqueti di Mirabeau avrebbe dovuto accettare la «disgrazia» della schiavitù come 
«naturale» imposizione su quella «classe d’uomini particolari» che sono indelebilmente 
marcati dal colore (nero) della pelle3. Tuttavia, come accennato nell’introduzione, la sua 
formazione illuminista gli impediva di accettare a-criticamente l’istituto della schiavitù, 
che appariva iniquo non solo sul piano etico, ma anche su quello economico4. La sua 
attenzione si concentrava, in particolare, su due ordini di problemi: i costi legati 
all’acquisto e al controllo di schiavi; la mancata propensione all’innovazione del settore 
agricolo, che la Fisiocrazia riteneva essere l’unico produttivo di surplus. 

Per quanto riguarda il primo aspetto, il costo d’acquisto degli schiavi era elevato di per 
sé. A ciò, osservava V. Mirabeau, si aggiungeva il fatto che tali costi andavano sostenuti 
ripetutamente in periodi di tempo brevi, per almeno due ragioni. Da una parte, gli schiavi 
– che subivano trattamenti crudeli da parte dei sorveglianti – morivano in giovane età.
Dall’altra, non si poteva contare sulla riproduzione in loco della manodopera schiavile, a
causa delle frequenti interruzioni di gravidanza registrate tra le schiave. Queste ultime,
che sostituivano gli uomini – esausti per il lavoro nelle piantagioni – nella cura dei piccoli
appezzamenti di terreno concessi dai padroni per la soddisfazione dei loro bisogni
primari, preferivano limitare il numero delle nascite, ricorrendo alla pratica dell’aborto.
Una pratica proibita in caso di gravidanze dovute all’alto numero di abusi sessuali che i
padroni consumavano ai danni delle schiave. Il divieto di abortire non implicava il
riconoscimento di questi bambini come figli legittimi dei padroni, bensì l’ingrossamento
delle file di schiavi. Sebbene questa potesse apparire come soluzione percorribile per
garantire la riproduzione in loco di manodopera schiavile, V. Mirabeau considerava l’altra
faccia della medaglia: qualora l’equilibrio demografico tra padroni e schiavi fosse venuto
meno a favore di questi ultimi, essi – sempre più numerosi – avrebbero potuto convogliare
il loro risentimento collettivo in forme di ribellione organizzate, nel tentativo di sovvertire
l’ordine nelle colonie.

Il secondo aspetto che V. Mirabeau enfatizzava, osservando l’organizzazione del lavoro 
nelle colonie, era la scarsa produttività del settore agricolo, anch’essa originata da almeno 
due fenomeni. Il primo era l’impiego di sorveglianti per gestire il lavoro degli schiavi 
nelle piantagioni, un impiego che non solo era costoso, ma determinava una routine 
avversa all’innovazione dei processi produttivi. Il secondo fenomeno consisteva nella 
sempre maggiore tendenza degli uomini di colore più industriosi a confluire nel settore 
artigianale. In questo modo, essi non solo lasciavano sguarnito il settore agricolo, ma 
entravano in concorrenza con gli immigrati europei, cui era tradizionalmente riservato il 
lavoro nel settore artigianale. Come vedremo, questo aspetto critico fu oggetto di 
attenzione anche da parte di Mercier de la Rivière, nell’ambito della sua funzione di 
intendant dell’isola della Martinica. 

Pur essendo convinto che l’abolizione della schiavitù fosse un obiettivo da raggiungere, 
V. Mirabeau era consapevole che – contro la resistenza dei numerosi sostenitori
dell’organizzazione schiavile del lavoro (che intendevano, anzi, estenderla altrove) – era

3 V. DE MIRABEAU, L’Ami des Hommes, ou Traité de la Population. Avignon, s.e., 1756, p. 147. 
4 Contrariamente a quanto affermato da Pernille Røge, secondo cui Victor Mirabeau non era interessato 
all’aspetto propriamente economico della schiavitù (P. RØGE, Economistes and the Reinvention of Empire. 
France in the Americas and Africa, c. 1750-1802, Cambridge, Cambridge University Press, 2019, p. 65), 
egli sviluppò un ragionamento condiviso da molti altri intellettuali dell’epoca. 



     Fisiocrati e schiavitù. Contraddizioni e conflitti 183

impossibile «distruggere con un solo colpo gli abusi già radicati nella natura delle cose»5. 
Come già avevano fatto Voltaire e Montesquieu (discutendo soprattutto gli aspetti etici, 
filosofici e giuridici), V. Mirabeau suggeriva una transizione graduale degli schiavi verso 
il mercato del lavoro libero sulla base di considerazioni specificamente economiche. Se 
la vera fonte della ricchezza stava nella specializzazione produttiva in agricoltura, 
promossa dagli imprenditori, l’innovazione e il progresso tecnologico andavano 
considerati come gli elementi decisivi per l’avvio di un circolo virtuoso dello sviluppo 
che investisse l’intera società. L’immagine di una vita florida e felice nelle colonie 
avrebbe consentito di attirare un più considerevole numero di europei rispetto alle prime 
incerte fasi della colonizzazione, fino a rendere preferibile l’impiego di «coltivatori 
stipendiati» rispetto a quello di «schiavi comprati a molto caro prezzo» e «spesso 
infedeli»6. Una volta raggiunto un livello apprezzabile di sviluppo del settore primario, il 
progresso economico si sarebbe propagato automaticamente al settore dell’artigianato. 

Negli stessi anni in cui Victor de Mirabeau pubblicava la sua opera più famosa, altri 
membri della famiglia entravano in contatto con la realtà coloniale. Con ruoli e in forme 
differenti, il fratello Jean-Antoine Riqueti de Mirabeau e i figli di Victor – conte Honoré 
Gabriel Riqueti e visconte André Boniface Louis Riqueti – si inserivano nel dibattito 
sull’abolizionismo, rendendo evidente ancora una volta la complessità ed eterogeneità 
delle posizioni. 

Già prefetto e intendente della Martinica e governatore generale delle Îles du Vent, nel 
1753, Jean-Antoine Riqueti de Mirabeau fu nominato governatore della Guadalupa. 
Durante il suo incarico, egli inviava dettagliate descrizioni della vita economico-sociale 
della colonia al fratello Victor, dimostrando una spiccata sensibilità non solo per le 
preoccupanti sorti della madrepatria, che continuava incautamente a investire capitali in 
operazioni poco redditizie, ma anche per lo scarso benessere di cui godevano i soggetti 
coinvolti a più livelli nei processi di colonizzazione7. 

A. Mirabeau si preoccupava, innanzitutto, che la colonia che egli governava non
rappresentasse una fonte di debiti per la madrepatria, che – specie a causa dell’alto tasso 
di mortalità a bordo delle navi negriere – incrementava la già considerevole spesa 
sostenuta per acquistare schiavi africani a costi elevati. Era sua opinione, inoltre, che le 
notizie dei naufragi delle navi negriere avrebbero, potuto scoraggiare la circolazione delle 
merci lungo la rotta atlantica, impedendo alla madrepatria di realizzare scambi con le 
Indie Occidentali. 

In secondo luogo, A. Mirabeau esprimeva preoccupazione per le conseguenze negative 
della schiavitù, che accomunavano i coloni e gli schiavi, entrambi vittime di un processo 
di generale abbrutimento. I primi fiaccavano i secondi, maltrattandoli e costringendoli a 
lavorare al limite delle proprie forze, senza garantire in cambio nemmeno un corretto 
apporto nutrizionale8. Tanta crudeltà avrebbe giustificato le eventuali reazioni criminali 
da parte degli schiavi9, che – come già temuto dal fratello Victor – tentavano di ribellarsi 
ai padroni. Dal punto di vista economico, il processo di abbrutimento suscitava 
indifferenza per la scarsa produttività della terra sia negli schiavi, sia nei coloni. Com’era 

5 V. DE MIRABEAU, op. cit., p. 148. 
6 Ibidem. 
7 L. DE LOMENIE, Les Mirabeau. Nouvelles études sur la société française au XVIIIe siècle, Paris, E. Dentu 
éditeur, 1879, I, p. 191. 
8 Ivi, p. 203. 
9 Sul diritto di ribellione degli schiavi si veda Diderot in G.T.F. RAYNAL, Histoire philosophique et politique 
des établissements et du commerce des Européens dans les deux Indes, Paris, J.E. Dufour-P. Roux, t. IX, p. 
3.



184 Simona Pisanelli 

abbastanza naturale, dati i maltrattamenti cui erano sottoposti, gli schiavi non si 
preoccupavano di produrre di più. L’abbrutimento dei coloni si manifestava in un marcato 
disinteresse per l’andamento del livello di produttività del lavoro in agricoltura e per il 
miglioramento delle condizioni di vita degli schiavi. La loro intenzione era quella di 
arricchirsi velocemente, abbandonando nel più breve tempo possibile le colonie. Sulla 
base dell’osservazione diretta della realtà coloniale, J.A. Riqueti offriva al fratello Victor 
la conferma della bontà delle teorie fisiocratiche, che attribuivano al lavoro libero una 
capacità produttiva più elevata rispetto al lavoro schiavile. 

Sul piano giuridico, invece, la testimonianza del governatore della Guadalupa metteva 
in crisi le basi giusnaturalistiche della fisiocrazia, cui Victor Mirabeau aveva sempre 
creduto. In particolare, la schiavitù moderna che, come menzionato, si sviluppava in 
chiave razzista, gettava le basi per ineguaglianze sociali difficili da superare anche dopo 
l’emancipazione degli schiavi africani. Il marchese di Mirabeau si dibatteva tra il tentativo 
di rimanere fedele alla visione fisiocratica e il senso di colpa nei confronti di un’intera 
popolazione, condannata alla schiavitù sulla base di falsi presupposti addotti per motivi 
puramente egoistici. Lo scambio epistolare con il fratello10 gli rendeva difficile 
continuare a sostenere sia il «principio gerarchico, esteso dalla famiglia all’intera 
società»11, sia l’idea del «diritto di tutti a tutto» di Quesnay12, inevitabilmente ostacolati 
da immutabili condizioni comunitarie13. 

Riconoscendo il valore dell’impegno del fratello minore per attenuare le conseguenze 
negative della schiavitù (per esempio, non lasciando che i bianchi uccidessero 
impunemente i neri, solo perché ne erano i padroni), Victor Mirabeau gli indirizzava le 
seguenti parole: 

Quand la loi de Dieu ne serait pas écrite, nous sentirions par les seules lumières de 
notre conscience que nous sommes coupables de plusieurs fautes contre le droit 
naturel, en actions, en omissions, et par le mauvais exemple et par le peu de soin ; 
mais la loi est écrite, et les ténèbres à cet égard ne peuvent plus être que volontaires. 
Tachons donc de semer cette vie orageuse de quelques bonnes actions, qui nous 
consolent dans l’agonie ; c’est ce que je me dis chaque jour, et ce que je crois pouvoir 
d’autant mieux te dire, que tu n’as pas attendu mes avis sur cet article14. 

Il figlio del marchese, Honoré Gabriel Riqueti, conte de Mirabeau, invece, non aveva 
mai nutrito dubbi sul fatto che le leggi naturali riconoscessero l’eguaglianza di tutti gli 
uomini e che le differenze tra questi fossero solo il prodotto artificiale di leggi positive15. 
La giustificazione della schiavitù moderna su basi razziste era da escludere, per il 
semplice fatto che gli schiavi africani erano venduti agli europei da altri africani: non 
poteva essere il colore della pelle a giustificare il binomio “uomini neri-schiavitù”. 

10 M. DUCHET, Anthropologie et histoire au siècle des Lumières. Paris: Albin Michel, 1995, p. 161; P. RØGE, 
op. cit., pp. 69-72. 
11 M. ALBERTONE, Les Mirabeau: économie politique et révolutions, in «La Révolution française», 14, 
2018, pp. 1-24: 15. 
12 D’altra parte, lo stesso Quesnay aveva già messo in discussione tale diritto nel passaggio dallo stato di 
natura allo stato sociale (F. QUESNAY. Le Droit Naturel, in ID. Œuvres économiques complètes et autres 
textes, a cura di C. THERE, C. LOIC, J.C. PERROT, Parigi, INED, I, 111-123, p. 113. 
13 M. ALBERTONE, Deux générations autour de l’Amérique, Introduzione a V. DE MIRABEAU e P.S. DU PONT 
DE NEMOURS, Dialogue physiocratiques sur l’Amérique, a cura di M. ALBERTONE, Parigi, Classiques 
Garnier, 2015, p. 65. 
14 V. MIRABEAU in LOMÈNIE, op. cit., p. 198. 
15 M. ALBERTONE, Les Mirabeau: économie politique et révolutions, p. 11. 



     Fisiocrati e schiavitù. Contraddizioni e conflitti 185

L’impegno di H.G. Mirabeau per promuovere l’eguaglianza tra bianchi e neri e per 
abolire la schiavitù si sviluppò in vari modi: abbozzò una propria dichiarazione dei diritti 
dell’uomo ispirata alle dichiarazioni degli Stati Uniti (in particolare, della Virginia)16, 
collaborò alla stesura della Dichiarazione dei diritti dell’uomo e del cittadino approvata 
dall’Assemblea Nazionale il 26 agosto 1789 e, infine, fondò la Société des Amis des Noirs 
con altri intellettuali e uomini pubblici dell’epoca, che – tra il 1789 e il 1790 – si 
adoperarono per abolire gradualmente la schiavitù, provando a ottenere prima di tutto 
l’abolizione della tratta. A tale proposito, H.G. Mirabeau, affiancato – tra gli altri – da 
Ètienne Dumont, Ètienne Salomon-Reybaz e Ètienne Clavière, approntò un Discours sur 
la traite des Noirs da pronunciare davanti all’Assemblea Nazionale. L’intento era quello 
di informare i cittadini francesi, che ignoravano le condizioni di trasporto dei prigionieri, 
le repressioni, le punizioni e l’alto tasso di mortalità derivante da questi fattori17. 

In opposizione alla Société des Amis des Noirs negli organi di discussione, il Club di 
Massiac, rappresentando gli interessi dei coloni, avanzò la preoccupazione che 
l’abolizione della schiavitù da parte della Francia diventasse un’occasione di 
arricchimento per le altre potenze europee che avrebbero continuato a praticarla. Era, 
questa, una preoccupazione condivisa da H.G. Mirabeau, secondo cui se si voleva 
preservare la Francia dal pericolo di perdere il controllo sulle colonie a causa di imminenti 
ribellioni degli schiavi, si sarebbe dovuto adottare una politica opposta. Solo le nazioni 
colonizzatrici che fossero arrivate per prime all’abolizione della tratta e poi della schiavitù 
sarebbero state in grado di conservare la proprietà delle terre d’oltreoceano. 

Ai coloni, preoccupati che l’abolizione della tratta atlantica provocasse scarsità di 
manodopera, H.G. Mirabeau rispondeva che, in realtà, questo rischio era il risultato del 
loro comportamento irrazionale. Sostenere che il clima delle isole americane, fiaccando i 
corpi degli schiavi, rendeva difficile la loro riproduzione in loco era piuttosto ridicolo, 
considerato che la schiavitù moderna era basata in buona parte sul mito della proverbiale 
resistenza degli africani al clima caraibico. 

Ovviamente, dietro questo finto timore dei coloni si celava quello autentico di perdere 
la proprietà delle terre, a seguito del sovvertimento gerarchico tra bianchi e neri (già 
paventato da Victor Mirabeau), che sarebbe stato facilitato dall’emancipazione degli 
schiavi. Dal punto di vista dei planters questo poteva essere un timore legittimo, ma 
fintanto che non avessero risolto il problema dell’alto tasso di mortalità durante la 
traversata atlantica e fintanto che non avessero riservato un trattamento migliore agli 
schiavi, questi avrebbero sempre rappresentato più una fonte di costi che di utili. Ogni 
volta che il prezzo degli schiavi saliva, produceva un movimento corrispondente nel 
prezzo medio delle derrate alimentari prodotte nelle colonie. Con prezzi eccessivamente 
elevati, le colonie non potevano reggere la forte concorrenza nel commercio 
internazionale di altre potenze europee, come l’Inghilterra, che facevano affidamento su 

16 Dorigny ha correttamente notato che Mirabeau era fin troppo ottimista nei confronti del movimento 
abolizionista statunitense. Sebbene Pennsylvania, Vermont, Massachusetts, isole Rhodes e Connecticut 
avessero interdetto il possesso di schiavi sin dal 1770, grazie all’influenza dei quaccheri inglesi, è vero 
anche che l’abolizione della tratta (e non necessariamente della schiavitù stessa) a livello federale sarebbe 
stata raggiunta solo nel 1807, quando Thomas Jefferson era Presidente per la seconda volta (M. DORIGNY, 
H.G. DE MIRABEAU, Les Bières flottantes des négriers. Un discours non prononcé sur l’abolition de la 
traite des Noirs (novembre 1789-mars 1790), a cura di M. DORIGNY, Saint-Étienne, Publications de 
l’Université de Saint-Étienne, 1999, p. 56n10). 
17M. DORIGNY, Introduction a H.G. DE MIRABEAU, op. cit., pp. 7-34: 14-15; F. THESEE, Autour de la Société 
des Amis des Noirs: Clarkson, Mirabeau et l’abolition de la traite (août1789-mars 1790), in «Présence 
Africaine», Nouvelle série, 125, 1983, 3-82: 3, 9; Mirabeau, op. cit, 69-75. 



186 Simona Pisanelli 

livelli di produttività maggiore. Secondo H.G. Mirabeau, solo terre recentemente 
dissodate, più fertili e più produttive, avrebbero potuto sopportare l’aumento continuo dei 
costi di produzione e – conseguentemente – dei prezzi. Tuttavia, questo vantaggio sarebbe 
svanito comunque una volta raggiunto un certo livello di sfruttamento della terra18. 

La prospettiva di breve e medio termine entro cui H.G. Mirabeau si muoveva, nella sua 
opposizione alle politiche schiaviste, era tesa a garantire al settore primario livelli di 
produttività tali da soddisfare i bisogni dei consumatori della madrepatria e delle colonie. 
Secondo la sua opinione, il commercio tra colonie francesi e madrepatria, e tra questa e 
altre nazioni europee rischiava, in quella fase, di affamare un’ampia fetta di popolazione 
francese. La Francia, infatti, era costretta a esportare derrate alimentari (non eccedenti) 
verso le colonie, mentre il terreno di queste ultime diventava via via meno produttivo, 
inutilmente irrorato col sangue e col sudore degli schiavi19. 

Secondo il punto di vista di H.G. Mirabeau, l’esprit d’industrie era l’unico fattore in 
grado di trainare l’economia di piantagione fuori dalla stagnazione provocata dallo 
sfruttamento della schiavitù. Gli effetti positivi della prima fase del colonialismo moderno 
erano svaniti da tempo a causa del trattamento che i padroni riservavano agli schiavi. 
Dall’avvilimento del loro spirito di iniziativa derivavano due conseguenze: gli schiavi 
non cercavano né di migliorare la propria produttività, né di avanzare proposte in tal 
senso. In breve, l’organizzazione schiavile ostacolava il progresso tecnico e danneggiava 
gli interessi di tutti: coloni, schiavi, consumatori e casse reali della madrepatria. 

Purtroppo, H.G. Mirabeau non riuscì mai a pronunciare il suo Discours davanti 
all’Assemblea nazionale. Il grande pubblico ne venne a conoscenza solo in seguito, grazie 
a Lucas de Montigny, figlio adottivo di Mirabeau, che ne curò la pubblicazione postuma20. 

Il visconte André Boniface Louis Riqueti de Mirabeau ebbe maggiore fortuna. Unico 
convinto schiavista della famiglia, l’8 marzo 1790, egli espresse la sua Opinion sur la 
pétition des villes de commerce et sur la traite des noirs davanti all’Assemblea nazionale. 
I contenuti del suo discorso erano diametralmente opposti a quelli del fratello Honoré 
Gabriel. 

Sul piano giuridico, A.B. Mirabeau sovvertiva nuovamente il rapporto tra leggi positive 
e leggi naturali, affermando che era la natura a produrre «opere differenti» e che gli esseri 
umani non erano tutti uguali. Il legislatore, dunque, nell’esercizio della sua funzione, non 
poteva ignorare l’influenza del clima e dei costumi sull’organizzazione sociale: il clima 
temperato europeo facilitava la coltivazione della terra e la crescita demografica molto 
più che il clima «duro e selvaggio» dei popoli del nord, dediti al lavoro e alla guerra, e il 
clima torrido dell’Africa e delle Americhe, che instillava negli uomini «la pigrizia […] e 
la voluttà»21. Tuttavia, proprio l’aumento della popolazione europea aveva reso 
necessario, secondo il visconte, la colonizzazione di terre oltreoceano che fungessero 
contemporaneamente da luogo di produzione delle merci esotiche da importare e da 
mercato di sbocco per i prodotti dell’industria francese. Tramite il regime monopolistico 
dell’Esclusif (di chiara derivazione mercantilista), la bilancia commerciale tra colonie e 
madrepatria sarebbe stata costantemente attiva in favore di quest’ultima. 

18 H.G. DE MIRABEAU, op. cit., pp. 83-84. 
19 Ibidem. 
20 M. DORIGNY, op. cit. 
21 A.B. MIRABEAU, Opinion sur la pétition des villes de commerce et sur la traite des noirs, en annexe de 
la séance du 8 mars 1790, in ARCHIVES PARLEMENTAIRES DE 1787 A 1860 – Première série (1787-1799), 
Tome XII, du 2 mars au 14 avril 1790. Paris, Librairie Administrative P. Dupont, 1881 [1790], pp. 75-79: 
75.



     Fisiocrati e schiavitù. Contraddizioni e conflitti 187

Nella polemica tra schiavisti e abolizionisti, A.B. Mirabeau si schierava al fianco dei 
primi. Egli ne condivideva i pregiudizi nei confronti degli africani: questi ultimi erano gli 
unici in grado di lavorare nel clima torrido dei Caraibi, ma – essendo considerati 
naturalmente indolenti –, dovevano essere obbligatoriamente schiavizzati. 

La pigrizia innata degli africani e la loro «intelligenza infinitamente limitata» erano 
anche causa della scarsa produttività del lavoro e, di conseguenza, del limitato 
arricchimento dei commercianti della madrepatria (Mirabeau 1790: 76). L’intenzione 
degli schiavisti era quello di ridurre se non il danno economico – dovuto alla scarsa 
produttività –, almeno il danno sociale che sarebbe derivato dall’abolizione della 
schiavitù e dalla concessione di pari diritti civili e politici tra schiavi emancipati e cittadini 
europei. Per questo, il visconte di Mirabeau criticava la Dichiarazione dei diritti 
dell’uomo e del cittadino (1789), la quale sovrapponeva due condizioni che riteneva 
dovessero rimanere distinte: 

N’avez-vous pas oublié que si les droits de cité, si le premier de ces droits, la liberté, 
appartient à tous les Français, il n’en est pas ainsi des ennemis captifs et des esclaves 
achetés, qui n’ont aucun rapport avec nos concitoyens, et si, dans ce moment, vous 
n’avez à choisir qu’entre une loi funeste et l’aveu d’une erreur, devez-vous 
balancer ? Non, Messieurs, j’aime à croire que vous n’hésiterez pas, et que vous 
confirmerez l’esclavage des nègres, puisque l’intérêt de nos colonies, de nos places 
de commerce, de la France entière, exige qu’il soit confirmé22. 

Su questa base, A.B. Mirabeau accusava gli «amici dei neri» (tra cui il fratello Honoré 
Gabriel) di credere in «una specie di religione […] seguita senza riflettere» e di mettere 
in pericolo la madrepatria comportandosi come «una setta superstiziosa che applica 
dogmi»23. In breve, sovvertendo i termini della discussione, egli attribuiva agli 
abolizionisti il difetto originario degli schiavisti razzisti, che giustificavano la schiavitù 
moderna appellandosi alla leggenda biblica della maledizione di Noé scagliata su Cam e 
sulla sua discendenza. 

Questo non è l’unico passaggio dell’Opinion in cui A.B. de Mirabeau si contraddice. 
Come altri sostenitori della schiavitù, pur dichiarando che gli africani rappresentavano 
l’unica manodopera adatta al clima caraibico, insisteva sul fatto che quest’ultimo ne 
impedisse la riproduzione in loco. Ancora una volta, tale espediente artificioso veniva 
utilizzato per giustificare la tratta atlantica, che – in realtà – rappresentava un mezzo per 
difendere gli interessi nazionali: se la Francia vi avesse rinunciato, infatti, le altre potenze 
colonizzatrici avrebbero continuato a trarne profitto indisturbate24. 

L’unico provvedimento che A.B. Mirabeau era disposto ad accettare era la costituzione 
di un comitato misto – composto da membri dell’Assemblea nazionale e da 12 
rappresentanti delle colonie più importanti (rispettivamente 6 di Saint-Domingue, 4 della 
Martinica e 2 della Guadalupa) –, incaricato di regolare il trattamento degli schiavi per 
conservarne l’incolumità. Un altro comitato, con composizione simile, avrebbe potuto 
gestire i rapporti commerciali tra le colonie e i principali porti francesi utilizzati per gli 
scambi commerciali (Bordeaux, Nantes, Marseille, le Havre, Bayonne e Saint-Malo). 
Infine, egli ipotizzava la possibilità di autonomia relativa delle colonie. Ciascuna di esse 
avrebbe potuto dotarsi di una propria assemblea, autorizzata a legiferare in tema di 
giustizia e sicurezza, sempre sotto il controllo del Corps législatif du royaume e del re di 

22 Ivi, p. 77. 
23 ID., Opinion sur la pétition des villes de commerce et sur la traite des noirs, p. 76. 
24 Ivi, pp. 77-78. 



188 Simona Pisanelli 

Francia, che si riservavano il diritto di comminare sanzioni nei riguardi delle leggi ritenute 
non conformi agli interessi della madrepatria25. 

La polemica tra Dupont de Nemours e Turgot sul tema della schiavitù 

Anche Dupont de Nemours poneva solide convinzioni giuridiche alla base della sua 
battaglia contro la schiavitù. Egli, condividendo l’approccio di Montesquieu, conferiva al 
legislatore il compito di definire istituzioni corrispondenti all’essenza della natura umana 
e di legiferare in funzione del progressivo incivilimento dell’umanità26. 
Oltre alle riflessioni di ordine giuridico, Dupont de Nemours ricorreva a esplicite 
spiegazioni di ordine economico per dimostrare il vantaggio che sarebbe derivato 
dall’abolizione della schiavitù non solo per gli ex schiavi, ma per l’umanità intera. La sua 
ferma condanna della schiavitù trovò spazio nelle pagine delle Ephémérides du citoyen27, 
in occasione della ripubblicazione delle Réflexions sur la formation et la distribution des 
richesses (1766) di Turgot28. Si trattava di un vademecum che Turgot aveva approntato 
per due studenti cinesi soggiornanti in Francia per apprendere le basi dell’economia 
politica. Questa «specie di catechismo economico»29 consta di cento proposizioni 
fondamentali con cui Turgot spiegava i processi di formazione e distribuzione della 
ricchezza di un paese30, individuando – tra l’altro – cinque diversi modi in cui i proprietari 

25 Ivi, 79. 
26 P.S. DUPONT DE NEMOURS, Commenti a A.R.J. TURGOT 1914 [1766]. Réflexions sur la formation et la 
distribution des richesses in G. SCHELLE (a cura di). Œuvres de Turgot et documents le concernant, Parigi, 
Libraire Felix, II, pp. 533-601. 
27 Dalle colonne delle Ephémérides, Dupont de Nemours commentò anche il breve romanzo di Jean-
François Saint-Lambert, intitolato Zimeo (P.S. DUPONT DE NEMOURS, Observations sur l’esclavage des 
negres in «Éphemerides du citoyen ou Bibliothèque raisonnée des sciences morales et politiques», 1771, t. 
VI, pp. 181-207). L’autore ammetteva che i popoli africani erano più arretrati di quelli europei sul piano 
tecnico, ma rigettava l’ipotesi che ciò dipendesse da differenze antropologiche. Dupont de Nemours 
condivideva la posizione di Saint-Lambert: se era certamente vero che gli abitanti del continente africano 
non possedevano strumenti importanti come la bussola che «facilitando i viaggi, consente di condividere i 
Lumi di ogni luogo» e la stampa, che «ci consente di appropriarci dello spirito di tutti i tempi» (ivi, 211), 
era altrettanto vero che gli stessi europei li avevano scoperti per puro caso. Se questi li avessero donati a 
chi non li conosceva, tutta l’umanità ne avrebbe tratto vantaggio. La società contemporanea, che si 
autodefiniva “illuminata”, non poteva accettare la schiavitù con l’unico intento di ottenere lavoro a buon 
mercato. Legittimare una simile azione sarebbe equivalso a legittimare un omicidio con l’obiettivo di 
derubare un individuo per strada (ivi, p. 218). 
Va notato che Dupont de Nemours non era l’unico a utilizzare i periodici per denunciare gli orrori e la 
scarsa convenienza economica della schiavitù. Dalle pagine della Gazette du Commerce, anche l’abate 
Roubaud si espresse contro la schiavitù, proponendo di sostituire gli schiavi impiegati nelle colonie 
americane con manodopera libera (D.B. DAVIS, The Problem of Slavery in Western Culture, New 
York/Oxford, Oxford University Press, 1988, p. 431). Da parte sua, François Butini, si serviva 
dell’espediente epistolare nelle sue Lettres africaines per esprimere la propria posizione antischiavista (G. 
SCHELLE, Dupont de Nemours et l’école physiocratique, Parigi, Félix Alcan, 1888, p. 103). 
28 Si tenga conto che Turgot non si definì mai un fisiocrate. Tuttavia, ciò non rende meno adeguata la sua 
collocazione in questo articolo, poiché – nell’ambito delle sue pubbliche funzioni – Turgot si fece spesso 
promotore delle idee economiche dei fisiocrati. Non è un caso che il favore di cui il circolo intellettuale di 
Quesnay godeva a corte cominciò a venire meno quando Turgot fu destituito dalla carica di Ministro delle 
Finanze. 
29 L. DE LAVERGNE, Les économistes français du dix‑huitième siècle, Ginevra, Slatkine Reprints, 1970 
[1870], p. 238. 
30 Questo breve, ma preziosissimo scritto di Turgot, può essere considerato – secondo il suo fedele 
collaboratore e biografo, Condorcet – «il germe del trattato sulla ricchezza delle nazioni del celebre Smith» 



     Fisiocrati e schiavitù. Contraddizioni e conflitti 189

potevano ricavare la rendita dalle loro terre: 1) per mezzo di salariati, 2) per mezzo di 
schiavi, 3) vendendo il prodotto in cambio di un canone d’affitto, 4) attraverso il sistema 
della colonìa parziaria (nota anche come mezzadria), 5) con contratto d’affitto o di 
locazione (quest’ultima modalità, pur essendo la più vantaggiosa, pareva percorribile solo 
in paesi già ricchi, laddove i coltivatori erano in grado di anticipare gli investimenti 
agricoli). 
Nella versione originale delle Réflexions, Turgot dedicava al metodo di coltivazione che 
prevedeva l’impiego degli schiavi solo il paragrafo XXI. Dupont de Nemours intervenne 
in maniera rilevante sul testo originale, aggiungendo addirittura due paragrafi su tale 
argomento31 e attirandosi i rimproveri da parte di Turgot. Come testimoniato dallo 
scambio epistolare tra i due, Dupont de Nemours entrò in conflitto con Turgot, che era – 
all’epoca – uno degli uomini più importanti del Regno di Francia. Per facilitare il 
confronto tra le due versioni, è utile indicare prima quanto scritto da Turgot riguardo 
all’impiego della schiavitù in agricoltura e, successivamente, riportare le aggiunte di 
Dupont de Nemours, a sostegno della sua campagna contro la schiavitù. 
Secondo Turgot, l’uso di impiegare schiavi in agricoltura risaliva agli inizi della società, 
quando – essendo pressoché impossibile trovare uomini che fossero disponibili a lavorare 
la terra a servizio di altri – gli individui più violenti avevano costretto altri a lavorare per 
loro, fornendo loro solo l’indispensabile per sopravvivere. L’abominevole costume della 
schiavitù si era conservato nel tempo ed era stato adottato dagli europei per assicurarsi 
lavoratori nelle colonie caraibiche32. Turgot ne prevedeva l’estinzione per effetto della 
scomparsa delle nazioni più piccole, perennemente in guerra tra loro. Questo perché, egli 
rilevava, tra le principali cause della schiavitù vi erano i conflitti armati, che sarebbero 
presumibilmente venuti meno non appena la comunità internazionale fosse stata costituita 
solo da grandi nazioni come l’Inghilterra, la Francia e la Spagna. Per quante guerre queste 
nazioni potessero combattere, per quanti prigionieri potessero catturare, il numero degli 
schiavizzati non sarebbe più stato comparabile con quelli del passato. In ogni caso, i nuovi 
schiavi sarebbero stati «una ben debole risorsa per la coltura di ciascuna delle tre 
nazioni»33. 
Senza attribuirsi la paternità delle modifiche introdotte nel testo pubblicato nelle 
Ephémérides34, Dupont de Nemours inaspriva i toni, riferendosi al passato come a «tempi 

(M.J.A.N. CARITAT DE CONDORCET, Vie de M. Turgot, in A. O’CONNOR e F. ARAGO (a cura di). Oeuvres de 
Condorcet, Parigi, Firmin Didot Frères t. V, pp. 5-233: 45). 
31 Gustav Schelle, curatore dell’edizione completa delle opere di Turgot tra il 1913 e il 1923, ha rilevato 
che Dupont de Nemours ha introdotto modifiche non trascurabili a tre delle edizioni successive di questo 
importante scritto, destinate alla pubblicazione nelle Ephémérides Le stesse inesattezze sono poi state 
riprese nelle edizioni curate da Daire e Dussard. Per avere un’edizione conforme all’originale, secondo 
Schelle, sarebbe stato necessario attendere il 1889, quando Robineau l’avrebbe consegnata alla Petite 
Bibliothèque économique (G. SCHELLE (a cura di), Œuvres de Turgot et documents le concernant, Parigi, 
Librairie Félix Alcan, 1913-1923. t. I, p. 3). 
32 A.R.J. TURGOT. Réflexions sur la formation et la distribution des richesses. In G. SCHELLE (a cura di), 
Œuvres de Turgot et documents le concernant, p. 547. L’edizione curata da SCHELLE ha il pregio di fornire 
il testo delle Réflexions di Turgot nella versione duplice – originaria e modificata – pubblicata da Dupont 
de Nemours prima nelle Ephémerides e poi nella sua versione delle Œuvres de Turgot. 
33 Ibidem. 
34 Nella sua edizione delle Œuvres de Turgot, Dupont de Nemours apportò ulteriori modifiche. Di notevole 
interesse, per esempio, è il seguente passo: «Non è dunque all’origine delle società che i proprietari terrieri 
possono cessare di essere agricoltori; ciò può avvenire solo [...] quando il progresso della società e della 
cultura crea e distingue chiaramente la classe dei salariati» (P.S. DUPONT DE NEMOURS, Commenti a A.R.J. 
TURGOT, Réflexions sur la formation et la distribution des richesses, in E. DAIRE e H. DUSSARD (a cura 
di), Collection des principaux économistes; 3-4. Œuvres de Turgot, 1844, I, Osnabrück, Otto Zeller, p. 17). 



190 Simona Pisanelli 

di ignoranza e di ferocia», in cui uomini più forti avevano massacrato senza pietà i vinti, 
come avveniva ancora, in alcuni casi, con i «selvaggi d’America». Solo l’«addolcimento 
della morale», introdotto dai progressi in agricoltura, aveva fatto intendere ai 
colonizzatori che ridurre i prigionieri in schiavitù e farli lavorare era più conveniente che 
massacrarli35. 
Queste modifiche di Dupont de Nemours, tutto sommato, non sembrano alterare 
significativamente il pensiero di Turgot. L’effetto però diventa dirompente se si guarda 
alle frasi che Dupont de Nemours aggiunse al testo, a cominciare dal titolo assegnato al 
paragrafo XXIII: Combien la culture exécutée par les esclaves est peu profitable et chère 
pour le maître et pour l’humanité. Turgot non si era mai espresso in termini di 
convenienza o non convenienza della schiavitù da un punto di vista economico; quindi, 
le riflessioni che seguono sono completamente attribuibili a Dupont: 

Les esclaves n’ont aucun motif pour s’acquitter des travaux auxquels on les contraint 
avec l’intelligence et les soins qui pourraient en assurer le succès ; d’où suit que ces 
travaux produisent très peu. Les maîtres avides ne savent autre chose, pour suppléer 
à ce défaut de production qui résulte nécessairement de la culture par esclaves, que 
de forcer ceux-ci à des travaux encore plus rudes, plus continue et plus violents36. 

Sfruttare senza posa gli schiavi, non garantendo loro le giuste cure e un sostentamento 
sufficiente, significava condannarli a una vita molto breve. Ciò avrebbe costretto i padroni 
a comprare continuamente schiavi, annullando il presunto vantaggio tratto dal mancato 
pagamento dei salari ai lavoratori liberi. Di questo aspetto Turgot era consapevole, ma si 
astenne dall’aggiungere che i padroni «pagano un capitale considerevole per procurarsi 
operai così cattivi»37. 
In una lettera del 2 febbraio 1770, Turgot rimproverava Dupont de Nemours di aver 
modificato nuovamente il brano delle Réflexions sulla schiavitù. Egli esigeva che esso 
fosse ripristinato nella versione originale, per non vedersi costretto a disconoscere 
pubblicamente, in una lettera al Mercure38, le aggiunte che erano state inserite col chiaro 
intento di enfatizzare esclusivamente gli svantaggi economici della schiavitù39. 
Solo pochi giorni dopo, il 6 febbraio 1770, Turgot si dissociava ancora più duramente da 
Dupont de Nemours, enfatizzando il fatto che – al di là delle innegabili ingiustizie a essa 
legate – l’istituzione della schiavitù era un sistema economico vantaggioso per alcune 
categorie di persone: 

Franklin a aussi montré que le travail des noirs est plus cher qu’il ne paraît au premier 
coup d’œil, à cause des remplacements, mais je n’en pense pas moins que dans nos 
Iles, il y a un avantage à avoir des esclaves, non pour la colonie, mais pour le 
possesseur qui veut avoir des denrées d’une grande valeur vénale pour faire une 
prompte fortune par le commerce. Je crois avoir donné, dans mon ouvrage même, 

35 P.S. DUPONT DE NEMOURS, Commenti a A.R.J. TURGOT 1914 [1766], in G. SCHELLE (a cura di), op. cit., 
545. 
36 Ibidem. 
37 Ibidem. 
38 Il riferimento è probabilmente al Mercure de France, nato originariamente come periodico di 
intrattenimento mondano (1672) e trasformatosi, nella seconda metà del Settecento, in strumento 
d’espressione dei philosophes più moderati (A. TAGLIAPIETRA (a cura di), Che cos’è l’illuminismo? I testi 
e la genealogia del concetto, Milano, Paravia Bruno Mondadori Editori, 2000, p. 376. 
39 A.R.J. TURGOT, Lettre à Dupont de Nemours, 2 février 1770, in G. SCHELLE (a cura di), op. cit., t III, p. 
374.



     Fisiocrati e schiavitù. Contraddizioni e conflitti 191

les raisons qui rendent le travail des esclaves utile dans un pays où l’on veut que la 
richesse et le commerce précèdent la population40. 

Nella lettera del 20 febbraio 1770, pur ammettendo che la schiavitù era un’ingiustizia 
barbara e abominevole, Turgot tornava a ribadire che, come qualsiasi altra iniquità che si 
rivelasse utile a qualcuno dal punto di vista pratico, la schiavitù era «spesso utile a chi la 
metteva in atto»41. In questo senso, la schiavitù era un’ingiustizia «comme une autre»42, 
condannata sul piano ideale, ma – alla fine dei conti – tollerata. 
Queste conclusioni di Turgot appaiono piuttosto sorprendenti se si considera il suo 
impegno per l’abolizione delle corvées in Francia. Quest’operazione rientrava nel quadro 
di riforme che egli si era proposto di realizzare durante il suo mandato di Controllore 
generale delle finanze, avendo come faro guida la prima regola della politica: «essere 
giusto»43. 

Due approcci diversi degli intendenti Le Mercier de la Rivière e Pierre Poivre 

Un caso particolarmente interessante è quello di Le Mercier de la Rivière e Pierre 
Poivre. Essi incarnano la categoria dei fisiocrati che, nello svolgimento delle loro funzioni 
pubbliche, furono costretti a ignorare le proprie convinzioni teoriche. Il sovrano li nominò 
intendenti, rispettivamente della Martinica e dell’Île de France44, affinché ne risanassero 
l’economia. Aderendo ai principi fondamentali del sistema fisiocratico, entrambi erano 
convinti assertori del ruolo progressivo del lavoro libero. Tuttavia, il loro solido 
convincimento teorico non era compatibile né con l’orientamento del Sovrano né con le 
pressioni dei ceti aristocratici, entrambi a favore dello sfruttamento della schiavitù nelle 
colonie. Come vedremo, entrambi si attennero agli ordini del Re e, arrendendosi ai 
bisogni della Corona, cercarono soluzioni parziali e insufficienti al problema 
dell’arretratezza economica e dell’ingiustizia sociale causate dalla schiavitù. 

L’ordre naturel et essentiel des sociétés politiques (1776) di Le Mercier è stato definito 
come «l’esposizione più chiara e meglio coordinata» della «dottrina» fisiocratica45, in 
grado di rivelare «la mentalità e lo spirito» non solo «del gruppo» dei fisiocrati46, ma di 
un’intera epoca storica47. In quest’opera, in linea con l’approccio giusnaturalistico di 

40 A.R.J. TURGOT, Lettre à Dupont de Nemours, 6 février 1770, in G. SCHELLE (a cura di), op. cit., t III, p. 
375. 
41 A.R.J. TURGOT, Lettre à Dupont de Nemours, 20 février 1770, in G. SCHELLE (a cura di), op. cit., t III, p. 
378. Sulla polemica tra Turgot e Dupont de Nemours si veda D.B. DAVIS, The Problem of Slavery in the
Age of Revolution 1770–1823, New York/Oxford, Oxford University Press, 1988, p. 432 e G. GOGGI,
Diderot‑Raynal, l’esclavage et le Lumières écossaises in «Lumières», 3, 2004, pp. 53-93: 68-69.
42 A.R.J. TURGOT, Lettre à Dupont de Nemours, 20 février 1770, p. 378.
43 M.J.A.N. CARITAT DE CONDORCET, Lettre aux auteurs du Journal de Paris, 22 june 1777, in A.
O’CONNOR e F. ARAGO (a cura di), op.cit., t. I: pp. 346-349: 348.
44 La colonia dell’Île de France corrisponde alle attuali Mauritius.
45 A. SMITH, An Inquiry into the Nature and Causes of the Wealth of Nations, a cura di R. HUTCHESON
CAMPBELL e A.S. SKINNER, Oxford, Oxford University Press, II: p. 679.
46 J.A. SCHUMPETER, History of Economic Analysis, London, Taylor &Francis e‑Library, 2006 [1954], p.
217.
47 R.V. EAGLY, Un modello fisiocratico di equilibrio dinamico, in G. CANDELA e M. PALAZZI (a cura di),
Dibattito sulla Fisiocrazia, Firenze, La Nuova Italia, 1979, pp. 161-184: 173. A tale proposito, si
considerino le analisi che Le Mercier condusse sul rapporto tra sistema economico e sistemi politici, e sugli
effetti che l’incremento della ricchezza nazionale avrebbe sulla felicità pubblica, sulla felicità privata e, più
in generale, sull’armonia sociale (J.B. BURY, Storia dell’idea di progresso, Bologna: Feltrinelli, 1979, pp.



192 Simona Pisanelli 

Quesnay, Le Mercier affermava che il governo avrebbe raggiunto la sua forma perfetta, 
uniformandosi all’ordine naturale48, nel momento in cui – garantito il diritto di proprietà 
della terra, attraverso adeguate forme di protezione giuridica e accordi sociali equi – 
l’agricoltura fosse stata riconosciuta come la principale attività umana49. In questa 
organizzazione sociale, tutti gli attori coinvolti avrebbero perseguito i propri obiettivi: 

− il sovrano avrebbe basato il proprio potere e la propria autorità politica sulla
ricchezza realmente disponibile;

− i proprietari terrieri avrebbero ottenuto la massima rendita, esercitando il diritto
di proprietà sulla terra;

− i ministri, i mercanti, ecc. avrebbero cercato di trarre vantaggi dall’espansione del
commercio e dalla crescita della ricchezza nazionale;

− persino gli operai avrebbero potuto aspirare a un aumento dei salari.

Questo elenco non faceva alcun riferimento agli schiavi, la cui posizione era 
incompatibile con il «solo e unico assioma» che, secondo Le Mercier, costituiva l’essenza 
della visione fisiocratica: «NESSUN DIRITTO SENZA DOVERI, E NESSUN DOVERE 
SENZA DIRITTI»50 (in maiuscolo nell’originale). Gli schiavi, in effetti, non potevano 
definirsi «soggetti giuridici», in quanto esclusi dal diritto naturale di ognuno alla 
«proprietà esclusiva della propria persona» (propriété personnelle) «e delle cose acquisite 
per mezzo dei suoi sforzi e del suo lavoro» (propriété mobiliaire)51. 

Il fenomeno della schiavitù, trascurato nella sua opera principale, emerse nell’analisi di 
Le Mercier quando fu nominato intendente della Martinica. All’epoca, egli aveva già 
introdotto, nell’interpretazione fisiocratica del lavoro, elementi originali che meglio si 
adeguavano all’emergente economia capitalistica: consapevole del ruolo sempre più 
rilevante che il settore industriale vi avrebbe svolto, Le Mercier aveva compreso che la 
specializzazione sarebbe stata una condizione imprescindibile per l’innovazione dei 
processi produttivi52. Non è un caso che, nel secolo successivo, Karl Marx gli avrebbe 
riconosciuto «l’intuizione di una relazione esistente, almeno nell’industria, tra il 
plusvalore e gli operai industriali stessi»53. 

Proprio questi tratti originali dell’analisi di Le Mercier restarono inapplicati nella 
gestione della Martinica, dove la schiavitù era da considerarsi come un dato di fatto 
immutabile. La ragion di Stato imponeva a Le Mercier di a) garantire il giusto equilibrio 
tra i livelli di investimento per l’acquisto di schiavi e i livelli di produttività conseguibili; 
b) riformare il sistema di tassazione sui redditi dei proprietari di schiavi; c) rendere più
produttivo l’uso degli schiavi.

All’arrivo di Le Mercier, l’economia della Martinica era caratterizzata da un diffuso 
stato di abbandono della terra che aveva ridotto drasticamente il livello di produzione 

124-125).
48 P.-P. LE MERCIER DE LA RIVIERE, L’ordre naturel et essentiel des sociétés politiques. Parigi, Libraire Paul
Geuthner, 1910 [1767], p. 331.
49 F. GAUTHIER, Le Mercier de la Rivière et les colonies d’Amérique, in «Revue Française d’Histoire des
Idées Politiques», 2 (20), 2004, pp. 37–59.
50 P.-P. LE MERCIER DE LA RIVIERE, L’ordre naturel et essentiel des sociétés politiques, p. 11.
51 Ivi, p. 9.
52 L.-P. MAY, Introduction a F.J. LE MERCIER DE LA RIVIERE, Mémoires et textes inédits sur le gouvernement 
économique des Antilles (a cura di L.‑P. MAY), Parigi, Centre National de la Recherche Scientifique, 1978,
pp. 1-83: 16.
53 K. MARX, Theories of Surplus-Value. Volume IV of Capital. Part I, Moscow, Progress Publishers, 1963
[1956], p. 65.



     Fisiocrati e schiavitù. Contraddizioni e conflitti 193

dell’isola, determinando un grave deficit finanziario. L’intendente era preoccupato che 
l’elevato costo degli schiavi e l’alto rischio di perdita degli stessi durante le traversate 
atlantiche determinassero carenze strutturali di manodopera. Ciò non solo avrebbe 
influenzato negativamente la produttività delle piantagioni attive, ma avrebbe impedito 
anche la messa a coltura di nuove terre. 

Per quanto riguarda il sistema di tassazione, all’epoca in cui Le Mercier arrivò alla 
Martinica, era in vigore la capitazione: il proprietario di schiavi era obbligato a pagare 
una quota per ogni schiavo posseduto. Secondo Le Mercier, questa tassa era inefficiente, 
perché trascurava l’elemento della fertilità della terra. Più il suolo era fertile, minore era 
la quantità di schiavi necessaria per ottenere un prodotto netto maggiore. In 
contraddizione con questo principio, la capitazione faceva gravare le tasse sulle terre 
meno produttive, erodendo la possibilità di investimenti futuri per un’ampia categoria di 
proprietà terriere54. Sarebbe stato utile, quindi, implementare nelle colonie un’imposta 
unica, ideata per gravare esclusivamente sulla rendita fondiaria a tutela degli investimenti 
in agricoltura55. 

Le Mercier guardava con preoccupazione anche a un altro fenomeno che si stava 
rapidamente affermando nella colonia: il lavoro schiavile era sempre più spesso impiegato 
in settori non agricoli. Le conseguenze negative erano molteplici. Prima di tutto, ciò 
implicava una riduzione della manodopera impiegata in agricoltura, che restava pur 
sempre la principale fonte di produit net. In secondo luogo, a causa del fatto che una 
gamma sempre più vasta di «arti e mestieri» veniva sottratta ai «lavoratori bianchi» 
presenti sull’isola per essere affidata agli schiavi acquistati ad alto prezzo, il livello medio 
dei salari del settore artigianale tendeva a salire56. Per ovviare a simili inconvenienti, Le 
Mercier avanzò due proposte: 1) l’aggravio fiscale per i proprietari che impiegavano 
uomini di colore nel settore secondario, al fine di reindirizzare gli investimenti in schiavi 
esclusivamente verso le attività agricole; 2) l’incentivo alla migrazione di operai europei 
da impiegare nelle attività artigianali dell’isola, al fine di abbassare il livello dei salari 
grazie all’incremento dell’offerta del lavoro. 

La natura prettamente tecnica dei provvedimenti suggeriti da Le Mercier conferma che 
le funzioni della sua carica di intendente non consentivano di mettere in discussione gli 
strutturali meccanismi operativi alla base dell’economia di piantagione. Dovendo limitare 
il suo impegno alla ricerca di metodi per incrementare la prosperità della Martinica e la 
potenza della madrepatria57, Le Mercier rinunciò al tentativo di tradurre in pratica la 
teoria fisiocratica della maggiore produttività del lavoro libero58 e si astenne da 
valutazioni etiche che avrebbero evidenziato le contraddizioni tra idee illuministe e 
pratiche coloniali59. 

A differenza di Le Mercier, Pierre Poivre – intendente dell’Île-de-France dal 1767 al 

54 P.-P. LE MERCIER DE LA RIVIERE, Mémoire sur la Martinique. 8 septembre 1762. Parigi, Centre National 
de la Recherche Scientifique, 1978 [1762], p. 158. 
55 Sulla proposta fisiocratica dell’impôt unique e sulla difficoltà di implementazione sia permesso rimandare 
a S. PISANELLI, El impôt unique fisiocrático. Su recepción en España, in «Cuadernos de Estudio del Siglo 
XVIII», 33, pp. 155-184. 
56 P.-P. LE MERCIER DE LA RIVIERE, Mémoire sur la Martinique. 8 septembre 1762, p. 161. 
57 C. OUDIN-BASTIDE, P. STEINER, Calcul et Morale. Couts de l’esclavage et valeur de l’émancipation 
(XVIIIe–XIXe siècle), Parigi, Editions Albin Michel, 2015, p. 21. 
58 M. HERLAND, Penser l’esclavage : de la morale a l’économie, in L’économie de l’esclavage colonial (a 
cura di F. CELIMENE e André LEGRIS, Pargi, CNRS Éditions, 2012, pp. 53–76: 64-67. 
59 D.A. HARVEY, Slavery on the Balance Sheet: Pierre-Samuel Dupont de Nemours and the Physiocratic 
Case for Free Labour, in «Journal of the Western Society for French History», 2014, 42, pp. 75-87: 85. 



194 Simona Pisanelli 

1772 – si mostrò incline a includere, nelle sue riflessioni sulla schiavitù, anche l’aspetto 
etico. Egli riteneva, infatti, che la schiavitù avesse il potere di degradare l’animo umano 
non solo dello schiavo, ma anche del padrone che lo possedeva e lo sfruttava. Come 
vedremo, la sua attenzione per tale problema lo spinse a cercare soluzioni parziali e 
temporanee. Ciò non toglie che egli fece ricorso alle teorie fisiocratiche, in cui credeva 
fermamente, per dimostrare la scarsa convenienza dell’impiego di manodopera schiavile 
nelle piantagioni coloniali. 

Quella che Poivre riponeva nei principi della scuola fisiocratica non era una fiducia 
cieca e ingenua. Stando alle sue memorie di viaggio, egli ebbe la possibilità di constatarne 
la correttezza sul campo: i popoli che avevano posto l’«agricoltura» e la «libertà» al 
centro del loro sistema produttivo potevano godere di un’apprezzabile prosperità. Al 
contrario, le nazioni governate dal dispotismo o abbandonate all’anarchia erano destinate 
al progressivo indebolimento economico, persino nei casi in cui le terre di cui erano dotate 
fossero «le più favorite dal cielo»60. Per Poivre, la relazione tra sviluppo dell’agricoltura 
e prosperità nazionale era talmente solida da innescare reciproci rapporti di causa-effetto. 
Laddove lo sguardo del viaggiatore avesse colto «terre ben coltivate» da lavoratori liberi, 
la nazione sarebbe stata certamente popolata da «abitanti felici e civili», governati 
secondo i «principi della ragione». Al contrario, la visione di terre trascurate o 
completamente abbandonate lasciava immaginare un Paese governato da leggi inadeguate 
e abitato da «gente infelice, feroce o schiavizzata»61. Sulla base di queste sue certezze, 
Poivre era intimamente convinto che la schiavitù, frutto di leggi positive errate, andasse 
abolita. E, tuttavia, esattamente come per Le Mercier, il sovrano aveva nominato Poivre 
intendente coloniale dell’Île-de-France, affidandogli il compito di porre rimedio alla 
cattiva condizione economica in cui versava. Nel suo Discours di insediamento, 
pronunciato pochi giorni dopo il suo arrivo (26 luglio 1767), Poivre accusò i coloni di 
aver mirato esclusivamente a un rapido arricchimento privato. Godendo dei privilegi 
dell’Esclusif ed essendo esenti da tassazioni di qualunque tipo, essi anelavano a un pronto 
ritorno in patria, dove avrebbero potuto godere della posizione agiata conseguita, senza 
sforzo, oltreoceano. L’ottica a breve termine che guidava le azioni dei coloni non 
sollecitava investimenti migliorativi degli insediamenti coloniali loro affidati. Anzi, dopo 
essere state indebitamente sfruttate, queste terre venivano abbandonate, con grave danno 
anche per la madrepatria62. 

Opponendosi al costume locale, Poivre rappresentava di fronte all’assemblea dei coloni 
l’urgenza di aumentare la produttività del settore agricolo, creando condizioni generali 
favorevoli sul piano infrastrutturale: il miglioramento dei sistemi di trasporto e la 
riorganizzazione amministrativa della colonia. Tale riorganizzazione non includeva 
l’abolizione della schiavitù per diverse ragioni. In primo luogo, perché nonostante una 
certa libertà di azione concessa in casi di emergenza e in assenza di immediati ordini del 
sovrano, gli intendenti non avevano il diritto di prendere decisioni contrarie a quanto 

60 P.S. DU PONT DE NEMOURS, Notice sur la vie de M. Poivre, chevalier de l’Ordre du Roi, ancient Intendant 
des Iles de France et de Bourbon, Parigi, Moutard, 1786, p. 34. 
61 P. POIVRE, Voyage d’un philosophe ou observations sur les mœurs et les arts des peuples de l’Afrique, de 
l’Asie et de l’Amérique, in ID., Œuvres complètes de P. Poivre, intendant des Isles de France et de Bourbon, 
correspondant de l’Académie des sciences, etc.; précédées de sa vie, et accompagnées de notes, Parigi, 
Fuchs, 1797 [1768], pp. 75-76. 
62 P. POIVRE, Discours aux habitants de l’Isle de France, in ID., Œuvres complètes de P. Poivre, intendant 
des Isles de France et de Bourbon, correspondant de l’Académie des sciences, etc.; précédées de sa vie, et 
accompagnées de notes, Parigi, Fuchs, pp. 200-201. 



     Fisiocrati e schiavitù. Contraddizioni e conflitti 195

stabilito dall’«esprit des lois» prevalente in Francia63. In secondo luogo, Poivre non 
poteva negare il fatto che l’intero impianto produttivo della colonia si basasse sulla 
manodopera schiavile africana e che tale ordine non poteva essere sovvertito senza una 
programmazione in grado di ridurre il rischio di improvvisi disequilibri di difficile 
gestione. A ciò si aggiunga il fatto che il sovrano aveva conferito a Poivre il mandato di 
risanamento dell’Île-de-France in un momento storico molto complesso. Alla vigilia della 
Rivoluzione, la causa abolizionista era vista come parte significativa di una strategia di 
sovvertimento dell’Ancien Régime. Era ovvio che il potere centrale e il ceto aristocratico 
vi si opponessero fermamente64. 

Non potendo proporre apertamente l’abolizione della schiavitù, Poivre optò per una 
soluzione alternativa: un migliore rapporto tra schiavi e padroni, che eliminasse forme 
violente di sfruttamento e di controllo, avrebbe portato i primi a percepire la terra della 
colonia come parzialmente propria, instillando in loro un sentimento di gratitudine nei 
confronti dei proprietari. Questi ultimi si sarebbero assicurati, dunque, la lealtà degli 
schiavi anche a scopo difensivo contro altri coloni che avessero provato a impadronirsi 
dei propri possedimenti. 

Allo scopo di frenare la sempre più grave emergenza umanitaria che colpiva la 
popolazione schiavile dell’isola, Poivre sollecitava anche il ruolo attivo delle parrocchie. 
Esse avrebbero dovuto individuare nuove forme di sostentamento per le fasce sociali più 
deboli65 che consentissero una vita sociale più armoniosa nel rispetto dei principi della 
Fede cristiana66. Completamente contraria all’impostazione anticlericale di altri 
abolizionisti (per esempio Condorcet), la “politica umanitaria” promossa da Poivre 
incoraggiava gli schiavi a tollerare il cattivo destino che gli era capitato in sorte, aspirando 
alla «più alta ricompensa» divina: la «libertà dello spirito»67. Non era di secondaria 
importanza il fatto che l’educazione cristiana degli schiavi e l’apertura al matrimonio tra 
essi avrebbe agevolato la riproduzione in loco della manodopera, facendo sperare almeno 
nell’abolizione della tratta68. Poivre non considerava adeguatamente alcuni fattori che 
impedivano la realizzazione del suo piano: la componente femminile della popolazione 
schiavile era scarsa rispetto a quella maschile e l’intensità del carico di lavoro cui erano 
sottoposte le schiave non facilitava né la loro fecondità né la possibilità di portare 
felicemente a termine la gravidanza. A ciò si aggiunga il fatto che i padroni preferivano 
sfruttare più intensamente gli schiavi acquistati e sostituirli spesso, attraverso nuovi 
investimenti, piuttosto che preservare la loro salute in vista della riproduzione naturale69. 

63 C. BIONDI, Ces esclaves sont des hommes. Lotta abolizionista e letteratura negrofila nella Francia del 
Settecento, Pisa, Editrice Libreria Goliardica, 1979, p. 213. 
64 B. PLONGERON, Antilles et Guyane françaises (1760-1840): une chrétienté?, in J.-M. MAYEUR, L. PIETRI, 
A. VAUCHEZ, M. VENARD (a cura di), Histoire du Christianisme. 10. Les défis de la modernité, Paris,
Desclée, 1997, p. 114.
65 P. POIVRE, Discours aux habitants de l’Isle de France, p. 203.
66 Sulla preferenza dei Christian Fathers «moralizzare l’istituzione [della schiavitù] finché fosse rimasta in
vigore e di preparare la strada, con il loro insegnamento religioso e morale, alla sua graduale e pacifica
scomparsa», si veda J. VINER, Religious Thought and Economic Society. Four chapters of an unfinished
work by Jacob Viner, a cura di J. MELITZ e D. WINCH, Durham (North Carolina), Duke University Press,
1978, p. 29.
67 P. POIVRE, Discours aux habitants de l’Isle de France, pp. 220-221.
68 B. PLONGERON, op. cit., p. 114.
69 L. LINDSAY, Captives as Commodities: The Transatlantic Slave Trade, Upper Saddle River, Pearson
Prentice Hall, 2008, p. 38.



196 Simona Pisanelli 

Conclusioni 

Nella seconda metà del XVIII secolo, la schiavitù nelle colonie era un dato di fatto 
incontrovertibile, tanto che – nell’animato confronto che contrapponeva schiavisti e 
abolizionisti – questi ultimi faticavano a perseguire i propri propositi fino in fondo. Ciò 
accade anche nell’ambito della fisiocrazia. 

La maggior parte dei fisiocrati condivideva l’idea che il lavoro libero (lavoro salariato) 
implicasse costi inferiori e maggiore produttività del lavoro schiavile. L’esistenza di una 
minoranza all’interno della scuola che promuovesse l’idea contraria è da considerarsi un 
fenomeno fisiologico. Ciò che si è voluto enfatizzare in questo articolo, tuttavia, è che 
anche gli abolizionisti più convinti, per quanto influenti nella società del loro tempo, 
finirono per cedere alla realpolitik. Tra i Riqueti de Mirabeau, la vecchia generazione – 
Victor e Jean-Antoine – si limitava a discutere l’idea dell’abolizione graduale della 
schiavitù in uno scambio epistolare, mentre la nuova generazione – Honoré Gabriel e 
André Boniface – si contendeva la scena pubblica, che decretò il successo del secondo, 
unico schiavista della famiglia. 

Nell’accesa polemica tra Dupont de Nemours e Turgot, quest’ultimo – che in patria era 
impegnato nell’abolizione delle corvées – dimostrava una sorprendente passività rispetto 
all’ardore abolizionista del suo amico e collaboratore, affermando l’utilità temporanea 
della schiavitù nelle colonie. Vi aggiungeva la convinzione personale della sua naturale 
tendenza a scomparire nel corso della storia, per il progresso dei sistemi produttivi oltre 
che per l’evoluzione dei sistemi politici. 

Il caso più emblematico di trionfo della realpolitik è quello di Le Mercier de la Rivière 
e Pierre Poivre. L’obbligo di svolgere fedelmente la funzione pubblica di intendente e 
l’impossibilità di contraddire il dominante esprit des lois li vincolavano a una tacita 
accettazione della schiavitù. Per salvare lo stato economico delle colonie loro affidate, il 
primo sceglieva di percorrere la strada “tecnica” della riorganizzazione razionale del 
sistema produttivo schiavista, mentre il secondo invocava l’educazione religiosa (e la 
bontà divina) affinché gli schiavi accettassero la misera condizione in cui erano costretti 
a vivere. 




