
Itinerari di ricerca storica, a. XXXIX – 2025, numero 2 Special Issue (nuova serie) 
DOI code: 10.1285/i11211156a39nsp2p153 

Dal codice di Federico V all’abolizione della schiavitù. 
Regolamenti e ordinanze danesi nella seconda metà del XVIII secolo 

GIUSEPPE PATISSO 

Nel corso del XVIII secolo la Danimarca consolidò il proprio dominio coloniale nelle 
Indie Occidentali Danesi, in particolare sulle isole di Saint Thomas, Saint John e Saint 
Croix (le attuali Isole Vergini Americane). Tali possedimenti, acquistati e sviluppati a 
partire dalla fine del Seicento, erano fondati su un’economia di piantagione che faceva 
ampio ricorso al lavoro forzato degli africani deportati. Già nei primi decenni del 
Settecento si manifestarono gravi tensioni sociali dovute alle durissime condizioni della 
schiavitù coloniale1. 

La base giuridica di questa istituzione venne formalmente sancita nel 1733 con un 
codice schiavistico emanato dal governatore Philip Gardelin2, che equiparava gli schiavi 

1 Per un’analisi approfondita della storia della colonizzazione danese nelle isole Vergini, nonché per una 
disamina sulla codificazione schiavista emanata in questi possedimenti si vedano, tra gli altri, R. 
CHRISTENSEN, At ieg Ey wilde tillade nogen, at verre her meester offuer mig (Non permetterò a nessuno di 
lasciare che questo padrone mi offenda), in «Scandinavian Economic History Review», 31,1, 1983, pp. 21-
48; P.E. OLSEN, Danske Lov på De Vestindiske Øer (Il diritto danese nelle Indie Occidentali), in D. TAMM 
(ed.), Danske og Norske Lov i 300 år. Festskrift i anledning af 300 året for udstedelsen af Christian V.’s 
Danske Lov (Il diritto danese e norvegese in 300 anni. Atti in occasione del 300° anniversario 
dell’emanazione della Danske Lov di Christian V), København, Jurist-og Økonomforbundets Forlag, 1983, 
pp. 288–331; J.C. JOHANSEN, Absolutism and the ‘Rule of Law’ in Denmark 1660-c. 1750, in “Journal of 
Legal History 27, 2, 2006, pp. 153–173; P.E. OLSEN (ed), Vestindien. St. Croix, St. Thomas og St. Jan, 
København, Gads Forlag, 2017; E. GØBEL, The Danish West Indies, 1660s–1750s: Formative Years, in L.H. 
ROPER (ed), The Torrid Zone: Caribbean Colonization and Cultural Interaction in the Long Seventeenth 
Century, Columbia, University of South Carolina Press, 2018, pp. 118–131; G. PATISSO, Colonie senza un 
impero. Società, rivolte e legislazione schiavista nei territori danesi d’oltremare (sec. XVII-XVIII), Torino, 
UTET, 2024. 
2 Il Gardelin slavereglement, promulgato il 5 settembre del 1733, è conservato presso gli Archivi nazionali 
danesi a Copenaghen (RIGSARKIVET, 390, Generaltoldkammeret, Vestindiske Og Guineiske Sager, 
Visdomsbog, 1733-1783, pp. 359-363). La traduzione in inglese del Gardelin slavereglement può essere 
consultata nelle seguenti opere: J.P. KNOX, An historical account of St. Thomas, West Indies, New York, 
Charles Scribner, 1852, pp. 69-71; L.A. PENDLETON, Our New Possessions-The Danish West Indies, in 
«The Journal of Negro History», 3, 1917, pp. 267-288, pp. 272-273. Essendo il codice che per più tempo 
rimase in vigore nelle colonie caraibiche della Danimarca, rimanendo a lungo il principale riferimento 
danese in materia di legislazione schiavista, se ne riporta in questa sede una trascrizione: « Jeg Philip 
Gardelin giør Vitterlig for alle Negrene paa dette Eyland, hvorledes jeg ugierne maa fornemme, at Vores 
Negre som af Gud selv ere giorte til Slaver, ey alene ligesom tilsidesætte deres Slave Pligter, mod de Blanke 
i almindelighed, hvorom de i Aaret 1706 ved en Placat ere advarede men viste og i særdeleshed en virkelig 
ulydighed imod deres Mestere eller Mesterinder[3] hvis Penge de dog ere, og derfor ere dem des større 
Underdanighed skyldige, som at der iblandt Negerne begaaes mange Tyverier og andre onde og 
strafværdige ting, for altsaa efter denne Tids leilighed, der paa at raade Bod, er udi Raadet Resolveret, at 
Publicere følgende Article hvorpaa Negerne have vel at give agt, nemlig: 1) Alle onde og utroe Slaver som 
derom bliver overbeviste eller ogsaa gribes i gierning at de have foretaget sig, eller have haft i sinde selv at 
vilde løbe bort fra Landet eller at tilskynde, eller forføre andre Slaver saadant at giøre, skulde som Hoved 
Mænd have forbrudt deres Liv, nemlig skulde de først for Justitien knibes paa 3 Steder i Byen med gloende 
Tænger, og derefter hænges. 2) Alle de Negere som overbevises, eller ogsaa Attraperes i Complotten[5] 
nemlig de haver ladet sig forføre til at løbe bort, skulde bringes paa Fortet og af Justitien den et Ben afsættes 
saafremt som Mesteren ey vil pardonere den ved at Pidskes af 150 Slag og at det ene Øre dem afskieres, 
hvilket ogsaa maa skee ved Justitien. 3) Alle de Negere som overbeviises at de ere vidende om noget andet 



154 Giuseppe Patisso 

foretagende af en Neger og ikke strax giør det bekiendt for blanke skulde af Justitien brændemærkes paa 
Panden og pidskes med 100 slag. 4) Derimod skulde alle de Negere som strax til en blank angive saadanne 
Comploter til at løbe bort, eller andre onde Defens have en belønning af 10 Pesos for hver skyldig Neger, 
saafremt deres angivende bliver befundet at være sandt ligeledes skal Navnet paa en saadan Neger forties, 
at ingen anden Neger ska faa det at Vide. 5) Alle de Maron Negere som paa Jagten elle paa anden Maade 
fanges af frie Negere og have i en tiid af 14 Dage været Maron skulde bringes til Fortet, og der pidskes med 
150 Slag og flere, de som har været 12 Uger Maron, eller løbet adskillige gange Maron skulde ved Justitien 
miste et Been, der de som har været Maron i 6 Maaneder skulle straffes paa Livet saa fremt deres Mester 
ey vil pardonere dem, med at lade dem afsætte et Been. 6) En Neger som efter Dato bliver overbeviist om, 
eller grebet med Kosterne at have stiaalet for 4 Styk van achten skal paa 3 Steder i Byen knibes med gloende 
Tænger og derefter ophænges. I andre Tyverier af mindre Værdi, skal ogsaa ved Justitien straffes med 
Brænde Mærke i Panden og 100 a 150 Slag efter Negerens haardnakkethed. 7) De Slaver som hæle 
Tyvekoster og ey strax aabenbarer det for de blanke skulde af Justitien straffes med Brænde mærke i 
Panden, og 150 Slag som sagt er i forrige Act. 8) Alle de Slaver som hæle Maron Negere og opholde dem 
i kort eller lang Tiid, eller og ere overbeviiste at de ere vidende hvor saadanne Maron Negere opholde sig 
og ey strax aabenbare det for de blanke skulde af Justitien straffes med Brænde Mærke i Panden og 150 
Slag som sagt er i forrige Act. 9) Dersom det skulde hænde sig, at en Neger alleene løftede sin Haand imod 
en Blank med det onde, eller og legegende en blank med Truseler, eller Ord af betydelighed, saa skal en 
saadan Neger uden Pardon gives Justitien i hænde, og paa 3 pladser i Byen knibes med gloende Tænger, og 
derefter hænges saa fremt den blanke det forlanger, thi ellers skal hans Straf være, at hans højre Haand 
afsættes. 10) Efter Vidnesbyrd af en Christen eller Blank, som veed hvad en Ed betyder, skal en Neger 
straffes, og saasom Negeren ere saa haardnakkede, og under tiden ingen Styring kand hielpe saa maa de 
pines, naar der er nogen Formodning i Sagen. 11) Naar Negeren møde en Blank til hæst eller til fods saa 
skulde Negeren gaa af Veyen, og med ald underdanighed staa stille, saa længe indtil den Blanke er passeret, 
dersom de ey vilde forvente en Styring ad dend blanke. 12) Ingen Slave maa lade sig see i Byen med 
Jærnbeslagen Stokke, eller Knive paa siden, ey heller maa de understaa sig til, dermed at fægte mod 
hinanden under Straf af Pidskes med 50 Slag naar de attraperes af en Blank. 13) Det saa kaldede 
Towernarye, Koglerie blandt Negerne med at undskiære Billeder, eller Fætisser med flere andre Navne, 
som indvikles med fides, Søm, etc. i en Klud, hvor med de ifølge, af deres Overtroe have den Fantastiske 
Grille, at de dermed tjænke at kunde giøre hinanden ondt, skal efter Dato straffes med en Haand Styring, 
saa som Diævelen kuns derved styrker disse Hedninges, saa meget værre i deres blindhed og dumhed. 14) 
Den Neger som bliver overbeviist om at han har haft i sinde at forgive nogen skal knibes med gloende 
Tænger paa 3 Steder i Staden, derefter Radbrækkes og levendes lagt på Steilen. 15) Dersom det overbevises 
en frie Neger, at han underholder Slaver naar de ere Maron, hæler og findes stiaalen Sager eller han er 
vidende om noget foretagende af Slaverne til deres Mesters skade, og ikke strax angiver det for en Blank 
da skal en saadan Neger have forbrudt ald sin Rett, alt hans Gods Confisqueres til det høylovelige 
Compagnie Pidskes og jages ud af Landet. 16) Alle Fæster, Balliarer, Dans og Gezas, lystigheder af Neger 
Instrumenter over deres døde, eller i andre tilfælde hvoraf undertiden reiser sig meget ondt blive hermed 
alvorligen forbuden under straf af en god Styring. Dog blive det tilladt Negerne paa de Dage i Ugen naar 
de ey arbeyder, at de maa have nogle smaa Divertissementer med samtykke af Mesteren, Mester-knægten 
eller nermeste Naboer, naar der paa en saadan Plantage ey er nogen Blanke hvilke kunde indfinde med at 
ingen uordentlighed foretages. 17) Ingen Neger maa byde noget til falds paa Landet, uden i Byen, det være 
sig Høns, Kalkuner, Ænder, Faar, Kabritter, Grise, Patator, Magis, og andet Grønt, ey heller have nogen 
dragt af betydenhed at bære, uden at kunde fremvise et Tegn af Mesteren i mangel af et saadant Tegn blive 
Vahren ham fratagen og tillige med Negeren bragt i Fortet for de over sammen at Examinere, og efter 
Sagens Omstændigheder ham at straffe, og skulde de Negere, som for et saadant tegn af Mesteren eller 
Mesterinden samme Dag naar de have soldt vahrerne levere det dets Eyer tilbage under behørig Pidskning 
for deres forsømmelse. 18) Ingen Plantage Neger maa lade sig see i Byen om Aftenen efter at Trommen er 
gaaen, eller skal han gribes og bindes af Patroullen og efter Examen i Fortet, have en Dygtig Styring. 19) 
Alle andre ondskaber af Negerne som her ey anvendes skulde efter Fiscalens[17] Paastand straffes og kan 
Fiscalen for at forebygge alle Insollencer og Excesser af Negere holde strict over alle disse Articler og saa 
at de skyldige bliver straffede. Disse ere de Articler hvorefter frie Negere og Slaver have at rette sig, som 
og hvorefter de indtil videre Ordre, skulle for Retten her dømmes og straffes, og paa det at være Slavers 
Pligter, saa meget mere kunde indrykkes i deres Hukommelse som skal dette 3 gange om Aaret, derved 
offentlig forelæses, og kand enhver Planter som det begiærer til Overflod, heraf faa i Secretariatet i Fortet 
en Copie for derefter at Instruere sine Negere. Christiansfort, den 5 Sept 1733 Ph. Gardelin», in 
RIGSARKIVET, 390, Generaltoldkammeret, Vestindiske Og Guineiske Sager, Visdomsbog, 1733-1783, pp. 



 Dal codice di Federico V all’abolizione della schiavitù. 155

a beni mobili e introduceva una serie di punizioni draconiane per ogni atto di 
insubordinazione. Tale codice di Gardelin, promulgato in un clima di allarme (proprio 
alla fine del 1733 sarebbe esplosa una violenta rivolta di schiavi nell’isola di Saint John)3 

359-363.
3 La rivolta scoppiata sull’isola di Saint John tra il novembre 1733 e la primavera del 1734 costituì un
momento di rottura fondamentale nella storia delle Indie Occidentali danesi, non soltanto per la sua
eccezionale violenza e durata, ma soprattutto per ciò che rivelò circa la fragilità strutturale del dominio
coloniale e del sistema schiavista su cui esso si fondava. L’insurrezione si sviluppò in un contesto segnato
da una rapida espansione del sistema delle piantagioni, resa possibile dall’importazione massiccia di nuova
manodopera schiavile, e da una crisi economica e ambientale profonda, aggravata da siccità, carestie ed
eventi atmosferici distruttivi. Un elemento centrale per comprendere la genesi e la portata della rivolta è
rappresentato dalla composizione etnica del gruppo insurrezionale ritenuto responsabile della sommossa. I
protagonisti furono in larga parte schiavi Akwamu (detti anche Amina), originari della Costa d’Oro. La loro
deportazione nelle colonie caraibiche coincise con un brusco e traumatico rovesciamento di status: da
popolo dominante a popolazione ridotta in schiavitù. Questo shock politico e culturale, unito a un sistema
di credenze che attenuava il timore della morte e rafforzava l’idea di un ritorno spirituale alla terra d’origine, 
rese questi schiavi particolarmente refrattari ai meccanismi di intimidazione su cui si reggeva l’ordine
coloniale. La rivolta non assunse i tratti di un moto caotico guidato dalla violenza cieca, ma si configurò
come un’azione pianificata e coordinata. I ribelli occuparono punti strategici dell’isola, eliminarono
selettivamente i bianchi e misero in atto un progetto di riorganizzazione dello spazio coloniale: le
piantagioni sarebbero state spartite tra i capi Amina, mentre gli schiavi appartenenti ad altre etnie sarebbero
rimasti in condizione servile. In questo senso, l’insurrezione non mirava all’abolizione del sistema
schiavista in quanto tale, ma alla sua rifondazione su basi di dominio etnico interno, riproducendo gerarchie
di potere già note nel contesto africano. L’incapacità delle autorità danesi di reprimere rapidamente la
sommossa mise in luce l’estrema debolezza militare e organizzativa delle colonie. Nonostante l’adozione
del codice gardelino, concepito proprio per prevenire rivolte attraverso un controllo capillare e pene
esemplari, l’amministrazione si trovò priva di uomini, mezzi e coesione. La sopravvivenza di una parte dei
coloni fu resa possibile solo grazie all’azione degli schiavi rimasti fedeli o neutrali, il cui ruolo si rivelò
decisivo tanto nella trasmissione delle informazioni quanto nella difesa delle piantagioni. La repressione
definitiva fu affidata a un intervento esterno: le truppe francesi provenienti dalla Martinica, il cui intervento
nell’aprile 1734 ristabilì l’ordine in tempi rapidi. Tuttavia, la fine della rivolta coincise con un’esplosione
di violenza punitiva. Le esecuzioni, le torture e l’esposizione dei corpi dei ribelli risposero a una logica di
terrore esemplare, finalizzata non solo a eliminare i rivoltosi superstiti, ma a cancellare simbolicamente la
possibilità stessa della ribellione. Nella memoria coloniale, come testimoniano le riflessioni di Pierre Pannet 
e, a distanza di decenni, quelle del missionario moraviano Christian Georg Andreas Oldendorp, la rivolta
di Saint John rimase un monito costante. Essa evidenziò il pericolo insito nella sproporzione demografica
tra schiavi e bianchi, l’instabilità di un sistema fondato su una combinazione incoerente di concessioni e
brutalità, e la necessità, per i coloni, di assicurarsi la fedeltà di una parte della popolazione servile. In tal
senso, l’insurrezione del 1733–1734 non fu un’anomalia isolata, ma un evento rivelatore delle
contraddizioni profonde del regime schiavista danese, destinato a vivere, negli anni successivi, in uno stato
di permanente allerta e paura. Per una ricostruzione degli eventi e delle ricadute politiche e sociali della
rivolta di Saint John si vedano, tra gli altri, P.J. PANNET, Report on the execrable conspiracy carried out by
the Amina Negroes on the Danish island of St. Jan in America, 1733, Christiansted, Antilles Press, 1984;
N.A.T. HALL, Slave Society in the Danish West Indies: St. Thomas, St. John and St. Croix, Jamaica-
Barbados-Trinidad, The University of West Indies Press, 1992, pp. 56-59; E.D. GENOVESE, From rebellion
to revolution: Afro-American slave revolts in the making of the modern world, Baton Rouge, Louisiana
State University Press, 1992; L. SEBRO, The 1733 Slave Revolt on the Island of St. John: Continuity and
Change from Africa to the Americas, in M. NAUM, J.M. NORDIN, (eds.), Scandinavian Colonialism and the
Rise of Modernity: Small Time Agents in a Global Arena, New York, Springer, 2013, pp. 261-274; R. 
SIELEMANN, Governing the Risks of Slavery: State-Practice, Slave Law, and the Problem of Public Order
in 18th Century Danish West Indies, IN S. RUD, S. IVARSSON (eds), Rethinking the Colonial State, Bradford,
Emerald Publishing Limited, 2017, pp. 81-108; G. SIMONSEN, Sovereignty, Mastery, and Law in the Danish
West Indies, 1672–1733, in «Itinerario», 43, 2, 2019, pp. 283-304; E. GØBEL, The Danish West Indies,
1660s–1750s: Formative Years, in L.H. ROPER (ed), The Torrid Zone: Caribbean Colonization and Cultural 
Interaction in the Long Seventeenth Century, Columbia, University of South Carolina Press, 2018, pp. 118-
131; M.E. SUTHERLAND, Africanisms in the Caribbean Region: African Descendants’ Resistance to



156 Giuseppe Patisso 

costituì fino a tutto il Settecento il principale quadro normativo di riferimento nei tribunali 
coloniali in materia di popolazione schiavile.  

Negli anni successivi, le autorità danesi emanarono numerosi placards (ordinanze 
locali) per regolare gli aspetti concreti della vita degli schiavi – dagli spostamenti alle 
attività mercantili, dal consumo di alcool ai momenti di svago – segno della necessità di 
ribadire continuamente divieti e discipline spesso disattesi nella prassi quotidiana4. Un 

Enslavement and Subjugation in Post-Emancipation, in “Journal of Black Studies”, 54, 5, 2023, pp. 355-
373. 
4Il tentativo di individuare strumenti e strategie capaci di prevenire il ripetersi di eventi traumatici come la 
rivolta di Saint John divenne una priorità sia per le autorità coloniali sia per quelle metropolitane danesi. 
Tra il 1733 e il 1755 furono emanate numerose ordinanze con questo obiettivo; tuttavia, tali provvedimenti 
non produssero risultati efficaci. Tra gli esempi più significativi di questa legislazione di controllo rientrano 
le ordinanze promulgate dai governatori von Moth nel 1741 e Lindemark nel 1746. Le disposizioni emanate 
da von Moth, generalmente note come Articler for Negerne, miravano in primo luogo a spezzare i legami 
di prossimità e solidarietà che potevano instaurarsi tra la popolazione bianca e quella nera. In particolare, 
il governatore intervenne per ridurre drasticamente le occasioni di socialità tra padroni e schiavi e vietò 
esplicitamente ai proprietari terrieri di invitare donne schiave nelle proprie abitazioni. La promiscuità che 
poteva derivarne era ritenuta moralmente sconveniente e politicamente pericolosa, soprattutto in virtù del 
carattere spesso clandestino di tali relazioni. Il divieto imposto a ogni donna schiava di frequentare la 
camera da letto di un uomo bianco nelle ore notturne rivela chiaramente l’intento di von Moth di impedire 
la nascita di rapporti affettivi o sessuali, considerati potenziali veicoli di complicità e solidarietà 
interrazziale. Nella medesima prospettiva si collocano le disposizioni relative al gioco d’azzardo e al 
consumo di alcolici. Gli Articler for Negerne proibivano in modo assoluto agli schiavi di scommettere o 
bere, anche nel caso in cui tali pratiche avvenissero sotto la supervisione di individui bianchi. Anzi, il 
governatore stabiliva che anche i bianchi sorpresi a bere o giocare in compagnia degli schiavi dovessero 
essere puniti severamente mediante la reclusione e una dieta a pane e acqua. Le ordinanze promulgate da 
Lindemark offrono un quadro ancora più stringente del livello di controllo esercitato sulle popolazioni 
schiavizzate negli anni successivi alla rivolta del 1733. Il regolamento ribadiva con forza che l’unica 
funzione attribuibile allo schiavo fosse il lavoro: l’individuo ridotto in schiavitù veniva acquistato 
esclusivamente per questo scopo e doveva attenersi in modo assoluto agli ordini del padrone. Ogni attività 
che si discostasse da tale principio era, di fatto, proibita. In particolare, venivano vietate tutte quelle 
occupazioni che avrebbero potuto garantire agli schiavi una minima autonomia economica. Essi non 
potevano possedere beni, né gestire alcuna forma di impresa, come locande o taverne, neppure qualora 
fossero destinate al solo uso della popolazione schiavile. Un ulteriore aspetto centrale del regolamento 
riguardava il controllo dell’accesso a beni e sostanze in grado di alterare lo stato fisico o mentale degli 
schiavi. Anche Lindemark, in continuità con il suo predecessore, vietava categoricamente il consumo di 
alcolici e ammoniva severamente i padroni affinché non somministrassero bevande alcoliche di alcun tipo. 
Tali misure si inseriscono pienamente nella tradizione della legislazione speciale sulla schiavitù elaborata 
nelle colonie europee, dove l’abuso di alcol da parte degli schiavi era percepito come una minaccia concreta 
all’ordine pubblico. L’ebrezza poteva infatti indurre alla disobbedienza, alla violenza o, nel peggiore dei 
casi, alla ribellione aperta. Nella visione dei colonizzatori, l’alcol costituiva uno strumento attraverso il 
quale gli schiavi avrebbero potuto trovare il coraggio di liberare quella presunta bestialità ritenuta intrinseca 
alla loro natura. Le reiterate proibizioni presenti nelle ordinanze di von Moth e Lindemark indicano 
chiaramente quanto il consumo di alcol fosse diffuso nei possedimenti danesi. In tali contesti era pratica 
comune, soprattutto da parte dei padroni, distribuire agli schiavi grandi quantità di rum grezzo, noto nel 
linguaggio coloniale come rumbullion. Le motivazioni di questa consuetudine non sono del tutto chiare - 
se legate a momenti ricreativi o a forme di compensazione del lavoro - ma è evidente che le autorità finirono 
per percepirla come un fattore destabilizzante per la sicurezza delle colonie. Come già nel codice gardelino, 
anche nelle ordinanze successive il mantenimento dell’ordine pubblico costituiva l’obiettivo prioritario, al 
punto che qualunque accorgimento veniva considerato legittimo, persino il più singolare. In questa logica 
si collocano, ad esempio, le disposizioni di Lindemark che vietavano agli schiavi di essere accompagnati 
da cani, salvo autorizzazione scritta del padrone. Il timore che tali animali potessero essere fomentati e 
diventare strumenti di disordine fu sufficiente a giustificare il provvedimento, così come la previsione di 
punizioni corporali nei confronti dei cani stessi qualora seguissero schiavi privi del permesso richiesto. 
L’analisi di queste normative mostra con chiarezza come la rivolta di Saint John avesse lasciato un segno 
profondo e duraturo nell’immaginario e nelle pratiche dei coloni delle isole Vergini danesi. Alcune 



 Dal codice di Federico V all’abolizione della schiavitù. 157

tentativo di aggiornare più organicamente la legislazione si ebbe solo a metà secolo: nel 
1755, sotto il regno di Federico V, la corona predispose un nuovo codice generale della 
schiavitù (Reglement for Slaverne)5 modellato sul celebre Code Noir francese del 1685. 
Il governatore generale Christian Lebrecht von Pröck, giunto quella stessa primavera 
nelle Isole Vergini danesi con il testo del regolamento redatto a Copenaghen, scelse 
tuttavia di non proclamarlo mai ufficialmente nelle colonie. Ciò avvenne non perché 
quella codificazione fosse ritenuta troppo brutale e inadatta a mantenere l’ordine, bensì 
per la ragione opposta: le concessioni agli schiavi, per quanto limitate e superficiali, erano 
considerate dai proprietari terrieri locali un pericoloso cedimento. In sostanza, i piantatori 
danesi mal tolleravano qualsiasi attenuazione del proprio potere sui lavoratori africani. Di 
conseguenza, il Reglement for Slaverne non entrò in vigore e la gestione della schiavitù 
nelle piantagioni rimase affidata al vecchio codice gardelino e ai provvedimenti 
particolari emanati in loco dalle autorità coloniali1. 

Il rifiuto di applicare il codice del 1755 e la scelta di von Pröck di attenersi piuttosto a 
ordinanze emanate localmente riflettono l’estrema diffidenza con cui i proprietari terrieri 
e gli amministratori coloniali guardavano a qualsiasi norma che potesse anche 
minimamente tutelare gli schiavi. In particolare, agli occhi dei latifondisti dell’epoca, la 
concessione di diritti – sebbene minimi – alla manodopera africana appariva del tutto 
inaccettabile e controproducente. Come si è già visto, era opinione comune fra i possidenti 
di schiavi che gli africani fossero per natura un popolo bruto e malvagio; il colore nero 
della loro pelle, come ricordava il piantatore Reimert Haagensen nelle sue memorie, 
rappresentava il marchio della loro intrinseca malvagità6. In questa visione 
profondamente razzista, qualsiasi privilegio o beneficio accordato agli schiavi avrebbe 
significato la distruzione dell’apparato di sfruttamento costruito fino ad allora. Al 
contrario, si riteneva necessario punirli, alienarli e costringerli ad accettare la loro 
condizione servile senza alcuna speranza di miglioramento. 

disposizioni - quella sui cani ne è un esempio emblematico - riflettono uno stato di costante allarme, se non 
di vera e propria paranoia, alimentato dalla paura che un nuovo 23 novembre 1733 potesse ripetersi 
improvvisamente e senza preavviso. Nonostante l’intensificarsi degli sforzi repressivi, la sicurezza dei 
coloni rimase precaria. Il controllo su una popolazione schiavile numericamente crescente si rivelò 
inefficace e continuò a fondarsi quasi esclusivamente sulla coercizione e sulla violenza. Tale fragilità 
emerse chiaramente in occasione di episodi successivi, come la fuga di una trentina di schiavi appena giunti 
dalla Guinea nel maggio 1744, che riaccese immediatamente il panico a Saint John, o la forte reazione delle 
autorità di Saint Thomas nel giugno 1750, quando giunse notizia di una vasta rivolta schiavile nel vicino 
Suriname. In quest’ultimo caso, le autorità coloniali ricorsero a misure straordinarie, rafforzando 
temporaneamente gli strumenti repressivi e vietando ogni forma di circolazione e di incontro tra gli schiavi, 
a conferma di quanto l’ordine pubblico continuasse a poggiare su equilibri estremamente instabili. Le 
ordinanza di von Moth e Lindemark sono conservate rispettivamente in RIGSARKIVET, Udkast og 
Betaenkning agaaende Negerloven, 1783-89, l, Extract af de for de Kongelige Danske Vestindiske Eilande 
Udkomne Reglementer og Placater, Negerne Betraeffende, Articler for Negerne, 11/12/1741 e 31/01/1746. 
5 Rigsarkivet, Udkast og Betaenkning agaaende Negerloven, 1783-89, 2, Reglement for Slaverne, 
03/02/1755. La trascrizione del codice si trova anche nel supplemento al promemoria del 18 febbraio 1843 
relativo ai miglioramenti dello status degli schiavi. È possibile consultarlo nell’opera T. Algreen-Ussing, 
Reskript af 18. Februar 1843 ang. Forbedringer i negerslavernes stilling (Promemoria del 18 febbraio 
1843 relativo ai miglioramenti dello status degli schiavi negri), in Kongelige reskripter og resolutioner, 
reglementer, instruxer og fundatser, samt kollegialbreve, med flere danmarks lovgivning vedkommende 
offentlige aktstykker, for aaret 1845 (Decreti e risoluzioni reali, regolamenti, istruzioni e carte, nonché 
lettere collegiali, con diversi documenti pubblici rilevanti per la legislazione danese, per l’anno 1845), 
Copenhagen, Gyldendalske Boghandling, 1842, pp. 35-45. 
6 R. HAAGENSEN, A. R. HIGHFIELD, Description of the Island of St. Croix in America in the West Indies. 
Documentary Sources in Danish West Indian and U.S. Virgin Islands History, Santa Cruz, Virgin Islands 
Humanities Council, 1995, pp. 34, 48. 



158          Giuseppe Patisso

Come accennato, invece di promulgare il codice generale voluto da Federico V, il
governatore von Pröck optò per la stesura di una propria ordinanza locale, che fu 
pubblicata ufficialmente il 17 maggio 17567. Si trattava di un documento estremamente 
significativo poiché, oltre a prendere le distanze dal Reglement for Slaverne, esso rivelava 
– attraverso varie disposizioni – lo stato di insicurezza e di terrore costante nel quale
vivevano i coloni danesi.

Per quanto concerne le norme generali destinate a disciplinare la vita degli schiavi, il 
regolamento di von Pröck (1756) non si discostava in modo sostanziale da quanto già 
previsto dal codice gardelino. Esso vietava, ad esempio, il possesso di armi da parte degli 
schiavi8, ne limitava drasticamente la libertà di movimento e tendeva a ridurre 
significativamente le occasioni di socialità della comunità nera presente nelle isole9. Uno 
dei temi più importanti affrontati nell’ordinanza del 1756 riguardava il controllo delle 
attività commerciali che gli schiavi potevano intraprendere. Come già in passato, anche 
il provvedimento di von Pröck proibiva in linea generale agli schiavi di condurre scambi 
senza un’autorizzazione scritta del padrone. In alcuni articoli, poi, il governatore 
specificava che soprattutto in certi orari - in particolare dopo il tramonto e nelle prime ore 
del mattino - era fatto divieto non solo agli schiavi ma anche ai neri liberi di vendere o 
acquistare qualsiasi bene. 

Tale divieto era mirato in special modo a impedire che gli africani presenti nelle colonie 
potessero procurarsi liberamente alcolici. L’alcool, come già si è detto, era considerato un 
prodotto estremamente pericoloso e il suo consumo doveva essere rigidamente controllato 
per scongiurare situazioni potenzialmente distruttive per la sopravvivenza delle colonie. 
In quest’ottica, l’articolo XI10 dell’ordinanza di von Pröck prescriveva addirittura la 

7 RIGSARKIVET, 2.1.1, De dansk vestindiske lokalarkiver, Generalguvernementet, Plakatbog 1733-1782, 
17/05/1756. 
8 «È vietato vendere polvere da sparo, armi di ogni tipo e armi da fuoco agli schiavi, senza una nota del 
proprietario che attesti che sono per suo uso, sotto la pena che tali beni vegano confiscati e portati al forte, 
con una multa di 20 rigsdollar da devolvere all’ospedale», in Ivi, art. XX. 
9 «È stato riscontrato che i negri, sia liberi che schiavi, fanno feste insieme di notte. Ciò è assolutamente 
vietato senza un permesso speciale del capo della polizia, poiché egli stesso è responsabile delle eventuali 
ripercussioni. Se qualcuno viene trovato ad agire contro quanto stabilito, oltre alle spese di prigione dovrà 
pagare 2 rigsdollar la prima volta se è un negro libero, la seconda volta 4 rigsdollar, e la terza volta 8 
rigsdollar che andranno all’ospedale e saranno riscossi dal capo della polizia. Se non hanno nulla da pagare, 
allora saranno puniti la prima volta con 8 giorni di prigione ad acqua e pane, la seconda volta 14 giorni e la 
terza volta 4 settimane. Se è uno schiavo ad agire contro quanto stabilito, allora dovrà subire ogni volta la 
pena di 100 frustate al palo della giustizia nel forte. Inoltre, il padrone di tale schiavo dovrà pagare 1½ 
rigsdollar per le spese di prigione, da dividere secondo il 4° articolo di questo regolamento. Tuttavia, non è 
proibito a nessun residente di dare ai propri negri il permesso di organizzare una festa e di divertirsi nella 
propria casa o nel proprio cortile, anche se la responsabilità di eventuali disobbedienze ricade 
esclusivamente su di lui», in Ivi, art. VII. La traduzione è mia.  
10 «Si ritiene ancora necessario ordinare che nessuno osi vendere nulla ai negri la domenica e nei giorni 
festivi prima delle 2 del pomeriggio e dopo le 6 della sera; questo in considerazione del fatto che i negri 
non possono venire a comprare il poco di cui hanno bisogno negli altri giorni della settimana. È severamente 
vietato vendere o servire birra, vino, liquori, punch o bevande simili a qualsiasi negro, sotto pena di 10 
rigsdollar per ogni infrazione, di cui la metà andrà al denunciante e l’altra metà all’ospedale. In mancanza 
di denaro, il trasgressore sarà imprigionato a pane e acqua per 8 giorni. I prodotti commerciali che vengono 
venduti durante queste ore devono essere venduti tranquillamente nella parte retrostante dei negozi, questi 
ultimi non devono rimanere aperti. Se, tuttavia, in qualsiasi momento di questi giorni proibiti, si verificasse 
che i negozi, le birrerie e le locande fossero aperti prima delle 5 del pomeriggio, questi ultimi devono essere 
necessariamente chiusi entro le 8 della sera stessa. Viceversa, tutti i generi alimentari di questi negozi - e le 
birrerie e le case di liquori tutte le bevande - saranno confiscati. Inoltre, colui il cui reato è stato scoperto 
dovrà pagare ogni volta 10 rigsdollar, e metà di quanto confiscato andrà al Re e l’altra metà al denunciante 



 Dal codice di Federico V all’abolizione della schiavitù. 159

chiusura delle locande e delle birrerie dopo le otto di sera. Agli occhi del governatore, ciò 
risultava ancor più necessario nei giorni festivi, vale a dire quando per gli schiavi era più 
facile allontanarsi dalle piantagioni o dalle residenze padronali per recarsi nei centri 
abitati. Si trattava, forse, di una precauzione pensata per evitare che taverne e spacci 
venissero presi d’assalto dagli avventori e che i gestori non fossero poi in grado di rifiutare 
loro il servizio. In ogni caso, l’emanazione di una norma simile testimonia il livello di 
paura con cui gli amministratori coloniali affrontavano ogni situazione di potenziale 
pericolo, essendo consapevoli -come dimostrato da eventi passati - di non disporre di 
risorse umane e materiali adeguate a fronteggiare eventuali emergenze. 

In generale, tutte le leggi contenute nel regolamento di von Pröck - seppur in diversa 
misura - scaturivano da questo terrore ormai endemico nei possedimenti danesi. 
Emblematico, in questa prospettiva, è quanto stabilito dall’articolo XXIV, dove venivano 
definite le modalità per dare l’allarme in caso di disordini o sommosse imminenti: 

Si proibisce severamente ogni inutile e indisciplinato colpo d’allarme, sia di giorno 
che, in particolare, di notte, poiché gli abitanti del Paese possono essere da questo 
inopportunamente disturbati. [Gli allarmi ingiustificati] hanno anche causato il fatto 
che ultimamente gli abitanti non ne rispettino alcuno. In questo modo, la loro 
vigilanza, essenziale per il bene e l’utilità del Paese, diventa inconsistente. Inoltre, si 
può generare tutta una serie di altre conseguenze assai dannose e temute. Pertanto, 
si ordina che non si dia alcun colpo d’allarme in caso di incendio nel Paese, ma che 
tale allarme sia segnalato solo dal normale suono […] della campana11. 

Le parole utilizzate dal governatore fanno chiaramente riferimento ai segnali che di 
solito venivano impiegati in caso di ribellione degli schiavi. La tensione nelle isole era 
così palpabile che i cosiddetti colpi d’allarme – gli spari di cannone o fucile a scopo di 
segnalazione – venivano esplosi con eccessiva facilità. Ciò, come sottolinea lo stesso von 
Pröck, poteva generare preoccupazione e agitazione indebite, soprattutto nelle ore 
notturne. Era, infatti, nell’oscurità delle buie notti caraibiche che gli schiavi solevano 
incontrarsi per pianificare rivolte, organizzare assalti e magari progettare lo sterminio 
delle famiglie degli oppressori. Dunque, sempre nell’oscurità, un colpo d’arma da fuoco 
sparato troppo avventatamente poteva far trasalire l’intera comunità bianca. 
Probabilmente - sebbene il testo non la menzioni esplicitamente - è proprio a una simile 
eventualità che il governatore allude con l’espressione «altre conseguenze assai dannose 
e temute»12. Del resto, la rivolta di Saint John del 1733 era scoppiata proprio così: nel 
cuore della notte, cogliendo nel sonno i piantatori, i primi coloni furono assassinati quasi 
nel sonno, prima che potessero organizzare qualsivoglia reazione. 

Un ulteriore aspetto caratteristico dell’ordinanza di von Pröck del 1756 era l’assoluta 
assenza di provvedimenti a tutela dell’incolumità degli schiavi. Non veniva loro 
riconosciuto alcun diritto, nemmeno quelli minimi riguardanti il vitto e il vestiario che la 
classe padronale era teoricamente tenuta a fornire alla propria forza lavoro. Da questo 
punto di vista, il regolamento del 1756 sembra cancellare con un colpo di spugna quanto 
previsto (almeno sulla carta) dal Reglement for Slaverne. L’approccio vagamente 
paternalistico presente nella bozza di codice fortemente voluta da Federico V scompare 

e i suddetti 10 rigsdollar all’ospedale. Per questo il capo della polizia, che secondo questo proclama riceve 
tutte le multe che spettano all’ospedale, deve darmi un resoconto corretto a ogni fine anno», in Ivi, art. XI. 
La traduzione è mia.  
11 Ivi, art. XXIV. 
12 Ibidem. 



160 Giuseppe Patisso 

del tutto nella normativa del governatore. In tale prospettiva, le disposizioni di von Pröck 
appaiono molto più vicine a quelle del vecchio codice gardelino del 1733: evidentemente 
le regole del Reglement del 1755 erano ritenute troppo poco adatte alla situazione reale 
delle piantagioni danesi. 

Il rifiuto opposto da von Pröck al codice del 1755, e la decisione di emanare una nuova 
ordinanza più aderente alle stringenti necessità delle Isole Vergini danesi, costituiscono 
forse la prova più evidente dell’atteggiamento fortemente conservatore assunto dalle 
autorità coloniali danesi di fronte alla prospettiva di riformare in modo significativo 
l’istituzione della schiavitù nei Caraibi. Tanto la classe padronale quanto gli organi di 
governo locali continuarono infatti a preferire la strada della violenza, della repressione 
e dell’abuso, quasi dimenticando che la storia delle colonie danesi aveva già mostrato 
loro a quali esiti tragici tale strada potesse portare. Nel 1759 una nuova congiura di schiavi 
- o meglio, un tentativo di sommossa poi fallito - sull’isola di Saint Croix avrebbe presto
riportato alla mente dei coloni il vivido ricordo degli orrori vissuti durante la traumatica
rivolta di Saint John.

I disordini scoppiati a Saint Croix nel dicembre 1759 non ebbero quasi nulla in comune 
con quanto era accaduto a Saint John più di vent’anni prima. Si trattò, come racconta il 
giudice Engelbret Hesselberg (incaricato di ricostruire gli eventi presiedendo il processo 
ai ribelli)13, di una congiura abbastanza estesa che tuttavia non si tramutò mai in una 
rivolta vera e propria, a causa dell’incauta ingenuità di uno degli schiavi coinvolti. 
Quest’ultimo, infatti, in maniera sconsiderata minacciò di morte alcuni bianchi che 
lavoravano con lui, arrivando persino a chiedere loro in regalo alcuni proiettili. 
L’insolenza dello schiavo, unita alla singolare richiesta di ricevere munizioni, insospettì 
a tal punto i coloni da indurli ad avviare indagini sul perché egli insistesse nel procurarsi 
pallottole. Nel giro di poco tempo Cudjo - così si chiamava lo schiavo - confessò parte 
del piano dei cospiratori. Emersero così i contorni di una rete complessa, che coinvolgeva 
non soltanto numerosi schiavi ma anche neri liberi. Anzi, dalla ricostruzione di 
Hesselberg si evince che furono proprio alcuni liberi di colore a ordire per primi il 
complotto. Nel giro di pochi giorni - fra interrogatori serrati e torture di ogni tipo - l’intera 
organizzazione dei congiurati fu portata alla luce e sgominata. Sebbene del tutto fallito 
sul nascere, il tentativo di rivolta di Saint Croix lasciò comunque il segno nella coscienza 
dei danesi, spingendo tutti, per riprendere le parole dello stesso giudice, a dare il giusto 
peso ad eventi di questo genere. 

Inoltre, questo episodio - per quanto sventato - indusse i coloni danesi a interrogarsi più 
seriamente che in passato sulle reali motivazioni del tentativo di insurrezione. Da questo 
punto di vista, la relazione del giudice Hesselberg offre alcuni interessanti spunti di 
riflessione. Cercando di comprendere le cause che avevano portato schiavi e neri liberi a 
pianificare la congiura, Hesselberg scrive: 

Il desiderio di libertà, che è così inseparabile dalla natura umana, e la condotta 
irragionevole di alcuni padroni nei confronti dei loro schiavi, ha sempre portato, e 
necessariamente porterà sempre, alla ribellione; e in particolare è da temere la 
resistenza dei più intelligenti tra i negri che sono stati proprietari di beni nella loro 
terra natale. Affinché il proprietario di 100 schiavi di questo tipo li diriga 
correttamente e in modo tale da non esporsi al loro risentimento, è necessario che sia 

13 Il documento in questione è stato completamente tradotto in inglese in W. WESTERGAARD, Account of 
the Negro Rebellion on St. Croix, Danish West Indies, 1759, in «The Journal of Negro History», 11, 1, 1926, 
pp. 50-61. 



 Dal codice di Federico V all’abolizione della schiavitù. 161

in possesso di un grado di buon senso superiore a quello richiesto al professore di 
lingua ebraica, greca o latina. […] La maggior parte degli schiavi delle colonie di 
recente sviluppo come Saint Croix sono nati liberi e hanno quindi diritto alla loro 
libertà tanto quanto noi alla nostra. L’uno o l’altro evento fatale li ha fatti uscire dalla 
naturale uguaglianza di cui godevano alla nascita, e ha reso nostri schiavi quelle 
persone che, per un evento contrario, sarebbero potute diventare nostri padroni. Cosa 
c’è da stupirsi, quindi, se queste persone cercano la libertà quando sono provocate 
dalla condotta irrazionale di padroni poco avveduti14. 

In sostanza, il giudice riconosce l’esistenza di alcuni diritti inalienabili – nel caso 
specifico il diritto alla libertà – che appartengono all’intero genere umano, 
indipendentemente dall’etnia di appartenenza. Si tratta di una riflessione che sembra 
scaturire dal vasto dibattito sull’universalismo e sui diritti umani destinato a prendere 
sempre più piede nell’età dei Lumi e del tardo Illuminismo15.  

Meritano particolare rilievo, in questo senso, le considerazioni di Hesselberg sulla 
casualità degli eventi storici che si susseguono fino a determinare le circostanze socio-
politiche in cui egli stesso si trova a vivere. È un caso - afferma il giudice - solo un caso 
che in quella particolare congiuntura storica i bianchi occupino la posizione di padroni e 
i neri quella di schiavi. Ma questa accidentalità non può, secondo Hesselberg, precludere 
agli africani il desiderio di essere uomini liberi, né può autorizzare i bianchi ad abusare 
della propria posizione dominante. 

Di fronte a eventi di questo tipo, l’auspicio di Hesselberg era di cogliere l’occasione per 
riformare l’istituzione della schiavitù, formulando leggi che non avessero più carattere 
locale e particolare, ma che potessero finalmente costituire un quadro normativo generale, 
tenendo conto delle esigenze di tutti gli attori in causa. Egli osserva infatti: 

E poiché i gravi disordini sono di solito l’occasione per nuove leggi, abbiamo colto 
l’occasione per emettere un nuovo codice sull’economia negriera. Questo codice è 
molto buono, ma è stato emesso in un momento di emergenza, in fretta, e di 
conseguenza non è completo come si potrebbe desiderare. Se i codici neri delle isole 
francesi, inglesi e olandesi venissero raccolti da un uomo competente e poi discussi 
non solo dai consigli di Saint Croix e Saint Thomas, ma anche dai più saggi tra i 
piantatori, sarebbe possibile, a mio parere, produrre una legge permanente16. 

Non è possibile stabilire con certezza a quale codice Hesselberg si riferisca in questo 
passaggio, ma di certo il nuovo approccio da lui suggerito iniziò a trovare sempre più 
spazio nella legislazione speciale sulla schiavitù concepita per le Isole Vergini danesi. In 
parte questa apertura – se così vogliamo chiamarla – fu anche il frutto di congiunture 
storico-economiche non favorevoli ai possedimenti caraibici danesi, che nella seconda 
metà del XVIII secolo entrarono in una fase di declino sempre più marcato. In una 

14 Ivi, pp. 51-52. La traduzione è mia.   
15 Sul dibattito illuminista e tardo illuminista in merito alle questioni universalismo e diritti umani si vedano, 
tra gli altri, D. ADAMS (ed), Enlightenment Cosmopolitanism, London-New York, Routledge, 2011; J. 
ISRAEL (ed), Democratic enlightenment: philosophy, revolution, and human rights 1750-1790, Oxford, 
Oxford University Press, 2013; V. FERRONE, Lezioni illuministiche, Roma-Bari, Laterza, 2014; V. FERRONE, 
Che cosa è stato l’Illuminismo: rivoluzione della mente o rivoluzione culturale dell’Antico Regime?, in 
«Diciottesimo Secolo», 1, 2016, pp. 37-61; M. SIMONETTO, Tardo illuminismo e diritti dell’uomo, in 
«Archivio storico italiano», 176, 3, 2018, pp. 537-562; V. FERRONE, Storia dei diritti dell’uomo: 
L’Illuminismo e la costruzione del linguaggio politico dei moderni, Roma-Bari, Laterza, 2019. 
16 W. WESTERGAARD, Account of the Negro Rebellion on St. Croix, cit., p. 58. La traduzione è mia. 



162 Giuseppe Patisso 

descrizione anonima delle isole di Saint Thomas e Saint Croix risalente probabilmente 
agli anni Sessanta del Settecento si legge: 

La città di Saint Thomas consiste in una lunga strada, alla fine della quale si trova il 
magazzino danese, un grande edificio magnifico e funzionale. […] La derrata 
principale delle loro piantagioni è lo zucchero, di grana molto fine, ma prodotto in 
piccole quantità […]. In quest’isola gli spagnoli inviano continuamente grandi navi 
per acquistare schiavi. Questo è il principale sostegno del commercio danese […]. 
Gli schiavi vengono prelevati dai loro insediamenti sulla costa africana. Se non 
avessero questo commercio, tali colonie sarebbero già da tempo diventate inutili, e 
di conseguenza deserte17. 

Secondo questo resoconto, nella seconda metà del Settecento la principale attività 
economica nei possedimenti caraibici danesi era divenuta il commercio degli schiavi. La 
produttività delle piantagioni appariva piuttosto ridotta e - come racconta Guillaume-
Thomas François Raynal alla fine del secolo18 - era essenzialmente in mano a mercanti e 
piantatori stranieri. Il sogno danese di realizzare un vasto sistema di sfruttamento, sul 
modello di quelli delle altre potenze coloniali operanti nell’area caraibica, sembrava 
ormai quasi definitivamente svanito. 

È in tale contesto che cominciarono a comparire le prime ordinanze finalizzate a 
introdurre dispositivi di tutela nei confronti della manodopera schiavile, perseguendo con 
decisione gli abusi e le violenze più estreme perpetrate dai padroni. Esemplificativo in tal 
senso è il provvedimento emanato nel 1771 da Ulrich Wilhelm de Roepstorff19, all’epoca 
governatore generale delle Isole Vergini danesi. In esso, la massima autorità coloniale 
esprimeva la necessità di perseguire legalmente i padroni che maltrattavano i propri 
schiavi, arrivando a stabilire che - qualora fossero accertate violenze padronali - si potesse 
revocare al proprietario la disponibilità dello schiavo maltrattato, vendendolo all’asta 
pubblica con la garanzia che nessun parente o persona vicina al precedente dominus 
potesse riacquistarlo. Egli scriveva infatti: 

Anche se è sconsigliabile, a causa di tumulti e altri grandi ostacoli, informare i negri 
di ciò che i loro padroni devono garantire, come cibo, bevande, i vestiti, le ore libere 
per il culto di Dio e per il riposo, il Governatore Generale e il Consiglio vigileranno 
comunque attentamente affinché i negri non vengano maltrattati dal loro padrone, 
sia soffrendo per la mancanza di necessità fisiche sia venendo trattati barbaramente 
in altri modi. Se questo dovesse verificarsi, il proprietario sarà convocato davanti al 
Consiglio, dove sarà esortato ad essere più mite nel suo trattamento, oppure sarà 
multato con un’ammenda. […] Quando si scopre che un padrone ha una particolare 
cattiveria nei confronti di uno dei suoi negri […], allora il Consiglio sarà autorizzato 
a mettere tale negro all’asta pubblica a spese del proprietario. Né lui, né i suoi figli, 
i genitori o i suoi fratelli saranno autorizzati a comprare o a possedere il suddetto 
negro20. 

17 The World displayed. Or, a curious collection of voyages and travels, selected from the writers of all 
nations. Embellished with cuts, vol. V, London, 1769, pp. 128-129. La traduzione è mia.  
18 G.-T.F. RAYNAL, A Philosophical and Political History of the Settlements and Trade of the Europeans in 
the East and West Indies, vol. IV, London, 1798, pp. 256-265. 
19 RIGSARKIVET, 3.40.1, De dansk vestindiske lokalarkiver, Den vestindiske regering, Instruktionsprotokol, 
1723-1784, 12/10/1771. 
20 Ibidem. 



 Dal codice di Federico V all’abolizione della schiavitù. 163

Benché questa particolare ordinanza del 1771 non sia mai stata formalmente 
promulgata, l’indirizzo generale in essa contenuto influenzò in modo tangibile la vita 
nelle colonie. Nel corso degli anni Settanta e nei primi anni Ottanta del XVIII secolo, 
infatti, come ha rilevato la storica Gunvor Simonsen, i processi condotti dalle autorità 
contro i maltrattamenti padronali crebbero in maniera significativa21. La società coloniale 
danese stava cambiando, anche in virtù dei fattori prima menzionati. L’approccio alla 
schiavitù così com’era contemplato in ordinanze antiquate come il codice gardelino del 
1733 era ormai considerato obsoleto. Occorreva, come aveva auspicato il giudice 
Hesselberg, una nuova codificazione generale che tenesse conto delle trasformazioni della 
società coloniale e dei nuovi bisogni che in essa stavano emergendo. 

L’ultimo vero grande tentativo intrapreso dalla Danimarca per rispondere a tali esigenze 
fu, nei primi anni Ottanta del XVIII secolo, l’istituzione di una Commissione per la 
legislazione schiavista presieduta dal Consigliere di Stato Wilhelm Anton Lindemann 
(destinato a diventare negli anni Novanta governatore generale delle Indie Occidentali 
Danesi). L’obiettivo per cui questa Commissione fu formata era principalmente quello di 
dare vita a una nuova, organica e aggiornata codificazione in materia di schiavitù, che 
fungesse da normativa generale per tutti i possedimenti danesi nell’area caraibica. 

Il lavoro svolto da Lindemann in tal senso fu imponente ed estremamente complesso. 
Per portare a termine il compito affidatogli, il Consigliere di Stato si circondò non solo di 
giuristi di alto profilo, ma anche di un nutrito gruppo di grandi proprietari, molti dei quali 
avevano trascorso anni nelle Isole Vergini e conoscevano direttamente la realtà locale. Tra 
essi figuravano anche personaggi di primo piano nell’amministrazione coloniale danese, 
come gli ex governatori Roepstorff e von Moth. L’idea alla base del coinvolgimento di 
tali figure era quella di unire la competenza giuridica all’esperienza pratica di governo22. 

Il risultato del lavoro fu una bozza di codice nero (in danese Forslag til en Negerlov), 
presentata nel corso del 178323, che si configurava come uno dei dispositivi giuridici in 
materia di schiavitù più avanzati mai prodotti nell’ambito della tradizione legislativa 
coloniale. La Commissione Lindemann, nella stesura di questo progetto, prese 
esplicitamente in esame e citò le normative schiavistiche vigenti presso varie potenze 
coloniali (dalle Antille francesi e inglesi fino alle colonie spagnole del continente, senza 
trascurare riferimenti al diritto schiavile svedese, russo e perfino romano), segno di un 
approccio comparativo e cosmopolita ispirato alle idee illuministiche circolanti all’epoca. 
Uno degli aspetti più innovativi della codificazione proposta riguardava la corretta 
corrispondenza tra crimini e pene previste. Non sappiamo se, e in quale misura, nella 
formulazione del testo Lindemann fosse influenzato dal pensiero di Cesare Beccaria; è 
però evidente che in molti passaggi il Consigliere di Stato si allinea ai princìpi giuridici 
espressi dal celebre autore del Dei delitti e delle pene. Nella bozza di codice redatta da 
Lindemann, infatti, tutte le punizioni per i reati commessi dagli schiavi - soprattutto se 
confrontate con quelle previste dalla normativa precedente - risultavano 
significativamente mitigate. La pena di morte, che nei regolamenti in vigore in passato 
era comminata anche per molti reati minori, venne quasi del tutto eliminata. Perfino per 

21 G. SIMONSEN, Slave Stories: Law, Representation, and Gender in the Danish West Indies, Aarhus, Aarhus 
University Press, 2017, pp. 48-56. 
22 K.E. CHRISTENSEN, Governing Black and White: A History of Governmentality in Denmark and the 
Danish West Indies, 1770-1900, Lund, Lund University, 2023, p. 90. 
23 RIGSARKIVET, Vestindisk-guineisk Rentesamt General toldkammer, Udkast og Betaenknin agaaende 
negerloven, med bilag, 1783-1789, 24, Forslag til en Negerlov for de Kongelig Danske Vestindiske Eylande 
med tilføiede Anmaerkninger. 



164 Giuseppe Patisso 

reati gravi come la fuga, l’esecuzione capitale veniva sostituita con la condanna ai lavori 
forzati a vita. 

Pur conservando l’obbligo dell’assoluto rispetto che i neri dovevano continuare a 
dimostrare nei confronti dei bianchi, la proposta di codice di Lindemann introduceva la 
concessione di alcuni diritti fondamentali alla manodopera schiavile. Tra questi vanno 
menzionati certamente il diritto a essere vestiti e nutriti adeguatamente e a godere di un 
certo numero di ore di riposo. Uno dei privilegi più importanti previsti dal codice 
Lindemann era però la possibilità per gli schiavi di riconquistare la libertà, non soltanto 
per concessione del padrone ma attraverso un meccanismo di auto-acquisto: lo schiavo 
avrebbe potuto affrancarsi pagando al proprietario una somma di denaro prestabilita 
tramite contratto, corrispondente grosso modo al proprio valore di mercato aumentato di 
un terzo2. In definitiva, ciò che Lindemann delineava era un sistema di manomissione 
molto simile a quello della coartación, una pratica assai diffusa nei vari imperi coloniali 
di Spagna e Portogallo. 

Nonostante la sua indiscutibile portata innovativa, nessuna parte della codificazione 
prodotta dalla Commissione Lindemann entrò mai in vigore. Ciò avvenne – come già era 
accaduto nel 1755 con il regolamento di Federico V – a causa della strenua resistenza 
della classe padronale, che si mostrò sempre contraria a riconoscere diritti alla 
manodopera schiava. Inoltre, negli ambienti politici della madrepatria andava ormai 
diffondendosi la convinzione che l’unico modo efficace per migliorare l’esistenza degli 
schiavi fosse procedere verso una graduale abolizione di ogni pratica schiavista. Il 
conflitto tra queste due posizioni – da un lato la volontà conservatrice di mantenere 
immutato l’ordine schiavile, dall’altro l’istanza riformista e umanitaria – si sarebbe 
protratto ancora per qualche decennio24. Solo nel 1792, infatti, il governo danese adottò 
il famoso decreto che prevedeva l’abolizione del commercio di schiavi in tutti i domini 
coloniali sui quali sventolava la croce bianca del Dannebrog, decreto che entrò poi 
definitivamente in vigore nel 180325. 

24 D.P. HOPKINS, The Danish Ban on the Atlantic Slave Trade and Denmark's African Colonial Ambitions, 
1787–1807, in «Itinerario», 25, 3-4, 2001, pp. 154-184; J. ROBERTS, , P.D. MORGAN, R. CHRISTENSEN, The 
paradox of abolition: Sugar production and slave demography in Danish St. Croix, 1792–1804, in «Journal 
of Interdisciplinary History», 54, 4, 2024, pp, 453-476. 
25 E. GØBEL, The Danish slave trade and its abolition, Leiden, Brill, 2016; P. KAARSHOLM, From abolition 
of the slave trade to protection of immigrants: Danish colonialism, German missionaries, and the 
development of ideas of humanitarian governance from the early eighteenth to the nineteenth century, in J. 
SANJURJO, M. BARCIA (eds), New Approaches to the Comparative Abolition in the Atlantic and Indian 
Oceans, London-New York, Routledge, 2023, pp. 52-78. 




