
Itinerari di ricerca storica, a. XXXIX – 2025, numero 2 Special Issue (nuova serie) 
DOI code: 10.1285/i11211156a39nsp2p97 

Résonances de la bête: il volto umano dell’animalità nel XVIII secolo 

ZOE LEONI 

I diritti dell’uomo, i diritti dell’animale 

«Come norma giuridica e principio politico-morale, i diritti umani – intesi come diritti 
inalienabili riconosciuti a ogni essere umano – costituiscono un fenomeno storicamente 
recente e radicalmente nuovo. Essi segnano l’inizio di una nuova era, tanto giovane che 
gli storici hanno appena cominciato a ricostruirne una genealogia»1. È con queste parole 
che Stefan-Ludwig Hoffmann, nel volume da lui curato Human Rights in the Twentieth 
Century (2011), prende in mano la storia ancora ‘calda’ dei diritti umani e dei diritti 
dell’uomo. Dodici anni prima, Kenneth Cmiel, nella sua rassegna The Recent History of 
Human Rights (1999), ricostruì le origini di questo tema storiografico, notando come fino 
agli anni Novanta lo studio dei diritti umani fosse perlopiù relativo agli ambiti normativi 
e giuridici, raramente oggetto di una indagine storiografica sistematica2. In questa 
direzione si inserì l’iniziativa di Amnesty International, che nel 1994 patrocinò una serie 
di conferenze affidate a storici del calibro di Patrick Collinson, Carlo Ginzburg, 
Emmanuel Le Roy Ladurie, Robert Darnton, Orlando Patterson ed Elizabeth Fox-
Genovese3. Il ciclo di lezioni esplorò l’interazione tra storia e diritti umani a partire da 
prospettive transnazionali e comparate. Significativamente, fu proprio il tema dei diritti 
umani a cui fu dedicato il congresso dell’American Historical Association tenutosi a New 
York nel 1997. L’interesse storiografico verso questo ambito si intensificò negli anni 
successivi, con la pubblicazione di numerosi studi volti a ‘storicizzare’ i diritti umani e i 
diritti dell’uomo, scomponendone la retorica universalistica e ricostruendone le 
condizioni storiche di emergenza, sviluppo e appropriazione. 

All’interno di questo panorama, anche la storiografia dell’Illuminismo ha conosciuto 
una svolta: filosofi e storici hanno iniziato a indagare non solo l’elaborazione teorica dei 
diritti dell’uomo, ma anche i processi di esclusione che tali diritti implicavano4. Questo 
ha portato all’emersione di ricerche sui diritti delle donne5, e sulle rivendicazioni di 

1 S-L. HOFFMANN (a cura di), Human rights in the twentieth century, Cambridge, Cambridge University 
Press, 2010, p. 2. 
2 K. CMIEL, The Recent History of Human Rights, in «American Historical Review», 109/1, 2004, pp. 117-
35. 
3 O. HUFTON, Historical Change and Human Rights: Oxford Amnesty Lectures 1994, New York, Basic 
Books, 1996, p. 19; Cfr. A. MAURINI, Created equal. La rivoluzione mancante alle origini degli Stati Uniti 
d'America. Con tutte le carte del processo costituzionale americano (1776-1791), Roma, Edizioni di Storia 
e Letteratura, 2020, p. 4. 
4 Cfr. V. FERRONE, Storia dei diritti dell’uomo. L’Illuminismo e la costruzione del linguaggio politico dei 
moderni, Roma-Bari, Laterza, 2014; ID., The Rights of History: Enlightenment and Human Rights, in 
«Human Rights Quarterly», 39/1, 2017, pp. 130–41; L. HUNT, Inventing Human Rights. A History, New 
York, W.W. Norton, 2007; ID., The long and the short of the History of Human Rights, in «Past and Present», 
233, 2016, pp. 323-331; J. ISRAEL, Radical Enlightenment, Oxford, Oxford University Press, 2001; ID., 
Democratic Enlightenment, Oxford, Oxford University Press, 2011; S. MOYN, The Last Utopia. Human 
Rights in History, Cambridge, Harvard University Press, 2010; J.N. WASSERSTROM, L. HUNT e M. YOUNG 
(a cura di), Human Rights and Revolutions, Oxford, Rowman & Littlefield, 2000. 
5 V. ALTOPIEDI, La rivoluzione incompiuta di Olympe de Gouges, Roma, Edizioni storia della letteratura, 



98 Zoe Leoni 

libertà e cittadinanza da parte delle persone nere e schiave nel XVIII secolo6. Eppure, 
curiosamente, resta più marginale la riflessione su una terza sfera di esclusione: quella 
degli animali non umani7. Se i Lumi hanno contribuito all’affermazione della dignità 
dell’uomo, anche in relazione alle categorie subalterne, la questione dell’animalità è stata 
per lungo tempo trascurata. Solo di recente si è assistito a una riscoperta del tema nel 
contesto del pensiero settecentesco. In questa direzione si collocano alcuni lavori 
essenziali, tra cui quello di Elisabeth de Fontenay, che ha posto le basi della questione 
con Le silence des bêtes (1998), riflettendo criticamente sulla tradizione filosofica 
occidentale e il suo rapporto con l’animalità; i fascicoli speciali della riviste «Dix-
huitième siècle» (n. 42, 2010) e «Annales historiques de la Révolution française» (n. 377, 
2014) intitolati rispettivamente Les animaux des Lumières e L’animal en révolution che 
hanno dato nuova visibilità al tema; e, ancora, studi come quelli di Éric Baratay, L’Eglise 
et l’animal (2015), sul rapporto teologico e filosofico con il tema dell’animalità tra XVII 
e XX sec., di Nathaniel Wolloch, The Enlightenment’s Animals: Changing Conceptions 
of Animals in the Long Eighteenth Century (2019), che analizza la trasformazione delle 
rappresentazioni dell’animale nella cultura illuminista, e di Sarah R. Cohen, Enlightened 
Animals in Eighteenth-Century Art: Sensation, Matter, and Knowledge (2021), che 
esplora il ruolo della sensibilità animale nell’estetica e nella scienza dell’epoca. 

Tra le poche ricerche che affrontano in modo sistematico il rapporto tra diritti degli 
animali e pensiero dei Lumi, si distinguono le opere di Pierre Serna: L’Animal en 
République. 1789–1802. Genèse du droit des bêtes (2016) e Comme des bêtes. Histoire 
politique de l’animal en Révolution (1750-1840) (2017). In esse, Serna mostra come il 
sistema politico-simbolico della temperie tardoilluminista8 abbia dato forma a un 
confronto inedito tra uomo e animale, soprattutto nel periodo rivoluzionario9. Infatti, è 
proprio quando si allarga la sfera della cittadinanza ai soggetti considerati fin lì ai margini 
dell’umanità – come schiavi e mendicanti – che prende corpo anche una riflessione, per 
analogia, sulla condizione animale. Il frequente uso della parola ‘schiavitù’ come 
metafora dell’uomo ridotto a bestia sotto il giogo del dispotismo ne è un segno evidente. 
Così, nel momento in cui i diritti naturali diventano fondamento del diritto positivo, si 
apre anche lo spazio per pensare, seppur indirettamente, a una giustizia estesa agli 

2023; ID, Oltre Olympe de Gouges: i diritti delle donne nella Francia rivoluzionaria, in D. CECERE, A. DI 
RICCO, A.M. RAO (a cura di) Norma e contestazione nel XVIII secolo, 2023, pp. 83-95; M. DI GIACOMO, 
L'Illuminismo e le donne, Roma, Università La Sapienza, 2004; H. L. SMITH, All Men and Both Sexes: 
Gender, Politics, and the False Universal in England, 1640–1832, Pennsylvania, The Pennsylvania State 
University Press, 2002; T. SYLVANA, The Enlightenment Debate on Women, in «History workshop journal», 
20, 1985, pp. 101-124; B. TAYLOR, Feminism and the Enlightenment 1650-1850, in «History workshop 
journal» 47, 1999, pp. 261-272. 
6 É. ANDRAD, A opacidade do iluminismo: o racismo na filosofia moderna, in «Kriterion», 137, 2017, pp. 
291-309. R. BLACKBURN, The American Crucible: Slavery, Emancipation and Human Rights, New York,
Verso, 2011; A. MAURINI, Dalla schiavitù al razzismo nella giustificazione biblica dell'America protestante 
nel XIX secolo, in «Storicamente», 20, 2024, pp. 1-26; ID., Created equal, cit.; J. ROBERTS, Slavery and the
Enlightenment in the British Atlantic, 1750–1807, New York, Cambridge University Press, 2013; D. SCOTT,
Conscripts of Modernity: The Tragedy of Colonial Enlightenment, Durham, Duke University Press, 2004.
G. TURI, Schiavi in un mondo libero, Roma-Bari, Laterza, 2002.
7 Ove possibile si privilegerà l’uso di questa espressione per maggiore precisione concettuale e coerenza
filosofico-ontologica; l’espressione ‘animale’, sottintendendo ‘non umano’, verrà generalmente accettata
per una migliore scorrevolezza del testo.
8 Cfr. V. FERRONE, Storia dei diritti dell’uomo, cit., pp. 359-415.
9 P. SERNA, Comme des bêtes. Histoire politique de l’animal en Révolution (1750-1840), Paris, Fayard,
2017, p. 12.



 Résonances de la bête: il volto umano dell’animalità nel XVIII secolo 99

animali10. Apice di questo percorso è, come evidenzia Serna, il concorso bandito 
dall’Institut national de France nel 1802 con il tema «Jusqu’à quel point les traitements 
barbares exercés sur les animaux intéressent-ils la morale publique ? Et conviendrait-il de 
faire des lois à cet égard ?»; dopo la Rivoluzione del 1789 e l’incontro tra 
l’argomentazione scientifica e le suggestioni politiche del nuovo ordine, diventa possibile 
immaginare un capovolgimento radicale: l’animale, da oggetto silenzioso del dominio 
umano, inizia a entrare, almeno come questione morale, nel perimetro del diritto e della 
cittadinanza11. 

Un decentramento antropocentrico? L’alterità animale 

Questo passaggio decisivo – sebbene solo sul piano concettuale – dall’animale 
concepito come semplice oggetto naturale al suo riconoscimento come soggetto, si radica 
in una fitta trama di dinamiche sociali, culturali e intellettuali che agiscono come autentici 
vettori di trasformazione all’interno dell’orizzonte filosofico dell’Illuminismo. A guidare 
questo mutamento sono anzitutto il nuovo naturalismo e la rinnovata anatomia del 
vivente: due saperi che, attraverso figure centrali come Linneo, Buffon, Bonnet e d’Azyr, 
riscrivono i legami tra le specie e ridisegnano le gerarchie dell’organico. A partire da 
Buffon, la grande narrazione della natura non potrà più sottrarsi al confronto con il 
concetto di dégénération e con l’idea, tanto ambigua quanto sfuggente, di espèce: nozione 
che, tentando di ridefinire il vivente, traccia un confine tanto netto quanto insanabile tra 
l’animale e l’umano12. 

Quella che si manifesta è una vera e propria epifania della natura, originata dai progressi 
imponenti delle scienze naturali settecentesche ma destinata a riflettersi trasversalmente 
su tutti gli ambiti del sapere. La storiografia dell’età moderna inizia così a rileggere il 
progresso della civiltà umana come indissolubilmente intrecciato alla storia dell’impiego 
degli animali. Sul finire del XVIII secolo, infatti, diventa sempre più arduo immaginare 
lo sviluppo umano senza riconoscere nello sfruttamento delle risorse naturali – e 
dell’animalità in particolare – una condizione necessaria all’avanzamento culturale13. 
Insieme a questo, con la trasformazione del tessuto sociale, la borghesia emergente 
inaugura una nuova era della sociabilità: se in passato il possesso di animali – in 
particolare quelli esotici, rari e straordinari – era prerogativa delle corti aristocratiche e 
serviva a mettere in scena il potere, il dominio sull’altrove e la ricchezza senza limiti14, 
ora si assiste a una mutazione radicale del loro significato simbolico. Gli animali esotici, 
un tempo trofei viventi delle conquiste coloniali o meraviglie da esibire nei giardini 
zoologici privati, cedono il passo a creature più familiari, docili e integrate nella 
quotidianità domestica. Liberato dalle fatiche del lavoro manuale, il borghese si ritaglia 
uno spazio di intimità entro le pareti della propria abitazione, dando forma a una nuova 
sensibilità incarnata nei rituali del salotto. È qui, nei ritmi lenti della conversazione, della 

10 Ivi, p. 217. 
11 P. SERNA, L’animale e la Repubblica. 1789-1802, alle origini dei diritti delle bestie, tr. it. Milano, 
Mimesis, 2019 (orig. L’Animal en République. 1789-1802. Genèse du droit des bêtes, 2016), pp. 215-6. 
12 Cfr. V. FERRONE, Il mondo dell’Illuminismo. Storia di una rivoluzione culturale, Torino, Einaudi, 2019, 
pp. 129-79. 
13 N. WOLLOCH, Animals in Enlightenment Historiography, in «Huntington Library Quarterly», 75, 2012, 
pp. 53-68. 
14 Cfr. C. VERACINI, Uso e commercio degli animali non umani nell’espansione portoghese (Secoli XV e 
XVI): Le testimonianze dei viaggiatori italiani, in «RiMe» 8, 2021, pp. 11-42. 



100 Zoe Leoni 

lettura e della musica, che l’animale domestico – spesso un cagnolino o un uccellino – 
assume un ruolo centrale: non più emblema di potere, ma simbolo di agiatezza, di ozio 
raffinato e di affetto disinteressato. Accarezzare il proprio animale diventa gesto 
emblematico di un’etica borghese fondata sulla tenerezza, sul controllo delle passioni e 
su una civiltà degli affetti. La gentilezza verso gli animali viene innalzata a segno 
distintivo del buon gusto e della superiorità morale, mentre chi li maltratta è stigmatizzato 
come bruto, insensibile o addirittura pericoloso per la tenuta stessa dell’ordine sociale. La 
bestia amata, dunque, diventa specchio dell’anima: addomesticarla significa, in fondo, 
addomesticare sé stessi15. 

In continuità con quanto già accennato, la teoria giusnaturalista – con la sua visione del 
diritto naturale e dello stato di natura16 – si intreccia con l’emergere dell’idea di un 
cristianesimo naturale e con il crescente interesse per la zoologia e per lo studio della vita 
animale, manifestato persino da ambienti del cattolicesimo più conservatore, 
tradizionalmente legati a una visione genesiaca e gerarchica dell’essere17. È in questo 
terreno fertile, un vero e proprio humus culturale e intellettuale, che prende forma un 
rinnovato concetto di animalità forgiato sì dalle nuove scoperte – fisiche, biologiche, 
anatomiche e geografiche – e dalla nuova socialità, ma su cui aleggia ancora uno spettro: 
il velo oscuro del cartesianesimo. Come osserva Serna, la quasi totalità delle tesi 
presentate all’Institut nel 1802 si misura, in modo più o meno esplicito, con l’eredità della 
concezione meccanicistica dell’animale18. Al cuore di tale retaggio si erge il Discours de 
la méthode di Cartesio, testo fondativo di una gerarchia ontologica che per un secolo ha 
giustificato il distacco radicale tra l’umano e il non umano. Qualunque filosofo, nel XVIII 
secolo, si interroghi sulla legittimità morale del trattamento riservato agli animali, è 
costretto a confrontarsi con quella che sarà definita la ‘monstrous thesis’19 cartesiana – 
non solo simbolo del radicale razionalismo meccanicista del secolo precedente, ma anche 
emblema delle sue fratture, delle sue gerarchie e delle sue più profonde controversie. 

In linea generale, la decostruzione della tesi cartesiana20 prende forma attorno a una 
svolta decisiva dello sguardo filosofico: si abbandona progressivamente l’antico 
interrogativo ‘gli animali possiedono ragione?’ per approdare alla questione più urgente 
e tangibile ‘gli animali possono soffrire?’. Questo slittamento concettuale segna una vera 
frattura epistemologica, e trova il suo cardine polemico nella quinta parte del Discours de 
la méthode, là dove Cartesio sancisce con impeccabile rigore la frattura ontologica tra 
l’uomo e l’animale. Privi sia di ragione che di linguaggio, gli animali sono relegati al 
rango di semplici ingranaggi naturali, automi viventi che reagiscono a stimoli secondo 

15 E. JOY MANUCCI, “Malheur aux faibles !”: Condamnations de l'oppression des animaux, in «Dix-
huitième siècle», 28. 1996, p. 355. 
16 Per un'indagine teorica su come il giusnaturalismo, e in particolare il pensiero di Grozio, abbia contribuito 
all’esclusione degli animali dalla sfera del diritto naturale cfr. J. RODMAN, Animal justice: The counter‐
revolution in natural right and law, in «Inquiry», 22, 1979, pp. 3–22. Per una disamina più completa sul 
concetto di natura e diritto naturale nell’età dei Lumi cfr. V. FERRONE, Storia dei diritti dell’uomo, cit., pp. 
135-278.
17 Cfr. E. BARATAY, Le Christianisme et l’Animal: Une Histoire Difficile, in «Ecozon», 2, 2011, pp. 120-
138; ID., Zoologie et Église catholique dans la France du XVIIIe siècle (1670-1840): une science au service
de Dieu, in «Revue d’histoire des sciences», 48, 1995, pp. 241-265.
18 P. SERNA, L’animale e la Repubblica, cit., pp. 91-5.
19 N. K. SMITH, New Studies in the Philosophy of Descartes, New York, Russell and Russell, 1963, pp. 135-
6.
20 La quale impegna a fondo la scienza settecentesca, soprattutto quella tardoilluminista. Cfr. V. FERRONE,
Il mondo dell’Illuminismo, cit., pp. 17-24, 36-8,  51.; ID., Una scienza per l’uomo, Torino, UTET, 2007, pp.
3-48.



 Résonances de la bête: il volto umano dell’animalità nel XVIII secolo 101

leggi meccaniche, incapaci di coscienza, interiorità o dolore autentico. In questo sistema, 
ogni elemento ritenuto superfluo dal punto di vista esplicativo – l’anima sensitiva, le 
forme sostanziali aristoteliche, l’intenzionalità – viene spazzato via come residuo di 
un’antica metafisica21.  

A sorreggere questa visione è una limpida architettura dualista, fondata sulla distinzione 
irriducibile tra res cogitans e res extensa: la prima, sede esclusiva del pensiero, viene 
riservata all’uomo; la seconda, materia estesa e priva di anima, definisce invece l’intero 
regno animale22. In questa rigida partizione ontologica, l’anima – elevata a sostanza 
pensante – diventa privilegio umano, mentre l’animale, pur animato, viene spogliato 
dell’anima stessa. Cartesio propone due prove decisive per distinguere l’uomo dalla 
macchina, note, nella lettura di Keith Gunderson, come il ‘test del linguaggio’ e il ‘test 
dell’azione’23.Il primo si basa sull’incapacità di un automa di produrre un discorso 
articolato e creativo24; il secondo sull’impossibilità, per una macchina, di agire con 
flessibilità in situazioni impreviste, come fa invece la ragione umana25. Gli animali, 
eseguendo le loro funzioni con una perfezione automatica, rivelano, secondo Cartesio, 
l’assenza di intelletto: non agiscono, reagiscono26. Questa visione trova ulteriore 
conferma nel Monde, dove l’organismo animale è assimilato a un orologio i cui 
movimenti dipendono unicamente dalla disposizione dei suoi organi, senza necessità di 
postulare alcuna anima sensitiva o vegetativa27. Ne Les Passions de l’âme, Cartesio 
spinge oltre questa meccanicizzazione, spiegando persino le emozioni – o meglio, i loro 
segni esteriori – come effetto del moto degli ‘spiriti animali’, microscopiche particelle 
che attraversano i nervi mettendo in moto il corpo28. L’intera vita affettiva degli animali 
è così ridotta a dinamica materiale. Privati dell’anima sensitiva, agli animali viene negato 
ogni accesso all’esperienza soggettiva: nessun dolore, nessuna paura, nessun desiderio, 
se non in senso puramente analogico. Tale concezione ha ricadute etiche dirompenti: se 
l’animale non prova dolore nel senso proprio del termine, allora anche i suoi lamenti o le 
sue convulsioni non sono che riflessi meccanici, analoghi al cigolio di una ruota29, ed è 
su questa base che Cartesio può giustificare, implicitamente, pratiche come la vivisezione 
o l’abuso. Se non vi è soggettività, non vi è violazione30. Sebbene studiosi come
Cottingham o Gaukroger31 abbiano cercato in tempi recenti di mitigare la brutalità di
questa lettura, rimane il fatto che proprio questa immagine – l’animale come puro automa
– diventa nel Settecento il bersaglio polemico privilegiato dell’Illuminismo.

21 L. NEWMAN, Unmasking Descartes's Case for the Bête Machine, in «Canadian Journal of Philosophy», 
31, 2001, pp. 389-90. 
22 C. ADAM, P. TANNERY (a cura di), Œuvres de Descartes (da qui AT), Paris, Librairie philosophique J. 
Vrin, 1964-1974, vol. VI, p. 46. 
23 K. GUNDERSON, Descartes, La Mettrie, Language, and Machines in «Philosophy» 39, 1964, pp. 193–
222.  
24 AT, vol. VI, pp. 56-7. 
25 Ibidem. 
26 M. SPALLANZANI, Descartes e il ‘paradosso’ degli animali-macchina, in «Bruniana & Campanelliana», 
17, 2011, p. 193. 
27 AT, vol. XI, p. 202. 
28 AT, vol. XI, pp. 357-411. 
29 AT, vol. XI, p. 370 e AT, vol. III, p. 85. 
30 G. STEINER, Descartes on the Moral Status of Animals, in «Archiv für Geschichte der Philosophie», 80, 
1998, p. 286. 
31 J. COTTINGHAM, ‘A Brute to the Brutes?’: Descartes’ Treatment of Animals, in «Philosophy» 53, 1978, 
pp. 551–59 e S. GAUKROGER, Descartes’ System of Natural Philosophy, Cambridge, Cambridge University 
Press, 2002. 



102 Zoe Leoni 

Il Settecento si configura come un secolo profondamente ambivalente: da un lato, il 
trionfo della ragione illuministica; dall’altro, l’esaltazione della sensibilità come nuova 
bussola etica32. Da una parte la fede incrollabile nel progresso e nell’ordine razionale del 
mondo, dall’altra un senso crescente di nostalgia per un legame perduto con la natura 
primordiale. Ed è precisamente nel punto di intersezione tra questi vettori che si colloca 
la figura dell’animale: creatura silente ma carica di eloquenza, che, proprio nel suo 
mutismo, costringe l’uomo a riflettere su di sé, sulla propria coscienza, sui propri limiti. 
In questo contesto, la rigida visione cartesiana dell’animale macchina – priva di anima, 
ragione e sensibilità – inizia a vacillare sotto i colpi congiunti del sentimento e della 
scienza sperimentale. L’animale, lungi dall’essere un ingranaggio animato da leggi 
meccaniche, si rivela progressivamente come soggetto dolente, capace di sofferenza, 
destinatario di attenzione morale. 

Uno degli espedienti retorici più incisivi del dibattito settecentesco consiste nello 
spostare l’asse della riflessione: dalla ragione alla sensibilità, dall’anima pensante alla 
capacità di soffrire. Si tratta di una trasformazione concettuale profonda, che tradisce 
l’influenza crescente del sentimentalismo come linguaggio morale, politico ed estetico. 
Nel cuore del XVIII secolo, sentimento e ragione cessano di essere forze antagoniste: la 
sensibilità si eleva a strumento di conoscenza, criterio etico, fondamento della giustizia33. 
Come osserva Lynn Hunt, il linguaggio dei diritti non si sviluppa unicamente all’interno 
delle austere geometrie della razionalità giuridica, ma emerge anche – e forse soprattutto 
– da un lento e diffuso processo di educazione del sentimento. Romanzi, pièces teatrali,
sinfonie e arie d’opera forgiano un pubblico sempre più capace di riconoscere la
sofferenza dell’altro – umano o animale – come un’eco della propria34. Questo risveglio
emotivo, parallelo alla riflessione filosofica, comincia a corrodere le barriere tra le specie,
ponendo le basi per una nuova grammatica dell’empatia. La sofferenza, ovunque si
manifesti, inizia a valere come fatto morale35.

Anche le arti figurative si fanno portavoce di questo mutamento. Nei quadri di Jean-
Baptiste Greuze – come L’oiseau mort – il dolore per la perdita di una creatura fragile 
assurge a rivelazione morale, a testimonianza del risveglio emotivo di un’intera civiltà. 
In questo nuovo orizzonte, l’animale cessa di essere mera appendice biologica, semplice 
oggetto meccanico come nel modello cartesiano, e si fa soggetto morale, superficie 
riflettente del nostro stesso sentire. 

32 Cfr. V. FERRONE, Storia dei diritti dell’uomo, cit., pp. 104-16. 
33 J. RISKIN, Science in the age of sensibility, Chicago, University of Chicago Press, 2010, p. 7. 
34 Cfr. L. HUNT, op. cit., pp. 29-31. 
35 Cfr. A. GARRETT, Animals and Ethics in the History of Modern Philosophy, in T. L. BEAUCHAMP, R. G. 
FREY (a cura di) The Oxford Handbook of Animal Ethics, Oxford, Oxford University Press, 2014, pp. 70-
3.



 Résonances de la bête: il volto umano dell’animalità nel XVIII secolo 103

Figura 1. J-B. Greuze (1800 ca.), L’oiseau mort, olio su tela, 
Musée du Louvre, Département des Peintures. 

Eppure, a fronte di tale slancio ideale, si dischiude un volto più oscuro e sottile; come 
osservano Jacques Berchtold e Jean-Luc Guichet, l’Illuminismo intrattiene con la 
questione animale un rapporto duplice e, in fondo, contraddittorio. Se da un lato apre le 
porte a un’etica interspecifica, dall’altro rischia di ridurre l’animale a uno specchio 
narcisistico, un semplice pretesto per l’autoanalisi umana. In questa torsione concettuale 
– in cui l’animale viene evocato non per sé, ma per ciò che rivela sull’uomo – si manifesta 
però anche una fecondità inattesa: all’interno della cornice giusnaturalista, l’animale 
assurge a ‘grado zero’ dell’umanità, punto di partenza da cui misurare l’evoluzione 
morale della specie. Spogliato di ogni sovrastruttura culturale, l’animale diventa 
strumento euristico, soglia con cui l’uomo si pensa al di fuori di sé stesso36. Attraverso 
questa dialettica, il Settecento ci lascia un’eredità complessa e sfuggente, un gioco di luci 
e ombre in cui l’animale emerge non tanto come soggetto autonomo, quanto come chiave 
di volta per decifrare le tensioni morali e filosofiche di un’epoca in profondo travaglio.

Parole d’animali, scopi umani: l’uso strategico della sofferenza animale 

Tra i più eccentrici ed eclettici oppositori diretti della teoria cartesiana sull’animale si 
annovera Jean Meslier, figura tra le più singolari e radicali del panorama filosofico e 
religioso del XVII secolo. Nato e morto prete di campagna, fu pensatore clandestino, 
seminatore di idee velenose — e insieme liberatorie — in un’Europa moderna già 
attraversata da inquietudini profonde. Destinato alla carriera ecclesiastica più per dovere 
filiale che per intima convinzione, riceve una formazione rigorosa nel seminario di Reims, 
dove la circolazione delle idee gianseniste lascia un’impronta profonda nell’ambiente, e 
forse nell’animo stesso del giovane abate37. Tuttavia, già allora avverte in lui 
un’insofferenza crescente verso i rituali, i dogmi e la vita di una Chiesa che, pur 

36 J. BERCHTOLD e J-L. GUICHET, Introduction, in J. BERCHTOLD e J-L. GUICHET (a cura di), L'animal des 
Lumières, «Dix-huitième siècle», 42, 2010 pp. 3-18. 
37 G. MOËNE, Jean Meslier, Prêtre Athée et Révolutionnaire, in «The French Review», 77, 2003, p. 116. 



104 Zoe Leoni 

pretendendo di guidare le coscienze, gli appare come un’impalcatura di menzogne, utile 
solo a consolidare il potere e l’ignoranza38. Il 7 gennaio (verosimilmente del 1689), riceve 
la nomina a curato della parrocchia di Étrépigny per volontà dell’arcivescovo Le Tellier. 
Per quarant’anni esercita il suo ministero in silenzio, tra le mura di una parrocchia 
anonima, vivendo una doppia vita: all’esterno, il curato devoto e irreprensibile; 
nell’intimo, un pensatore che scrive – con l’ostinazione di chi sa di non poter mai parlare 
– un’opera destinata a esplodere solo dopo la sua morte. Quel testo, Mon Testament,
redatto in tre copie39 e affidato in segreto al destino degli uomini futuri, è un atto d’accusa
furente e sistematico contro la religione cristiana, lo Stato monarchico, l’ordine sociale
fondato sull’oppressione e sull’ignoranza.

Ma il Mon Testament non è solo una denuncia: è anche un’esercitazione filosofica nel 
senso più radicale del termine, una discesa armata nella notte delle idee. In esso 
convivono, in una sintesi tesa e originalissima, l’invettiva morale del predicatore laico, la 
lucidità del materialista e la logica spietata del cartesiano disilluso. La novità del pensiero 
meslieriano risiede proprio nella capacità di tenere insieme la critica teorica e l’urgenza 
pratica; egli non si limita a smascherare il cristianesimo come favola fraudolenta, ma ne 
denuncia soprattutto la funzione storica: strumento di manipolazione collettiva, garanzia 
della conservazione del potere, giustificazione delle ineguaglianze più feroci. 

In questo senso, il rapporto di Meslier con il cartesianesimo è insieme ambiguo e 
illuminante. Non si tratta di un’adesione: Meslier non è un cartesiano, ma ritiene i ‘nos 
Cartesiens’ 40 «i più assennati e giudiziosi tra i filosofi devoti a Dio»41. Tra i sistemi 
ancora compromessi con l’orizzonte cristiano – e quindi, a suo giudizio, 
fondamentalmente viziati – quello di Cartesio gli appare come il meno fallace, il più utile, 
se non altro per il rigore del metodo e per la chiarezza del linguaggio42. Il dubbio 
cartesiano, liberato così dalla sua funzione provvisoria e non più finalizzato a ricostruire 
una metafisica religiosa, diventa in Meslier una lama implacabile, uno strumento per 
tagliare alle radici ogni pretesa di verità rivelata43. 

È proprio a partire dalla tesi cartesiana dell’animale macchina che Meslier elabora 
alcune delle pagine più taglienti del suo attacco non solo alla filosofia moderna, ma 
all’intera civiltà cristiana. In quella che appare, nella sua superficie, come una riflessione 
sul rapporto tra uomo e animale, egli individua in realtà la chiave di volta per scardinare 
dall’interno un intero sistema teologico, sociale e politico. Se Cartesio, per salvare la 
spiritualità umana, riduce gli animali a puri meccanismi privi di sensazione e coscienza, 
Meslier, con gesto opposto e simmetrico, eleva gli animali per umiliare l’uomo44. E, con 
lui, abbatte l’intero edificio della trascendenza. In questa inversione si condensa il suo 
progetto filosofico: far crollare le fondamenta del regime spirituale per rivelarne l’origine 

38 M. DOMMANGET, Le Curé Meslier: Athée, communiste et révolutionnaire sous Louis XIV, Paris, 
Julliard, p. 22. 
39 I. WADE, The Manuscripts of Jean Meslier’s ‘Testament’ and Voltaire’s Printed Extrait, in «Modern 
Philology», 30, 1933, pp. 381-82. 
40 J. DEPRUN, R. DESNÉ, A. SOBOUL (a cura di), Œuvres de Jean Meslier (da qui OM), Paris, Anthropos, 
1970, vol. 3, pp. 61, 209-366, in particolare Malebranche e Fénelon cfr. A. MAESTRONI, Meslier lettore di 
Fenelon, in «Rivista critica di storia della filosofia», 38, 1983, pp. 131–58. 
41 J. MESLIER, Mémoire contre la religion, Paris, Editions Coda, 2006, p. 505; M. DOMMANGET, op. cit., 
pp. 116-7. 
42 M. DOMMANGET, op. cit., p. 259. 
43 E. VERLEY, Meslier et les animaux-machines, in «Revue d'histoire de l'Église de France», 53, 1967, p. 
85. 
44 E. JOY MANUCCI, “Malheur aux faibles !”, cit., p. 358. 



 Résonances de la bête: il volto umano dell’animalità nel XVIII secolo 105

umana, troppo umana, e quindi contingente, arbitraria, ingiusta. 
La sua impresa, dunque, è duplice: demolire la religione e al tempo stesso proporre 

un’alternativa materialista, egualitaria, immanentista, libera da ogni superstizione. 
L’argomentazione di Meslier si sviluppa infatti secondo tre direzioni complementari: la 
critica dei principi, l’appello all’esperienza e la denuncia morale45. Ciascuna di queste 
linee non è fine a sé stessa, ma contribuisce a sgretolare un tassello fondamentale del 
potere costituito in cui la tesi di decostruzione dell’idea di animale macchina gioca un 
ruolo fondamentale. È su questo terreno, in apparenza tecnico e biologico, che si combatte 
in realtà una battaglia totale contro il dualismo cartesiano, la teologia cristiana e l’ordine 
sociale dell’Ancien Régime46. 

Nel primo livello, Meslier contesta i principi fondativi del pensiero cartesiano, in 
particolare la distinzione tra res cogitans e res extensa. A suo giudizio, questo dualismo è 
il vero peccato originale della filosofia moderna: attribuire alla mente un’origine separata 
dalla materia, cercare in un principio esterno ciò che è già pienamente spiegabile nella 
natura47. La materia, per Meslier, non è una passiva estensione geometrica, come vuole 
Cartesio, ma una realtà viva, attiva, modificabile, dalla quale scaturiscono tutte le facoltà 
che l’uomo attribuisce a un’anima immateriale. I corpi viventi provano passioni, 
agiscono, soffrono, desiderano: sono materia cosciente, non involucro di un principio 
ultraterreno48. La mente, la volontà, la coscienza non sono realtà separate, ma espressioni 
della materia stessa, che non è mera estensione passiva bensì materia viva, sensibile, 
capace di azione e trasformazione. In questo senso, il materialismo di Meslier si pone non 
solo contro il dualismo spiritualista, ma anche contro l’impoverimento meccanicistico 
della materia moderna: essa non è una struttura geometrica morta, ma è il reale stesso 
nella sua potenza, nel suo movimento, nel suo dolore. È su questo terreno che prende 
forma la sua critica più incisiva al cartesianesimo, non da un punto di vista esterno, ma 
da dentro la sua stessa architettura teorica. Il punto di rottura è rappresentato dalla teoria 
dell’animale: è proprio qui che Meslier individua l’emblema della violenza concettuale 
insita nel dualismo cartesiano. La sensibilità animale, misconosciuta e negata, è elevata 
da Meslier a principio critico della filosofia: è il corpo dell’animale, con la sua carne viva 
e vulnerabile, a denunciare l’infondatezza dell’illusione spiritualista. 

La seconda linea argomentativa si fonda sull’esperienza, su ciò che si vede, si sente, si 
tocca. Meslier smaschera l’assurdità della tesi cartesiana sull’animale macchina con una 
serie di domande tanto semplici quanto devastanti: se gli animali non provassero nulla, 
perché la natura avrebbe dato loro occhi per vedere, orecchie per sentire, bocche per 
gustare, cervelli per pensare? «Che illusione! Che fantasia! Che follia!»49, esclama con 
forza. Le macchine non provano emozioni né pensieri, ma gli animali – lo si vede ogni 
giorno – reagiscono, soffrono, si guidano, comunicano. L’esperienza quotidiana è 
sufficiente a smentire il dogma metafisico: gli animali non sono oggetti, non sono 
strumenti, e non possono essere trattati come tali. In questo rovesciamento del paradigma 
cartesiano, Meslier afferma la piena continuità tra uomo e animale, e scardina con essa la 
possibilità stessa di un’anima immortale, di un mondo ultraterreno, di un Dio separato 
dalla natura. La verità, insita nella natura stessa dell’animale, e dunque autoevidente, è 

45 E. VERLEY, op. cit., p. 75. 
46 E. DE FONTENAY, Le Silence des bêtes. La philosophie à l’épreuve de l’animalité, Paris, Fayard, 1999, p. 
256. 
47 OM, vol. 3, pp. 31-3. 
48 OM, vol. 2, pp. 446-74. 
49 OM, vol. 3, p. 93. 



106 Zoe Leoni 

che non esiste un Dio, non esiste un ‘altro’ ma esiste l’esperienza della sofferenza e 
dell’ingiustizia, tanto metafisica quanto sociale. 

Da qui prende le mosse la terza forma della critica, la più potente e radicale: quella 
morale e politica. Meslier denuncia come la tesi dell’animale non sia solo un errore 
filosofico, ma una giustificazione teorica della violenza, un’ideologia che legittima il 
dominio – prima sugli animali, poi sugli uomini. Quando egli racconta con orrore la ‘festa 
dei gatti’, in cui gli animali vengono impiccati in piazza per puro divertimento50, non si 
limita a stigmatizzare la crudeltà: dimostra che essa «soffoca ogni sentimento di 
gentilezza e benevolenza nel cuore degli uomini»51, rendendo gli esseri umani insensibili 
alla sofferenza e docili all’oppressione. La violenza esercitata contro gli animali è la 
pedagogia della violenza politica. Non a caso, Meslier afferma che le religioni sono create 
per mantenere l’uomo schiavo, e che i potenti abusano della semplicità e dell’ignoranza 
dei popoli, promettendo ricompense immaginarie in cambio di sofferenze reali.52 La 
religione, così come il dualismo cartesiano, non fa che dividere e giustificare: dividere il 
corpo dall’anima, il povero dal ricco, l’uomo dal creato, e giustificare queste gerarchie 
come naturali o volute da Dio. 

È proprio attraverso la figura dell’animale che Meslier compie la torsione più profonda 
del suo pensiero, quella che trasforma la polemica filosofica in un vero progetto di 
distruzione dell’ordine simbolico, morale e politico dell’Ancien Régime. L’animale, nella 
sua sofferenza muta e nella sua capacità sensibile di patire, diventa la leva con cui 
sollevare l’intero edificio metafisico e teologico della società cristiana. Il gesto più 
radicale di Meslier consiste nello spostare il baricentro del discorso teologico-filosofico: 
non è Dio a motivare l’esistenza del mondo, è la sofferenza del mondo – e in primo luogo 
quella animale – a smentire l’esistenza di Dio. L’animale diventa il punto di rottura e di 
passaggio, l’elemento scandaloso che fa esplodere le finzioni religiose e dischiude la 
possibilità di un pensiero materialista non più meccanico ma affettivo, incarnato, 
sensibile53. Con questo gesto, egli compie una trasvalutazione completa della metafisica: 
non più l’anima a fondare la dignità dell’essere, ma la capacità di soffrire; non più l’uomo 
come immagine di Dio, ma l’animale come specchio dell’uomo e del suo potere. 
L’animale, da oggetto negato, si fa oggetto filosofico. E con esso, tutta la realtà materiale 
acquista finalmente voce, corpo, gravità. È a partire da questo nuovo paradigma, che 
Meslier può affermare: «Alla favola religiosa non bisogna sostituire una favola profana, 
ma a tutte le favole la realtà materiale»54. E quella realtà, quella più indiscutibile e 
scandalosa, è la sofferenza degli innocenti – uomini o animali che siano. 

Dopo la morte di Jean Meslier, avvenuta nel 1729, il manoscritto del Testament sembra 
perdersi tra le pieghe del tempo, fino a ricomparire nel 1762, quando Voltaire ne pubblica 
un estratto. Tuttavia, l’operazione voltaireana non è neutrale: egli espunge con cura le 
sezioni più esplicitamente atee, rimodellando il testo per veicolare un messaggio di 
stampo deista. In questa versione rielaborata, la figura dell’animale non è più utilizzata 
per argomentare l’inesistenza di Dio, ma diviene invece strumento di critica al giudaismo 

50 Cfr. R. DARNTON, Grande massacro dei gatti altri episodi della storia culturale francese, tr. it. Milano, 
Adelphi, 1988 (orig. The Great Cat Massacre and Other Episodes in French Cultural History, 1984), pp. 
109-11; M. DOMMANGET, op. cit., pp. 58-9; OM, vol. 3, pp. 373-4.
51 OM, vol. 1, p. 216.
52 OM, vol. 2, pp. 15-146.
53 M. DOMMANGET, op. cit., p. 261.
54 OM, vol. 3, pp. 196-7 e F. BRION, La sagesse colérique de Jean Meslier, prêtre athée et parrhêsiaste, in
«Cahiers philosophiques», 120, 2009, p. 53.



 Résonances de la bête: il volto umano dell’animalità nel XVIII secolo 107

e alle atrocità – morali e materiali – contenute nell’Antico e nel Nuovo Testamento55. 
Più in generale, il rapporto di Voltaire con la questione animale costituisce un ambito 

ricco e stratificato, oggetto di numerose indagini, soprattutto in relazione alla sua – non 
sempre lineare –adesione al vegetarianismo durante il soggiorno a Ferney56. Tuttavia, 
sarebbe riduttivo leggere questa attenzione esclusivamente in chiave dietetica o morale: 
essa affonda piuttosto le sue radici in una più ampia riflessione filosofica, che investe la 
metafisica, l’etica, la politica, e che trae ispirazione da una pluralità di fonti. Tra queste, 
oltre il già citato Testament, spiccano le opere di Porfirio e gli scritti pitagorici, che già 
ponevano in discussione la legittimità dell’uccisione animale e l’arroganza umana di 
fronte alla vita non umana. Ma altrettanto significativa fu, negli anni Quaranta del 
Settecento, la scoperta dell’India e della religione dei Brahmani57, la quale offriva un 
esempio di civiltà fondata sul rispetto della vita in tutte le sue forme, in contrasto stridente 
con la brutalità dei costumi occidentali58. È quindi sulla scorta di questo dialogo 
interculturale e filosofico che Voltaire elabora una visione dell’animalità non più 
subordinata alla logica della dominazione, ma capace di interrogare l’ethos stesso 
dell’uomo occidentale59. Molto interessanti in questo senso sono i testi in cui l’animale 
compare non solo come oggetto di riflessione ontologica, ma soprattutto come figura 
strategica all’interno di una più ampia critica delle istituzioni religiose e sociali. 
L’animalità, in tal senso, non è un semplice tema tra gli altri, ma diventa un nodo 
attraverso cui Voltaire mette a nudo le contraddizioni della civiltà occidentale, i suoi miti 
fondativi e i suoi dispositivi di potere: in questa prospettiva, il nesso tra questione animale 
e anticlericalismo assume un’importanza centrale. 

Il primo passo di questa decostruzione consiste nel rifiuto radicale, come fece Meslier 
prima di lui, della concezione cartesiana dell’animale macchina. Voltaire, attraverso testi 
diversi e distanti nel tempo, dal Traité de métaphysique60, al Philosophe ignorant61, dalle 
Lettres philosophiques62 agli articoli enciclopedici63, non cessa di combattere l’idea che 
gli animali siano automi privi di coscienza64. Il suo tono, spesso ironico e caustico, mira 
a ridicolizzare i sostenitori di questa tesi, mostrando l’assurdità di una concezione che 
nega l’evidenza dei sensi65. In particolare, nel Dictionnaire philosophique, Voltaire si 
scaglia con veemenza contro Cartesio e i suoi epigoni, accusandoli di ‘vergogna’ per aver 

55 Cfr. OM, vol. 3, pp. 431-88 e A. SUTCLIFFE, Judaism in the Anti-Religious Thought of the Clandestine 
French Early Enlightenment, in «Journal of the history of ideas», 64, 2003, p. 116. 
56 R. GALIANI, Voltaire, Porphyre et les animaux, in «Studies on Voltaire and the Eighteenth Century», 199, 
1981, pp. 125-38; C. MERVAUD, Voltaire à table, Paris, Desjonquères, 2015; R. LARUE, Le végétarisme 
dans l'œuvre de Voltaire (1762-1778), in «Dix-huitième siècle», 42, 2010, pp. 19-34. 
57 R. LARUE, op. cit., p. 26. 
58 M. FOURCADE e I. G. ŽUPANOV (a cura di), L’Inde des Lumières. Discours, histoire, savoirs (XVIIe-XIXe 
siècle), Paris, Éditions de l’École des hautes études en sciences sociales, 2013; E. T. ANNANDALE, The 
publication of Voltaire’s dialogue entre un brachmane et un jésuite, in «Romance notes», 21, 1980, pp. 76–
82; L. ROCHER (a cura di), Ezourvedam: a French Veda of the eighteenth centry, Amsterdam, John 
Benjamins, 1984, pp. 77-84. 
59 Cfr. C. MERVAUD, Bestiaires de Voltaire, in «Studies on Voltaire and the Eighteenth Century», 6, 2006, 
pp. 1-200. 
60 Œuvres complètes de Voltaire (da qui OCV), Paris, Garnier, 1883, vol. 22, pp. 191, 202-205, 213-4, 
216. 
61 OCV, vol. 26, pp. 47-96. 
62 OCV, vol. 22, pp. 123-6. 
63 OCV, vol. 17, pp. 565-7. 
64 Cfr. C. MERVAUD, op. cit., p. 24. 
65 C. BORGHERO, Voltaire en face des cartésiens, in «Studies on Voltaire and the Eighteenth Century», 10, 
2006, pp. 173-92. 



108 Zoe Leoni 

affermato che le bestie non abbiano né conoscenza né sentimento66. A differenza dei 
metafisici razionalisti, Voltaire adotta un metodo empirista e sensibilista: per lui, come 
per Meslier, la sensibilità degli animali non è qualcosa da dedurre logicamente, ma una 
realtà immediatamente accessibile all’osservazione. Gli animali soffrono, gioiscono, 
temono, ricordano; in questo senso, l’argomento voltairiano è tanto più forte quanto più 
si appella all’esperienza comune, scardinando così l’apparente razionalità delle dottrine 
filosofiche che vorrebbero negare l’evidenza del sentire animale67. A differenza di 
Meslier, per Voltaire la sensibilità nei confronti dell’animalità non conduce a una 
negazione radicale di Dio, ma piuttosto a una messa in discussione della volontà di 
dominio e della tracotanza contenute nella scrittura vetero- e neotestamentaria, nonché 
nelle religioni che da essa hanno preso forma. In Voltaire, dunque, la critica 
all’antropocentrismo religioso non si traduce in ateismo, ma in un deismo disincantato, 
che cerca di separare la figura di Dio dalla violenza compiuta in suo nome. Un nodo 
centrale di questa riflessione riguarda la nozione stessa di anima, il cui fondamento 
teologico e antropocentrico Voltaire mette radicalmente in discussione. L’anima, un 
tempo intesa come principio vitale condiviso da tutti gli esseri viventi, è stata nel tempo 
sequestrata dall’uomo, rivestita di razionalità e immortalità, e posta in opposizione alla 
mera vita animale68. L’uomo, incapace di accettare la propria fragilità e somiglianza con 
gli altri esseri viventi, si è inventato un’anima che lo rendesse simile a Dio, e dissimile 
dall’animale. Ma, osserva Voltaire, non esiste nessuna prova reale di questa pretesa 
superiorità: anzi, in molti casi gli animali si mostrano più morali, più affettuosi e più 
coerenti dell’uomo69. L’animale, quindi, non solo mette in discussione le gerarchie 
ontologiche imposte dalla metafisica, ma diventa anche uno specchio critico dell’umanità 
stessa: nella misura in cui l’animale è umanizzato, è l’uomo che viene animalizzato70. 

Questa strategia di ribaltamento trova uno dei suoi bersagli principali nella religione. 
Per Voltaire, la religione istituzionale, e in particolare quella ebraico-cristiana, ha svolto 
un ruolo centrale nella costruzione di un immaginario in cui l’animale è reso sacrificabile, 
legittimamente uccidibile, ridotto a puro mezzo. Ma questa violenza ritualizzata e 
canonizzata non si esaurisce nell'atto di sacrificare la bestia: come per Meslier, è proprio 
attraverso l’animale che si allena l’occhio alla violenza, si abitua il cuore all’ingiustizia, 
si costruisce una soggettività che accetta l’orrore come norma. Questo elemento è centrale 
nella sua critica alle religioni rivelate, in cui il ricorso al sacrificio animale viene descritto 
come una pratica barbara, superstiziosa e crudele: nella Bible enfin expliquée71, Voltaire 
cita casi tratti dalla Bibbia, dal Levitico e da altri testi sacri, per mostrare come la religione 
abbia legittimato comportamenti aberranti – tra cui sacrifici sanguinosi e persino rapporti 
sessuali tra umani e animali – che egli interpreta come il segno di una degenerazione della 
ragione religiosa in superstizione brutale.  

Questa linea di pensiero viene ulteriormente sviluppata nella parte introduttiva dell’ 
Essai sur les mœurs,72 dove Voltaire mostra come l’idolatria e il fanatismo abbiano 

66 OCV, vol. 17, pp. 137-41. 
67 R. LARUE, op. cit., p. 19. 
68 OCV, vol. 17, pp. 149-54. 
69 R. LARUE, op. cit., pp. 19-24. 
70 R. GIRAUD, Rousseau and Voltaire: The Enlightenment and Animal Rights, in «Between the Species», 
1, 1985, p. 6. 
71 OCV, vol. 30, pp. 96, 120. 
72 «Les hommes auraient été trop heureux s’ils n’avaient été que trompés ; mais le temps, qui tantôt 
corrompt les usages et tantôt les rectifie, ayant fait couler le sang des animaux sur les autels, des prêtres, 
bouchers accoutumés au sang, passèrent des animaux aux hommes ; et la superstition, fille dénaturée de la 



 Résonances de la bête: il volto umano dell’animalità nel XVIII secolo 109

portato non solo alla strumentalizzazione dell’animale, ma anche alla giustificazione di 
sacrifici umani. Nei suoi testi, Voltaire descrive con ironia e orrore migliaia di animali 
sgozzati nei templi, vittime di una teologia crudele che pretende di placare la collera 
divina con il sangue. Ma questa scena sacrificale è solo la prima faccia di un meccanismo 
più vasto. L’animale, immolato sull’altare, è la maschera dell’uomo oppresso: parlando 
della bestia, Voltaire allude all’individuo che vive sotto il dominio del clero, all’essere 
umano ridotto al rango di strumento, di vittima, di corpo disponibile al potere. Ciò emerge 
con chiarezza nel Traité sur la tolérance, dove l’animale assume il ruolo di doppio 
dell’uomo comune: il contadino ignorante, la donna schiava, il popolo manipolato, 
insomma chiunque sia privo di voce e di potere73. La compassione negata all’animale 
diventa l’anticamera dell’ingiustizia tollerata nella società. Nel passo dedicato 
all’intolleranza nell’ebraismo, Voltaire richiama il patto negato alle bestie – ovvero 
l’estensione del patto che Noè stipulò con Dio, che proibiva di nutrirsi del sangue degli 
animali – un’estensione paradossale della razionalità animale che serve a mettere in luce 
le contraddizioni della religione74. Nel medesimo passaggio, Voltaire utilizza la crudeltà 
come strumento per screditare la religione giudaica, accusandola di atrocità inconcepibili 
per un popolo eletto da Dio. Partendo dalla condanna ingiusta di Jean Calas, Voltaire 
analizza così tutti i casi in cui la violenza, alimentata dal fanatismo religioso, si manifesta 
con estrema durezza. Se originariamente il trattato è un appello in difesa di un uomo 
perseguitato per le sue convinzioni religiose, la riflessione volteriana si trasforma in un 
vibrante atto d’accusa contro gli abusi della giustizia e contro ogni forma di fanatismo. 

È in questa direzione che si deve leggere anche il rifiuto della ‘scala degli esseri’75, 
quell’ordinamento gerarchico che vorrebbe disporre l’intera creazione in un ordine 
ascendente, dal minerale all’uomo, fino agli angeli e a Dio. Voltaire rifiuta questa 
costruzione come una finzione metafisica priva di base scientifica: la natura, secondo lui, 
è troppo varia, troppo complessa, troppo imprevedibile per essere ridotta a uno schema 
rigido e lineare. Ma, soprattutto, tale scala non descrive la realtà: la produce76. Essa 
legittima una visione piramidale del mondo in cui l’uomo occupa la cima e l’animale il 
fondo, riflettendo così le stesse disuguaglianze che strutturano la società umana77. In 
questo modo, la gerarchia tra gli esseri si trasforma in gerarchia tra gli uomini: chi è 
considerato ‘più vicino all’animale’ – per religione, sesso, condizione sociale – può essere 
dominato, escluso, sfruttato. È questo il punto in cui la critica all’animalità incrocia la 
critica alla società. 

Il Dialogue du chapon et de la poularde rappresenta, in tal senso, un esempio 
paradigmatico della capacità voltairiana di utilizzare la figura animale per svelare 
l’ipocrisia dei costumi umani. Due animali da cortile, castrati e ingrassati per soddisfare 
i palati dei nobili, dialogano sul destino riservato loro dalla società. La loro 
conversazione, ironica e amara, mette in luce la crudeltà di un sistema che fa della 
violenza un’abitudine, della mutilazione una necessità, della sofferenza un dettaglio 

religion, s’écarta de la pureté de sa mère, au point de forcer les hommes à immoler leurs propres enfants, 
sous prétexte qu’il fallait donner à Dieu ce qu’on avait de plus cher.». OCV, vol. 11, p. 103. 
73 OCV, vol. 25, p. 40. 
74 OCV, vol. 25, p. 70 n 7. 
75 OCV, vol. 18, pp. 123-5. 
76 Cfr. A. O. LOVEJOY, The Great Chain of Being. A Study of the History of an Idea, Cambridge, Harvard 
university press, 1936, pp. 64, 219-20, 260-2; e contro la necessità metafisica Cfr. F. M. KNEER, The chain 
of becoming. The philosophical tale, the novel, and a neglected realism of the Enlightenment : Swift, 
Montesquieu, Voltaire, Johnson, and Austern, New York, Columbia university press, 1983, pp. 195-216. 
77E. DE FONTENAY, op. cit., p. 596. 



110 Zoe Leoni 

trascurabile. Ma ciò che rende questo testo così potente non è solo la denuncia della 
sofferenza animale, quanto il modo in cui questa denuncia si intreccia con una critica più 
ampia al potere, alla religione, alla tradizione. L’animale parlante non è semplicemente 
un pretesto letterario: è una voce che smaschera la brutalità travestita da civiltà78. Questa 
medesima allegoria viene ripresa e ulteriormente articolata in Le Taureau blanc 79, dove 
l’animale non è più solo una figura sacrificata, ma un soggetto cosciente. Nel racconto, 
Nabucodonosor trasformato in toro bianco attraversa una serie di umiliazioni e 
incomprensioni, fungendo da specchio parodico delle deformazioni del potere e della 
saggezza quando filtrate attraverso la superstizione e l’autorità religiosa, ma anche da 
emblema della condizione umana offesa nella sua dignità e nel suo desiderio di verità80. 
Anche qui, Voltaire unisce il tema dell’animalità alla critica dell’autorità religiosa, 
mostrando come la trasformazione dell’uomo in animale sia una metafora della 
degradazione a cui conduce il fanatismo. L’animale, simbolo dell’altro per eccellenza, 
rivela così la verità dell’umano: nella misura in cui viene zittito, maltrattato, sacrificato, 
egli diventa lo specchio della vittima umana, della follia istituzionalizzata e della crudeltà 
giustificata da scritture e riti. L’animale non è l’essere umano: è ciò che si diventa quando 
ci si lascia addomesticare dalla religione e dalla tradizione. 

Negli stessi anni in cui Voltaire attacca con veemenza la religione giudaica e cristiana, 
un’altra figura sta elaborando una propria e singolare visione intellettuale: si tratta di 
Nicolas-Edme Rétif, scrittore prolifico e controverso, destinato a diventare uno degli 
avversari più acuti e implacabili del marchese de Sade. Rétif nasce nel 1734 a Sacy, figlio 
di un agiato proprietario terriero trascorre l’infanzia e la giovinezza nel podere familiare, 
noto come La Bretonne. Inizialmente indirizzato verso la carriera ecclesiastica, frequenta 
un collegio a Vermenton, ma ben presto emergono i segni di una natura profondamente 
inquieta, insofferente a ogni forma di disciplina imposta. La sua indole ribelle e libertina 
segna così una netta frattura con le aspettative familiari e lo conduce a una vita incerta e 
priva di stabilità. In fuga da un destino già scritto, Rétif si trasferisce ad Auxerre, dove 
intraprende l’apprendistato nella tipografia di François Fournier. È proprio nella bottega 
di Fournier che Rétif inizia a padroneggiare l’arte tipografica, destinata a divenire per lui 
non soltanto un mestiere, ma il mezzo privilegiato attraverso cui esprimere e diffondere 
la propria visione del mondo81. Spirito appassionato dell’Illuminismo, fervente 
ammiratore di Rousseau e Voltaire, Rétif si dedica instancabilmente alla scrittura, 
affrontando i temi più disparati con uno zelo quasi enciclopedico. La sua produzione 
letteraria spazia dai romanzi autobiografici – tra cui spicca il monumentale Monsieur 
Nicolas, ou Le Cœur humain dévoilé, in cui l'autore svela con disarmante franchezza i 
moti più intimi dell’animo umano – ai romanzi erotici, come Le Paysan perverti, ou Les 
Dangers de la ville, ispirato alla Pamela di Samuel Richardson, ma declinato secondo 
una sensibilità più realistica e disillusa. Accanto alla narrativa, Rétif si distingue anche 
per un’intensa attività di riflessione sociale e progettualità riformatrice. In Le 
Pornographe, propone un’originale riforma del sistema della prostituzione, mentre in 
L’Andrographe delinea un vasto piano di regolamentazione dei costumi, concepito come 
un codice morale destinato all’intera Europa, con l’ambizioso intento di contribuire al 

78 OCV, vol. 25, pp. 119-20. 
79 OCV, vol. 21, pp. 483-510. 
80 Cfr. C. MERVAUD, op. cit., pp. 158-67. 
81 Cfr. R. LANSELLE, Rétif de la Bretonne, ou la folie sous presse. (S')écrire, (s')inscrire, (s')imprimer, in 
«Essaim», 16, 2006, pp. 65-87. 



 Résonances de la bête: il volto umano dell’animalità nel XVIII secolo 111

bene universale82. 
L’avvento della Rivoluzione francese segna per Rétif un periodo di crisi: viene più volte 

arrestato e le sue opere – già vendute con difficoltà – smettono di essere acquistate. Per 
sopravvivere, installa in casa una piccola tipografia per stampare in proprio i suoi testi, 
investendo tutte le sue risorse in questa attività. Recentemente, fra tutta questa sterminata 
produzione letteraria, ha ottenuto un rinnovato interesse un romanzo in particolare: La 
Découverte australe, un’opera utopica che ha stimolato nuove riflessioni critiche e 
storiche. La vicenda narra la storia d’amore tra il popolano Victorin e la nobile Christine: 
per sposarla, Victorin progetta con il suo servitore Jean Vezinier una macchina volante, 
usata per rapire Christine e condurla a Mont-Inaccessible, dove fonda una comunità 
utopica che in vent’anni cresce fino a contare più di trecento membri. 

Volendo ampliare il proprio regno, Victorin intraprende un viaggio verso i Mari del Sud 
insieme al figlio minore, Alexandre, alla ricerca di nuove terre da conquistare. Durante 
questa spedizione, si imbattono in un vasto arcipelago popolato da creature meravigliose 
e inquietanti: esseri ibridi, a metà strada tra l’uomo e l’animale — uomini-cane, uomini-
maiale, uomini-toro, e altri ancora. Nel corso dell’esplorazione, ogni coppia appartenente 
a queste specie viene catturata e condotta sull’isola madre, dove ha inizio un processo di 
‘civilizzazione’: le componenti animali vengono progressivamente represse, mentre si 
conservano e si affinano unicamente quei tratti ritenuti virtuosi. Come osserva acutamente 
Laurent Loty, La Découverte australe si configura non solo come un’opera letteraria di 
finzione, ma anche come un sofisticato strumento speculativo: un laboratorio narrativo in 
grado di prefigurare un’ipotesi trasformista e di anticipare – con sorprendente anticipo 
rispetto alla sua formalizzazione concettuale nel secolo successivo – un’utopia coloniale 
ed eugenetica83. I discendenti di Victorin giungono infine alla scoperta della 
Megapatagonia, un continente opposto all’Europa, situato all’estremità opposta del globo. 
In questo luogo remoto, incontrano Noffub (anagramma trasparente di Buffon), il quale 
introduce gli uomini volanti al complesso sistema politico, metafisico ed etico dei 
megapatagoni. Tale sistema si fonda su una concezione della natura incentrata sulla 
continuità tra le specie e su un ordine radicalmente egualitario e antitirannico, in cui 
l’umanità non occupa più una posizione centrale nel cosmo, ma si riconosce come parte 
integrante della ‘grande catena dell’essere’84. A conclusione di questo percorso filosofico, 
i protagonisti decidono di redigere una costituzione per il loro regno, basata su principi 
di uguaglianza, virtù nei costumi e comunanza tra le specie, sintetizzando così l’ideale 
utopico, eugenetico e coloniale insito nel racconto. 

All’interno dell’opera si colloca un inserto di notevole rilievo intellettuale e simbolico: 
la Lettre d’un singe aux animaux de son espèce. In questo scritto, César-singe – una 
scimmia ibrida, nata dall’unione tra una donna di Malacca e un babbuino – prende la 
parola per raccontare la propria vicenda esistenziale. César narra la sua adozione da parte 
di una nobile dama, la quale, con rara sensibilità, lo educa all’arte della lettura e della 
scrittura, risvegliando in lui non solo la facoltà razionale, ma anche la dimensione 

82 J. M. GOULEMOT, Utopies Pré-Révolutionnaires et Discours Réglementaires: Le Cas Rétif de La 
Bretonne, in «Revue européenne des sciences sociales», 27, 1989, pp. 99-100. 
83L. LOTY, La découverte australe (1781) : une utopie évolutionniste et eugéniste, in «Études rétiviennes», 
4-5, 1986, p. 33.
84 Questa volta, in chiave antigerarchica, la grande catena degli esseri viene proposta come un continuum
in cui tutte le forme di vita – minerali, vegetali e animali – sono interconnesse e ugualmente degne di
rispetto, riprendendo idee che trovano la loro radice non solo in Buffon ma anche in scritti precedenti come
il Telliamed di Benoît de Maillet. Cfr. D. COWARD, The Philosophy of Restif de La Bretonne, in «Studies
on Voltaire and the Eighteenth Century», 283, 1991, p. 430.



112 Zoe Leoni 

affettiva e morale. Attraverso questa lettera, egli si propone di denunciare con forza le 
atrocità perpetrate dagli esseri umani nei confronti del mondo animale, rivendicando al 
contempo l’urgenza di una riforma sociale autentica e profonda. 85 L’intento di questo 
testo appare chiaramente delineato già nell’Avis sur les pièces, dove viene esplicitata la 
sua funzione testimoniale: dare voce, attraverso un essere naturale, alle disuguaglianze e 
alle ingiustizie che dominano la società umana. Una società che, invece, dovrebbe 
fondarsi sui principi fondamentali dell’uguaglianza, della fraternità e della solidarietà 
universale86. 

César non è soltanto il protagonista della Lettre, ma anche l’autore di un testo che, come 
sottolinea il prefatore, svela il significato più profondo dell’intera Découverte australe. 
In esso si manifesta la consapevolezza dell’origine animale dell’uomo, la lucida 
constatazione della sua disumanità verso i propri simili – siano essi umani, animali o 
ibridi – e, insieme, l’apertura a una possibilità utopica: una speranza realizzata nelle terre 
australi, dove prende forma una confraternita politica in armonia con l’ordine naturale, 
fondata sulla continuità tra le specie e sulla reciproca coesistenza87. La Lettre d’un singe 
si inscrive pienamente nella tradizione settecentesca del ‘selvaggio filosofo’ o del ‘critico 
esterno’, offrendo uno sguardo decentrato e ironico sulla civiltà europea, in maniera 
analoga a quanto proposto da Denis Diderot nel Supplément au Voyage de Bougainville88 
nonché da numerosi altri testi dell’epoca che mettono in discussione il mito del progresso. 
La radicalità della sua critica si nutre chiaramente del pensiero di Jean-Jacques Rousseau, 
in particolare dei Discours sur les sciences et les arts (1750) e del Discours sur l’origine 
et les fondements de l’inégalité parmi les hommes (1755), nei quali si afferma una visione 
profondamente anti-progressista e una lettura morale della storia come perdita 
irreparabile dell’innocenza originaria89. 

Riprendendo un tema centrale della letteratura filosofica settecentesca, César celebra 
paradossalmente l’ignoranza, non come semplice mancanza di sapere, ma come forma di 
saggezza protettiva. Egli afferma: «L’ignoranza è certamente un’imperfezione; essa può 
essere pericolosa, ma la scienza ha dei rischi che mi inquietano. Il più antico e sacro tra i 
Libri degli uomini insegna che c’era un albero della conoscenza del bene e del male, dal 
quale l’uomo non dovrebbe cibarsi per restare libero dalle pene della vita e vivere in 
eterno»90. In queste parole, riecheggia una diffidenza profondamente rousseauiana nei 
confronti del sapere come fattore corruttore dell’innocenza e come origine della caduta 
dell’uomo.  

La lettera prosegue con un’accusa severa e senza indulgenze nei confronti del 
comportamento dell’essere umano verso gli altri animali, suoi fratelli naturali. Tale 
comportamento, contrassegnato da una crudeltà sistematica, non solo perpetua la 
sofferenza altrui, ma si ritorce inevitabilmente contro colui che la esercita, generando un 
ciclo vizioso di violenza e alienazione91. Da questa follia, osserva César, germinano le 

85L. LOTY, Un Homme-singe et un Homme-de-nuit à l’origine d’une anthropologie satirique, transformiste 
et progressiste, in «Études rétiviennes», 52, 2020, p. 201. 
86 R. DE LA BRETONNE, La découverte australe par un homme volant (da qui DC), Leïpsick, vol. 3, Avis 
sur les pièces, pp. 6-9. 
87 M. MENIN, Animalità, compassione e alterità in Restif de La Bretonne. Una lettura incrociata della 
Lettre d’un singe e della Découverte australe, in «Intersezioni, rivista di storia delle idee», 2, 2023, pp. 
189-206.
88 L. LOTY, Un Homme-singe, cit., pp.196-7.
89 Cfr, M. MENIN, op. cit., pp. 192-3.
90 DC, vol. 3, Lettre d’un Singe, p. 23.
91 DC, vol. 3, Lettre d’un Singe, p. 31.



 Résonances de la bête: il volto umano dell’animalità nel XVIII secolo 113

strutture artificiali della società umana: le disuguaglianze sociali, le norme coercitive, le 
leggi oppressive, i pregiudizi morali, la vergogna e, non da ultimo, i divieti sessuali – da 
Rétif definiti come l’autentico orrore del Creato. Muovendosi all’interno di questo 
impianto critico, César si propone di esaminare puntualmente ciascuno di questi aspetti, 
articolando un discorso che parte da una radicale messa in discussione della religione e 
della sua morale normativa. Da lì, la sua analisi si estende alla denuncia della 
disuguaglianza sociale, fondata sulla concentrazione della ricchezza nelle mani di pochi 
e sulla miseria diffusa tra i molti. Infine, l’Uomo-scimmia mette sotto accusa l’intrico di 
poteri che gravano sull’individuo moderno: il potere divino, quello naturale e quello 
temporale, spesso in contraddizione tra loro, e tutti egualmente responsabili della 
soggezione dell’essere umano e dell’infelicità che ne deriva92. Una particolare veemenza 
è riservata, all’interno della Lettre, alla condanna della schiavitù dei nègres e agli abusi 
sistemici che ne derivano. È proprio in questo passaggio che la connessione profonda tra 
animalità, diritti e legittimazione coloniale si fa esplicita e centrale. L’argomentazione di 
Rétif si fa netta, priva di ambiguità: la sua scrittura si trasfigura in un’arma, una spada 
affilata brandita contro l’ingiustizia, impiegata per smascherare la brutalità di un sistema 
che riduce esseri umani, uguali per dignità e appartenenza alla specie, al rango di bestie 
da soma. Il parallelismo tra nègres e animaux è reiterato con costanza e rigore: ogni forma 
di violenza inflitta agli animali trova la propria tragica eco nelle sofferenze inflitte agli 
esseri umani più marginalizzati. La metafora zoologica, lungi dall’essere degradante, 
diventa qui uno strumento di denuncia, volto a rivelare l’ipocrisia di una civiltà che si 
proclama razionale e illuminata, ma che fonda la propria prosperità sull’assoggettamento 
dei corpi ‘altri’. In uno dei passaggi più intensi e provocatori della lettera, César si rivolge 
direttamente al lettore con toni che mescolano sarcasmo e rivelazione etnologica: «Voi 
sapete – o forse non sapete, poiché vedete senza davvero vedere, come spesso accade a 
voi altri – che esistono uomini di due colori: neri e bianchi. I neri sono i più antichi, se ha 
ragione l’Uomo-Buffon con la sua teoria fondata sul calore del centro della Terra. E anche 
qualora si sbagliasse, a me pare evidente che questo animale pericoloso, l’uomo, sia 
originario delle stesse terre da cui provengono anche noi scimmie, cioè l’Asia o l’Africa. 
I nostri rapporti con lui ne costituiscono una mezza prova»93. Attraverso questo 
ragionamento, Rétif – per bocca dell’Uomo-scimmia – compie un gesto radicale: 
destabilizza le gerarchie dell’antropocentrismo, ricollegando l’uomo alla sua animalità 
originaria e riconducendo l’umano a un’origine geografica condivisa con i non-umani. Il 
calore dei tropici non è percepito come luogo di ‘decadenza’ o ‘primitività’, viene 
riabilitato come culla della vita e della naturalezza. La denuncia della schiavitù non si 
limita così a un piano morale, ma si estende a una riflessione sulla genealogia 
dell’umanità, rifiutando le logiche coloniali e razziali che giustificano il dominio. Il 
parallelismo tra condizione animale e condizione servile prosegue con coerenza nelle 
pagine successive, dove la scimmia – voce narrante e testimone incarnata – rievoca le 
violenze e i soprusi subiti per mano degli uomini, ponendoli in diretta analogia con le 
sofferenze inflitte quotidianamente agli schiavi. Attraverso la sua esperienza, il testo 
denuncia un sistema in cui l’arbitrio del potere si esercita con eguale brutalità su tutte le 

92 Anche Rétif crede nell’istanza materialista che vede uomo e animale accomunati dalla medesima 
necessità, ma rifiuta la visione meccanicistica di Cartesio, opponendo invece l’idea che la materia, 
opportunamente organizzata, sia capace di pensiero e intelligenza, e che ogni creatura possegga una scintilla 
di spiritualità e vitalità animata. Cfr. D. COWARD, op. cit., p. 438. 
93 DC, vol. 3, Lettre d’un Singe, p. 52. 



114 Zoe Leoni 

forme di alterità, siano esse biologiche, culturali o sociali94. È l’uomo bianco, separato 
dagli altri unicamente dal colore della pelle, a manifestare i tratti più ferini e diabolici95. 
Ma il testo si configura, anche, come un continuo dialogo intertestuale con l’intera 
Découverte australe. Le immagini e le parole che rappresentano gli Uomini-Animale 
assumono infatti una valenza ambivalente: da un lato, essi incarnano creature ibride in 
cammino verso l’‘umanizzazione’, intesa come compimento superiore dell’animalità 
stessa96; dall’altro, evocano l’idea di razze meticce, nate da incroci fecondi tra gruppi 
differenti – immagine che riflette la profonda convinzione di Rétif nell’interfertilità 
universale come principio fondativo dell’umanità97. Il romanzo si offre così come una 
riflessione ambigua, al tempo stesso speculativa e politica, sulle applicazioni pratiche e 
sulle implicazioni morali delle ricerche condotte nei laboratori antropologici d’Europa, le 
colonie. Criticando i fondamenti dell’ordine monarchico e aristocratico, Rétif propone 
una nuova organizzazione sociale ispirata a principi di efficienza produttiva e 
valorizzazione individuale, che riflette le tensioni ideologiche dell’età rivoluzionaria, 
fondata però sempre su una violenza originaria: gli atti di rapimento perpetrati da 
Victorin, nonché lo sfruttamento della vulnerabilità e dell’innocenza delle creature 
catturate, vengono abilmente elusi nella narrazione, lasciando spazio alla descrizione 
idealizzata di una colonia ‘prospera e felice’, nella quale l’oppressione si traveste da 
civilizzazione98. 

Cosa resta dell’animale? 

Come si può vedere nei casi di Meslier, Voltaire e Rétif, nel contesto del pensiero 
francese di matrice illuminista, l’attenzione rivolta all’animale si configura più come un 
riverbero di sensibilità emotiva che come un’autentica consapevolezza della specificità 
dell’animalità. Più che di un interesse rivolto all’alterità animale in sé, si tratta di un 
ecologismo del sentimento, una forma di cura che, lungi dal rivolgersi all’animale come 
soggetto autonomo, si manifesta come riflessione sull’umano e sulle sue possibilità di 
relazione con il mondo naturale. In questa prospettiva, risulta dunque fecondo investigare 
le origini di tale attenzione, che trova una sua espressione simbolica nel 1802 con 
l’istituzione del concorso promosso dall’Institut national de France. 

La cosiddetta ‘questione animale’ in questo quadro non si configura come un dilemma 
etico nel senso rigoroso del termine, ovvero come indagine sulla responsabilità morale 
dell’essere umano nei confronti delle altre specie. Al contrario, essa si sviluppa come una 
questione sostanzialmente antropocentrica: la riflessione non concerne tanto le modalità 
di trattamento degli animali, quanto piuttosto la definizione di un tipo d’uomo capace di 
esercitare una cura autentica verso la natura e, più specificamente, verso le creature che 
la abitano. Come si vede nei casi di Voltaire e Rétif, la scala gerarchica dell’essere 
permane in gran parte intatta, assegnando all’animale un ruolo eminentemente 
strumentale e retorico. Esso diviene figura speculare e terreno di proiezione utopica (o, a 

94 Cfr. DC, vol. 3, Lettre d’un Singe, pp. 53, 56-9, 81-3. 
95 DC, vol. 3, Lettre d’un Singe, p. 62. 
96 L. LOTY, L’invention du transformisme par Rétif de la Bretonne (1781 & 1796), in «Alliage», 70, 2012, 
p. 35.
97 L. LOTY, Un Homme-singe, cit., p. 52.
98 Cfr. G. PACINI, Colonial Predicaments, Eugenic Experiments, and The Evacuation of Compassion:
"Perfecting" The Hybrid Creatures In Rétif's La Découverte Australe, in «Symposium», 60, 2006, pp. 171-
2.



 Résonances de la bête: il volto umano dell’animalità nel XVIII secolo 115

seconda delle interpretazioni, ucronica99) attraverso cui l’uomo, affinando la propria 
sensibilità, si avvia a una rinnovata legittimazione del proprio posto nel creato. Anche 
quando, mediante la prosopopea, l’autore dona all’animale una parvenza di soggettività, 
come nelle favole di Voltaire o nella celebre lettera di Rétif, la voce animale resta 
incardinata nel paradigma antropocentrico, traducendo e riflettendo valori e 
interpretazioni rigorosamente umane. 

Nel lungo Settecento, mettere in discussione lo statuto dell’uomo paragonandolo alla 
bestia diventa un esercizio speculativo e politico100. Si possono ipotizzare diverse matrici 
per questa funzione attribuita all’animale: l’influenza delle religioni orientali (spesso 
rilette in chiave esotica o idealizzata), il peso crescente della letteratura di viaggio e delle 
lettres édifiantes, l’impatto dell’episteme naturalistica nella sua forma tassonomica e 
degenerativa. In particolare, l’opera di Buffon, con la sua teoria della degenerazione, e 
quella di Linneo, con la sua classificazione degli ‘uomini notturni’ e ‘mostruosi’, 
contribuiscono a una nuova visione della natura e dell’umano101.  

All’interno di questo contesto, la figura dell’animale assume una valenza di 
contestazione anarchica e rivoluzionaria, particolarmente evidente nella letteratura 
clandestina, come testimoniano le opere di Jean Meslier e l’uso ironico e dissacrante che 
Voltaire fa dell’animale per smascherare i dogmi del potere, e in particolare della 
religione. Tale impiego dell’animale come strumento critico, soprattutto in Rétif, trova il 
suo fondamento nella disputa scientifica tra fissismo e trasformismo, che attraversa il 
periodo con crescente intensità: molti pensatori abbracciano il trasformismo non tanto per 
una rigorosa adesione alla sua validità scientifica, quanto per il potenziale sovversivo che 
esso offre nel mettere in crisi la narrazione universale imposta dall’Ancien Régime e dalla 
Chiesa cattolica102. Contestualmente, le teorie materialiste, alimentate dalle scoperte della 
zoologia e dell’anatomia sperimentale, erodono le tradizionali barriere tra umano e 
animale, sostenendo, come fa La Mettrie, che anche l’animale è capace di emozioni e 
pensiero, a condizione che la materia sia organizzata per poterli esprimere. In questo 
senso, emerge un netto rifiuto della concezione cartesiana dell’animale come semplice 
automa, considerata un residuo superato di un sistema di pensiero ormai obsoleto, che 
trova nella religione cattolica il suo humus. 

È poi inevitabile che autori come Rétif mettano in parallelo il tema della schiavitù – un 
tema particolarmente sentito in quegli anni – con la questione animale, soprattutto in 
seguito all’intensificarsi della tratta atlantica dopo l’abolizione dell’asiento da parte della 
corona spagnola e la fine del monopolio inglese. Nel volgere di pochi anni si susseguirono 
eventi di portata storica: la fondazione della Société des amis des Noirs nel 1788, la rivolta 
di Saint-Domingue nel 1789, e l’emergere delle slave narratives, narrazioni 
autobiografiche di ex schiavi come The Interesting Narrative of the Life of Olaudah 
Equiano (1789). 

Le prime autentiche iniziative a tutela dei diritti degli animali, infatti, non sorgeranno in 
Francia, ma sarà piuttosto il Parlamento del Regno Unito a compiere la mossa 
pionieristica. Nel 1822, con l’approvazione del Martin’s Act, si introdurrà per la prima 

99 Cfr. V. FERRONE, Il mondo dell’Illuminismo, cit., pp. 41-55. 
100 Cfr. E. BARTAY, La mort de l’animal dans l’imaginaire catholique (France, XVIIe-XXe siècles), in 
«Revue de l’histoire des religions», 212, 1995, p. 455. 
101 Per una prospettiva più ampia sull’immaginario del Nuovo Mondo nell’età dei Lumi Cfr, A. GERBI, La 
disputa del Nuovo Mondo, Milano, Adelphi, 2000. 
102 Cfr. C. GRIMOULT, Évolutionnisme et fixisme en France. Histoire d’un combat (1800-1882), Paris, 
CNRS Éditions, 1998, pp. 9-19. 



116 Zoe Leoni 

volta un divieto esplicito e sanzioni contro la crudeltà inflitta al bestiame, un 
provvedimento che già tradisce l’intreccio profondo tra interesse economico e benessere 
animale. Questo impulso legislativo inglese troverà presto una manifestazione 
organizzata nella nascita, nel 1824, della Royal Society for the Prevention of Cruelty to 
Animals, la prima associazione dedicata alla protezione degli animali. La Francia, al 
contrario, dovrà attendere più di vent’anni per vedere sorgere la sua Société Protectrice 
des Animaux (1845). Il cammino normativo francese proseguirà con il generale 
Grammont, che il 2 luglio 1850 promulgherà una legge contro il maltrattamento degli 
animali domestici, ma la svolta più radicale, che consacrerà l’animale come soggetto 
autonomo e libero da vincoli esclusivamente antropocentrici, si affaccerà solo nel corso 
degli anni Settanta del Novecento. Sarà allora che, il 15 ottobre 1978, a Parigi, presso la 
sede dell’Unesco, la Ligue Française pour la Défense des Animaux (L.F.D.A.), insieme 
ad altre associazioni animaliste, sottoscriverà la Déclaration universelle des droits de 
l’animal. In quegli stessi anni, filosofi come Peter Singer con Animal Liberation (1975), 
Richard Ryder in Victims of Science (1975), Andrew Linzey con Animal Rights (1976) e 
Stephen Clark in The Moral Status of Animals (1977) apriranno una riflessione profonda 
e controversa, in chiave utilitaristica, sui pro e i contro del progetto riformista per la 
liberazione animale, mettendo a tema la questione morale in termini nuovi e radicali. 
Riprendendo, con libertà, le parole di Donna Haraway a proposito della primatologia, si 
potrebbe affermare che anche nel cuore dell’Illuminismo l’animalità – o meglio, la figura 
dell’animale non umano – diventa un crocevia instabile di saperi, un campo di tensioni 
teoriche in cui si riflettono le contraddizioni del progetto moderno. È lì, tra le pieghe dei 
nuovi discorsi sull’uomo, sulla ragione e sulla società, che l’animale non umano viene al 
tempo stesso escluso e interrogato, marginalizzato e reso necessario. Come altri grandi 
apparati simbolici e teoretico-politici della tradizione occidentale, anche la questione 
animale nell’età dei Lumi prende avvio da un principio ordinatore, un ‘uno’, e tenta di 
costruire un ‘noi’ – razionale, sociale, umano. Ma il racconto si incrina presto: al centro 
di questa narrazione cova il dramma del dominio, la ferita della differenza, l’utopia 
irrisolta di un’umanità che si definisce solo tracciando il confine con ciò che umano non 
è103. 

103 Cfr. D. J. HARAWAY, Primatology is Politics by Other Means, in «Philosophy of Science Association», 
2, 1984, p. 493. 




