L’eredita dei Lumi e i diritti della donna fra clausura e liberta: La
Religieuse di Diderot

VALENTINA ALTOPIEDI

«La sventurata rispose», si legge nel decimo capitolo dei Promessi Sposi di Alessandro
Manzoni: Gertrude, costretta dal padre alla vita monastica, cede alle lusinghe del giovane
Egidio avviando un percorso di degradazione morale che inesorabilmente la porta, oltre
a contravvenire alla regola della castita, a compiere una lunga serie di delitti. 1l racconto
della monacazione forzata e delle sue rovinose conseguenze, soprattutto per parte
femminile, ha origini remote ma trova senza dubbio nella battaglia dell’llluminismo
contro la superstizione religiosa un momento di svolta. Lo stesso Manzoni, esperto
conoscitore ed estimatore della letteratura francese, fu influenzato nella descrizione della
monaca di Monza dalla lettura de La religiosa di Diderot?.

Narrando la storia della suora Suzanne Simonin costretta dai genitori a prendere contro
la propria volonta i voti in quanto figlia di una relazione adulterina, La religieuse e un
caso esemplare di critica alla clausura conventuale femminile. Cosi fu letto durante il
Direttorio quando il romanzo venne pubblicato postumo dall’editore Buisson, a una
settimana di distanza da Jacques le fataliste, contribuendo ad associare al nome di Diderot
quello di sanculotti e terroristi>. Ma il romanzo su suor Suzanne intreccia anche altre
questioni cruciali per I’enciclopedista francese tanto da poterlo financo considerare un
romanzo familiare rivolto innanzitutto contro il fratello, considerato un fanatico
giansenista, ed ispirato alla sorella Angélique che, stando alla testimonianza della nipote?,
mori folle all’eta di ventotto anni nel convento delle Orsoline di Langres nel 1748 - a
guesto proposito Roger Lewinter ha sottolineato che in alcune bozze dell’opera il nome
della suora non sia Suzanne ma proprio Angélique®.

Allo stesso tempo il romanzo rientra perfettamente nei canoni di quella che e stata
definita da Vincenzo Ferrone la «grande rivoluzione estetica del Tardo Illuminismo»® e

YIn un saggio ormai datato Alessandro Luzio aveva messo in luce il contributo offerto dalla lettura di
Diderot nella rappresentazione della monaca di Monza, storicamente ispirata al personaggio menzionato
dalle cronache di Ripamonti, A. Luzio, Manzoni e Diderot: La Monaca di Monza e La Religieuse: saggio
critico, Milano, Fratelli Dumolard, 1884. Si segnala che il romanzo di Diderot e stato oggetto di un
riadattamento teatrale messo in scena al Théatre Monfort di Parigi nel marzo 2012 ad opera della regista
Anne Théron.

2 P. QUINTILI, Diderot e la Rivoluzione francese. Miti, modelli e riferimenti nel Secolo XXI, in «Quaderni
materialisti», 2, pp. 81-106: 99. Si noti che in Italia la prima traduzione integrale del romanzo si ebbe nel
1945 a opera di Franco Calamandrei. Per approfondire la ricezione di Diderot in Italia si rimanda a G.
D’ANTUONO, Diderot nel pensiero politico italiano, in «Storia e politica», 2, 2018, pp. 221-249: 240.

3 «Une sceur de mon peére voulut, en dépit du veeu, de la tendresse et de la volonté de ses parents se consacrer
a I'état religieux. Jeune, douce, soumise aux devoirs d'un état qu'elle avait choisi, on abusa de sa force
physique: le moral s’altéra; sa téte s’exalta; elle mourut folle a vingt-sept ou vingt-huit ans. C'est le destin
de cette sceur qui a donné a mon pére I'idée de La Religieuse», scrive Madame de Vandeul, figlia di Diderot,
in una lettera a Meister del 1816. Citato in A. COUDREUSE, La Religieuse de Diderot: une critique de la
claustration conventuelle. Colloque Rapport hommes/femmes dans I’Europe Moderne: Figures et
paradoxes de I’enfermement”, Nov. 2012, Montpellier, halshs-00845469, pp.2-3.

4 D. DIDEROT, Euvres complétes, édition de Roger Lewinter, Club frangais du livre, 1969-1973.

° V. FERRONE, Storia dei diritti dell’uomo. L’llluminismo e la costruzione del linguaggio politico dei
moderni, Roma-Bari, Laterza, 2014, p. 395.

Itinerari di ricerca storica, a. XXXIX — 2025, numero 2 Special Issue (nuova serie)
DOI code: 10.1285/i11211156a39nsp2p85



86 Valentina Altopiedi

rappresenta un caso esemplare della volonta di fare della letteratura uno strumento di
diffusione di contenuti politici e morali dirompenti per la societa di Antico regime. Come
ha efficacemente spiegato Gerardo Tocchini, Diderot ebbe un ruolo centrale proprio nella
ridefinizione della dimensione politica di tutte le arti di immaginazione®. L’ obiettivo di
questo saggio e rileggere la storia de La religieuse di Diderot nel contesto nella nascita
del linguaggio dei diritti della donna in Francia alla fine del diciottesimo secolo. 1l tema
della monacazione femminile forzata fu, non a caso, utilizzato dalla stessa Olympe de
Gouges della Dichiarazione dei diritti della donna e della cittadina per difendere quella
che noi oggi definiremmo I’autodeterminazione femminile’.

Per una genealogia dei diritti: il caso francese

La storiografia ha da tempo dimostrato come la nascita del linguaggio dei diritti della
donna trovi le sue radici proprio nella Francia del diciottesimo secolo. Karen Offen nel
suo recente contributo per la Cambridge History of Rights® ha individuato
nell’elaborazione del discorso sull’uguaglianza fra i sessi, sostenuto nel XVII secolo, un
tassello fondamentale per I’elaborazione nei decenni successivi del linguaggio dei diritti.
Karen Green® aveva gia dimostrato come nel contesto francese la rivendicazione
sull’'uguaglianza fra i sessi avesse preceduto di molte decadi la rivendicazione
dell’uguaglianza di tutti gli uomini a dispetto del ceto sociale di appartenenza. In
particolare, Green ha messo in luce come gli argomenti usati per sostenere
I’incompatibilita fra I’eguale virtu delle donne e la loro subordinazione nel matrimonio
abbia giocato un ruolo fondamentale nella transizione dal repubblicanesimo aristocratico
del quindicesimo secolo verso le forme piu democratiche stabilite entro la fine del
diciottesimo secolo®®.

Nel corso del Seicento in Francia inizia ad affermarsi un discorso favorevole
all’eguaglianza intellettuale e morale fra uomini e donne: Marie de Gournay, pupilla di
Michel de Montaigne di cui curo I’edizione delle opere, nel 1622 pubblica il trattato
Egalité des hommes et des femmes?! in cui, oltre a sostenere I’'uguaglianza fra i sessi,
difende il diritto di entrambi i generi ad avere pari accesso all’istruzione e agli uffici
pubblici. Secondo Gournay, la subordinazione femminile era basata esclusivamente su
pregiudizi e la differenza nei risultati culturali acquisiti dai due sessi si spiegava con la
mancanza di opportunita educative aperte alle donne. Adottando una strategia tipica della
querelle des femmes, Gournay costruisce la sua argomentazione con riferimenti classici,
biblici e storici; in particolare si richiama all’autorita di Platone che assegna alle donne
«gli stessi diritti, facolta e funzioni nella sua Repubblica»'? e alla Sacre Scritture che

6 G. ToccHINI, Arte e politica nella cultura dei Lumi. Diderot, Rousseau e la critica dell’antico regime
artistico, Roma, Carocci, 2016, p. 16.

7 0. DE GOUGES, Le couvent ou les veeux forcés. Drame en trois actes, Paris, Chez la veuve Duchesne,
1792,

8 K. OFFEN, The Rights of Women (or Women’s Rights), in The Cambridge History of Rights, edited by Dan
Edelstein and Jennifer Pitts, vol. IV, Cambridge, Cambridge University Press, 2025, pp. 228-259: 229-234.
® K. GREEN, The Rights of Women and the Equal Rights of Men, in «Political Theory», 48, 5, 2020, pp. 1-
28.

0 1vi, p. 4.

1 M. LE JARS DE GOURNAY, Egalité des hommes et des femmes, 1622.

2 Ivi, p. 10.



L’eredita dei Lumi e i diritti della donna fra clausura e liberta 87

spiegano come la differenza sessuale sia funzionale esclusivamente alla riproduzione®2.
Ribandendo anche il ruolo delle donne in armi, dalle amazzoni a Giovanna d’Arco,
Gournay evidenzia la necessita di educare le bambine come i compagni per colmare quel
discrimine su cui storicamente si e costruito il pregiudizio della differenza fra i sessi.

La lotta al pregiudizio e il tema centrale anche della proposta di Frangois Poulain de La
Barre, filosofo cartesiano che nel 1673 pubblica in forma anonima il trattato De I'égalité
des deux sexes, discours physique et moral4, nel quale abbracciando proprio il dualismo
cartesiano fra res extensa e res cogitans sostiene che “lo spirito non ha sesso” e che di
conseguenza non esistano differenze dal punto di vista intellettuale fra uomini e donne®®.
Come Gournay, anche Poulain de La Barre chiede che le donne possano ricevere
un’educazione pari a quella degli uomini e che siano aperte loro tutte le carriere, comprese
quelle scientifiche. La citazione di Poulain ebbe grande successo tanto che venne ripresa
un secolo piu tardi da Marie-Madeleine Jodin per sostenere all’alba della Rivoluzione la
necessita di riconoscere i diritti delle cittadine francesi*®.

La diffusione del discorso sull’uguaglianza fra i sessi sostenuto in modo particolare da
Marie de Gournay e Frangois Poulain de La Barre nel XVII secolo non é tuttavia
sufficiente a spiegare la nascita del linguaggio dei diritti della donna alla fine del
Settecento: furono indispensabili il movimento dei Lumi e il trionfo della politicizzazione
della letteratura e del teatro del Tardo Illuminismo. La storiografia ha dimostrato
I’importanza della riforma del teatro teorizzata da Diderot per trasformare la societa di
Antico regime. La letteratura e il teatro, anche quello di lettura, costituirono uno
strumento particolarmente efficace per diffondere e acclimatare nell'opinione pubblica il
linguaggio dei diritti combattendo le storture di una societa basata sul privilegio e la
diseguaglianza. Oltre al teatro pensato come strumento per diffondere il principio di una
virtl trasversale ai ceti sociali, cosi come teorizzato nelle antipoetiche dei drammi
borghesi Le fils naturel” e Le pére de famille!®, Diderot rivendico ne I’Eloge de
Richardson il valore del romanzo sentimentale come apprendistato dell’esperienza,
capace di coinvolgere emotivamente i lettori sia per I’ambientazione sia per la condizione
sociale dei personaggi, vicina a quella del suo pubblico®. In una lettera a Sophie Volland,
Diderot non esito a sottolineare il valore morale del romanzo di Pamela, che non doveva
essere semplicemente inteso come una storia di seduzione bensi come una
rappresentazione cruda degli effetti delle diseguaglianze sociali in cui la componente di

B«Au surplus I’'animal humain n’est homme ny femme, a le bien prendre, les sexes étants faits non
simplement, mais secundum quid, comme parle I’Eschole : c’est a dire pour la seule propagation. L’unique
forme & différence de cet animal, ne consiste qu’en I’ame humaine. [...] L’homme & la femme sont
tellement uns, que si I’homme est plus que la femme, la femme est plus que I’lhomme. L’homme fut créé
male & femelle, dit I’Escriture, ne comptant ces deux que pour un» (ivi, p.19).

14 F. POULAIN DE LA BARRE, De I'égalité des deux sexes, discours physique et moral, Paris, Chez Jean
Dupuis, 1673.

15 «Il est aisé de remarquer, que la différence des sexes ne regarde que le corps : n’y ayant proprement que
cette partie qui serve a la reproduction des hommes; & I’esprit ne faisant qu’y préter son consentement, &
le faisant en tous de la méme maniére, on peut conclure qu’il n’a point de sexe», ivi, p. 109.

16 M.M. JoDpIN, Vues législatives pour les femmes adressées a I’ Assemblée nationale, Angers, Chez Mame,
1790.

17D, DIDEROT, Le Fils naturel, ou les Epreuves de la vertu, comédie en 5 actes et en prose. Avec I’histoire
véritable de la piéce, Amsterdam, M. M. Rey, 1757.

181D., Le pére de famille, comédie en cing actes et en prose, avec un discours sur la poésie dramatique,
Amsterdam 1758.

19 A questo proposito si rimanda all’analisi di Tocchini in Arte e politica nella cultura dei Lumi cit., pp. 84-
89.



88 Valentina Altopiedi

genere aveva un ruolo cruciale.

Se ¢é indubbio il ruolo giocato dalla politicizzazione della letteratura e del teatro del
Tardo Illuminismo nella promozione di una morale intercetuale contro le diseguaglianze
di Antico regime, resta da indagare quale sia stato I'impatto sulla riflessione relativa alla
condizione femminile, per quanto la produzione drammatica di Olympe de Gouges, come
si vedra a breve, costituisca un esempio particolarmente importante e significativo. La
stessa considerazione di Diderot a proposito della natura femminile & oggetto di un vivace
dibattito storiografico a partire dall’ambigua risposta al saggio di Antoine-Léonard
Thomas? pubblicata nel 1772 sulla Correspondance littéraire di Friedrich-Melchior
Grimm. Come ha sottolineato Jenny Mander?, il breve saggio Sur les femmes?? si
inserisce pienamente nell’epistemologia settecentesca che enfatizza la radicale differenza
fra uomini e donne; queste ultime risultano dominate dal loro organo riproduttivo che,
secondo Diderot, dispone di loro suscitando nella loro immaginazione fantasmi di ogni
specie?3. Non si tratta solo di un riferimento all'isteria che dominera il pensiero medico
nel corso del secolo successivo ma di una riflessione a tutto tondo sulla maternita come
elemento pregnante dell’esistenza femminile. Nella descrizione del ruolo assegnato alle
donne dalla societa, e di fatto dominato dalla dimensione materna, Diderot sembra
guardare con biasimo alle leggi della societa civile che si assommano alle crudeli leggi
della natura: «elles ont été traitées comme des enfants imbéciles. Nulle sorte de vexations
que, chez les peuples policés, I’homme ne puisse exercer impunément contre la
femme»2*, Ammette la possibilita di intervenire per migliorare la condizione femminile
ma allo stesso tempo ritiene le donne incapaci di una comprensione intellettuale
profonda?. 11 dibattito, evidenziato da Elisabeth Badinter?, tra una visione essenzialista
e una culturale dell’identita femminile si intreccio nella seconda meta del secolo, e poi
durante la Rivoluzione francese, con la discussione sulle opportunita di accesso allo
spazio pubblico e di riconoscimento dei diritti politici per le cittadine.

A questo proposito si pud menzionare la commedia La colonie?’ di Marivaux pubblicata

20 A -L. THOMAS, Essai sur le caractére, les meeurs et I'esprit des femmes dans les différents siécles, in
Euvres complétes, t.4, Paris, Firmin Didot, 1822, pp. 1-140.

21 J. MANDER, No woman is an Island: The Female Figure in French Enlightenment Anthropology, in
Women, Gender and Enlightenment, edited by S. Knott and B. Taylor, London, Palgrave Macmillan, 2005,
pp. 97-116.

22 D. DIDEROT, Sur les femmes, in (Euvres complétes de Diderot, Texte établi par J. Assézat et M. Tourneux,
Paris, Garnier, 1875, Il, p. 251-262. Per approfondire si rimanda a E. BADINTER, Qu'est-ce qu'une femme ?
1772-1774. A. L. Thomas, Diderot, Madame d’Epinay, Paris, Flammarion, 2022; M. BRISSON, Dire
I'inconnue: “Sur les femmes” de Diderot, in «L'Esprit Créateur», 29, 3, 1989, pp. 10-20 ; N. MEEKER, “All
times are present to her’”: Femininity, Temporality, and Libertinage in Diderot’s “Sur les femmes”, in
«Journal for Early Modern Cultural Studies», 3, 2, 2003, pp. 68-100.

23 «La femme porte au dedans d’elle-méme un organe susceptible de spasmes terribles, disposant d’elle, et
suscitant dans son imagination des fantdmes de toute espéce», ivi, p. 255.

24 «Dans presque toutes les contrées, la cruauté des lois civiles s’est réunie contre les femmes a la cruauté
de la nature», ivi, p. 258.

2 «Fixez, avec le plus de justesse et d’impartialité que vous pourrez, les prérogatives de I’nomme et de la
femme ; mais n’oubliez pas que, faute de réflexion et de principes, rien ne pénétre jusqu’a une certaine
profondeur de conviction dans I’entendement des femmes ; que les idées de justice, de vertu, de vice, de
bonté, de méchanceté, nagent a la superficie de leur ame ; qu’elles ont conservé I’amour-propre et I’intérét
personnel avec toute I’énergie de nature ; et que, plus civilisées que nous en dehors, elles sont restées de
vraies sauvages en dedans, toutes machiavélistes, du plus au moins», ivi, p. 260.

2 £, BADINTER, Qu'est-ce qu'une femme ? 1772-1774, cit.

2T MARIVAUX, La colonie. Comédie en un acte et en prose, in CEuvres de Marivaux. Théatre complet, Paris,
Laplace, 1878, pp. 608-621.



L’eredita dei Lumi e i diritti della donna fra clausura e liberta 89

sul «Mercure de France» nel 1750. La commedia, in un atto e prosa, & ambientata su
un’isola deserta in cui grandi e piccoli nobili, borghesi e popolani sono giunti,
abbandonando la patria in mano a un imprecisato nemico, per fondare una nuova colonia.
Le protagoniste della piece sono due donne, rappresentanti rispettivamente I’ordine
nobile, Arthenice, e il terzo stato, Madame Sorbin; I’arrivo su una terra vergine che riporta
tutti alle medesime condizioni di partenza & I’occasione per scrivere un nuovo codice
legislativo ma le due donne contestano fin dalle prime battute che spetti nuovamente gli
uomini imporre le loro leggi a tutta la comunita. Le protagoniste chiedono di partecipare
al processo legislativo e propongono anche di superare il matrimonio patriarcale?®:
giurano di sostenere i diritti del sesso oppresso proponendo ai mariti di essere compagni,
non piu padroni. Per rispondere all’eccessiva piaggeria e ai corteggiamenti maschili, le
donne risolvono di non curare piu il proprio aspetto. Mentre gli uomini ritengono di porre
fine alla protesta delle compagne assumendo il tono del comando, Madame Sorbin e le
altre rispondono alle leggi appena promulgate con un’ordinanza nella quale chiedono di
esercitare tutti gli impieghi, dalla finanza alla giurisprudenza senza trascurare gli incarichi
militari. Madame Sorbin ricorrendo alla metafora della fattoria spiega al marito la
necessita di condividere gli oneri e I’onore della gestione dell’attivita?®. Il progetto delle
due donne viene pero sconfitto dalla divisione delle protagoniste stesse, che sul finale si
scontrano a proposito del mantenimento dei titoli nobiliari e della punibilita
dell’adulterio; gli uomini approfittano della situazione fingendo un attacco da parte delle
popolazioni indigene e chiedendo alle donne di indossare le armi per difendere la colonia
ma Arthenice e Madame Sorbin, gia divise sui temi precedenti, rinunciano al proprio
intendimento mentre gli uomini riacquisiscono la propria posizione di legislatori e
difensori del bene comune®.

Il finale che vede il fallimento del progetto politico delle due donne richiama
chiaramente il dibattito sulla natura femminile come incostante e divisiva nell’ambito
della secolare querelle des femmes. Nonostante il mancato riconoscimento delle
prerogative legislative delle donne, la commedia di Marivaux resta significativa perché
pone un tema che sarebbe esploso nei decenni seguenti e in particolare all’alba della
Rivoluzione francese.

La religieuse. Una storia di imprigionamento
La storia de La religieuse e senza dubbio una storia di mancata autodeterminazione ma

soprattutto di un continuum dell’imprigionamento, come ha evidenziato Florence
Lotterie®L. 1l romanzo, che tiene insieme questioni personali e politiche che stanno molto

28 «Et le mariage, tel qu'il a été jusqu’ici, n'est plus aussi qu'une pure servitude que nous abolissons, ma
belle enfant; car il faut bien la mettre un peu au fait pour la consoler», ivi, p. 611.

29 «Nous disons que le monde est une ferme, les dieux la-haut en sont les seigneurs, et vous autres hommes,
depuis que la vie dure, en avez toujours été les fermiers tout seuls, et cela n'est pas juste, rendez-nous notre
part de la ferme; gouvernez, gouvernons; obéissez, obéissons; partageons le profit et la perte; soyons
maitres et valets en commun; faites ceci, ma femme; faites ceci, mon homme; voila comme il faut dire,
voila le moule ou il faut jeter les lois, nous le voulons, nous le prétendons, nous y sommes butées; ne le
voulez-vous pas?», ivi, p. 619.

30 Chiude la commedia il nobile Timageéne che afferma «Je me réjouis de voir I'affaire terminée. Ne vous
inquiétez point, mesdames; allez-vous mettre a I’abri de la guerre, on aura soin de vos droits dans les usages
qu’on va établir», ivi, p. 621.

31 D. DIDEROT, La Religieuse, édition de F. Lotterie, Paris, Garnier Flammarion, 2009, p. XLVII. Per



90 Valentina Altopiedi

a cuore al suo autore, puo essere diviso in tre fasi, tutte egualmente dominate dalla
dimensione della clausura e della prigionia. Nella prima parte la protagonista, Suzanne
Simonin, all’eta di sedici anni e mezzo viene costretta dai genitori ad entrare in convento
mentre le sorelle vengono date in sposa con una cospicua dote; questo aumenta in
Suzanne il sospetto, poi confermato dal suo confessore e da sua madre, di essere una figlia
adulterina, il cui padre non ha dubbi che ella gli appartenga «come figlia solo in virtu
della legge che attribuisce i figli a colui che porta il titolo di marito»®2. Al convento di
Sainte-Marie la giovane viene costretta a pronunciare i voti ma durante la cerimonia si
rifiuta di obbedire; la celebrazione si risolve dunque in uno scandalo e Suzanne viene
tenuta prigioniera in casa propria fino a quando non acconsente ad entrare al convento di
Longchamp.

Qui inizia la seconda fase di prigionia conventuale che si risolve nella cerimonia di
acquisizione dei voti, sebbene in una forma di alienazione estraniante: «Ho pronunciato i
voti, ma non ne conservo alcun ricordo e mi sono ritrovata monaca con la stessa innocenza
con cui fui fatta cristiana; non capii niente di quella mia professione come non avevo
capito niente in quella del mio battesimo, con la differenza che I’una conferisce la grazia
e I’altra la presuppone»>3. La morte dei genitori e della madre superiora, che viene
sostituita da una fervente e violenta giansenista, rovina I’esistenza di Suzanne che inizia
a subire sevizie e punizioni sempre piu gravi fino a meditare di chiedere I’annullamento
dei voti, di fatto pronunciati senza alcun convincimento. Mortificata nel corpo e nello
spirito dalla superiora, finisce per perdere il processo per I’annullamento dei voti e si
ammala gravemente.

Inizia quindi la terza e ultima fase del romanzo quando la protagonista, dopo aver subito
delle sevizie che ricordano la via crucis di Cristo, viene trasferita al convento di Sainte-
Eutrope a Arpajon, dove la superiora inizia da subito a manifestare un affetto e
un’attrazione fisica che richiama i romanzi libertini del secolo e che Suzanne invece, nella
sua innocenza, non comprende. Spetta al confessore francescano convincere Suzanne a
fuggire la superiora come Satana determinando una fatale depressione per la madre e nella
protagonista una riflessione sulle conseguenze fatali della clausura e la speranza di una
fuga verso la liberta:

Rimane quella di trovare un giorno le porte aperte; o la speranza che gli uomini
rinuncino alla stravaganza di far rinchiudere in sepolcri giovani creature piene di
vita, e che i conventi siano aboliti; la speranza che il convento prenda fuoco, che
crollino i muri della clausura, che qualcuno venga in aiuto. Tutte queste supposizioni
si accavallano nella mente; passeggiando in giardino si guarda, senza pensarci, se i
muri sono molto alti; se si € nella cella, si afferrano le sbarre della grata e si scuotono
piano, distrattamente; se la finestra da sulla strada, si guarda in basso; se si sente
passare qualcuno, il cuore comincia a battere, si sogna sordamente un liberatore; se
scoppia un tumulto e il clamore penetra fin nel convento, si spera; si conta su una
malattia che ci fara avvicinare a un uomo, o che ci fara partire per una cura delle
acque®,

Il nuovo padre spirituale aiuta la protagonista a fuggire dal convento ma mostra gli stessi

I’edizione in italiano e le citazioni seguenti si rimanda a D. DIDEROT, La religiosa, introduzione e traduzione
a cura di A. Di Giorgio, Progetto Manuzio, 2018.

82 vi, p. 41.

33 Ivi, p. 60.

34 Ivi, pp. 238-239.



L’eredita dei Lumi e i diritti della donna fra clausura e liberta 91

propositi indecenti della madre superiora: la suora trova quindi rifugio a Santa Caterina e
presto viene presa al servizio di una lavandaia per un compenso scarso ma onesto. Le
memorie di Suzanne Simonin si concludono quindi con la richiesta al marchese di
Croismare, a cui tutta I’opera € indirizzata in quanto memoriale, di un’occupazione
dignitosa in campagna.

Nella lettera a Henri Meister del 27 settembre 1780 Diderot definisce La religieuse «la
plus effroyable satire des couvents»® ; come & gia stato sottolineato, la critica alla
clausura religiosa risente dell’esperienza personale di Diderot, che nel 1743 era stato fatto
rinchiudere da suo padre in convento, ma soprattutto dell’esperienza di sua sorella
Angélique che in un convento era morta prematuramente dopo aver manifestato diversi
segni di squilibri mentale. A questo si univa I’opposizione al fratello Didier, abate
giansenista, con cui Denis si scontro proprio a proposito della figlia, che portava il nome
della sorella deceduta, in riferimento a un suo eventuale ingresso in convento: in una
lettera adirata del 1772 Diderot considero inaccettabile e sconsiderata la proposta del
fratello di chiedere I’ingresso della figlia in convento come precondizione per un loro
riavvicinamento®. Alle questioni piti personali si accompagnavano tuttavia quelle pil
filosofiche e politiche: non si puo dimenticare, infatti, che gli anni immediatamente
precedenti la scrittura de La religieuse, 1757-1760, furono caratterizzati dallo scontro per
la pubblicazione dell’Encyclopédie nonché della dura polemica giansenista sollevata
dalla Nouvelle ecclésiastiques che aveva denunciato le sevizie che rischiavano di subire i
religiosi accusati di non aderire alla bolla Unigenitus di papa Clemente XI del 1713%".

Naturalmente il tema del convento era ben attestato nella letteratura di Antico regime:
I’aspetto pill originale de La religieuse, come ha rilevato Cristophe Martin®, & la capacita
di Diderot di ibridare quelli che erano i due tipici ma distinti topoi della clausura
monacale: il convento come spazio di licenziosita oppure di sofferenza patetica. Al tema
del convento come spazio libertino, in quanto luogo contro natura che priva gli esseri
umani della loro naturale predisposizione alla sessualita ai fini riproduttivi®, si affianca
I’analisi della sofferenza della protagonista che subisce, da innocente, le conseguenze
della sua nascita illegittima. Come é stato sottolineato, non si tratta, infatti, di un romanzo
strettamente anticlericale - Suzanne €& una donna di fede e non si trova una
rappresentazione caricaturale o satirica dei religiosi che la accompagnano — la denuncia
di Diderot riguarda piuttosto un problema sociale, ovvero la volonta dei genitori di punire
la figlia per la sua nascita adulterina. Il tema licenzioso, per quanto importante
nell’economia complessiva del romanzo, come testimoniano le critiche scandalizzate che
ne accolsero la pubblicazione durante il Direttorio, e confinato all’ultimo terzo dell’opera,

3 DIDEROT, Correspondance, édité par G. Roth et J. Varloot, 16 voll., Paris, Editions de Minuit, 1955-1970,
vol. XV, p. 190.

% vi, vol. XII, p. 165.

37 Per quanto non si possa considerare Diderot un sostenitore del giansenismo in senso stretto, & indubbio
che durante la sua formazione sia stato influenzato dalla cultura giansenista negli anni di collegio
d’Harcourt. Cfr. M. DELON, Notice pour La religieuse, in DIDEROT, Contes e romans, Paris, Gallimard,
Bibl. de la Pléiade, 2004, p. 977.

3 DIDEROT, La religieuse, commenté par C. Martin, Paris, Gallimard, 2010, p. 24.

%9 Si veda a questo proposito la voce JouissaNCE de I’Encyclopédie a cura di Diderot stesso: «S’il y avoit
quelgu”homme pervers qui pdt s’offenser de I’éloge que je fais de la plus auguste & la plus générale des
passions, j’évoquerois devant lui la Nature, je la ferois parler, & elle lui diroit. Pourquoi rougis-tu
d’entendre prononcer le nom d’une volupté, dont tu ne rougis pas d’éprouver I’attrait dans I’ombre de la
nuit ? [...] La propagation des étres est le plus grand objet de la nature. Elle y sollicite impérieusement les
deux sexes, aussi-tot qu’ils en ont regu ce qu’elle leur destinoit de force & de beauté».



92 Valentina Altopiedi

ovvero dall’arrivo della protagonista al convento di Sainte-Eutrope a Arpajon. Peraltro, e
opportuno ribadire che Suzanne non cede né alle avances della madre superiora ne a
quelle del padre spirituale che la aiuta nella fuga dal convento, anzi, una volta edotta dal
suo confessore sul significato delle carezze della superiora se ne allontana con decisione.
Per quanto non possano essere trascurati i legami con Les bijoux indiscrets*® e La
Religieuse en chemise** di Chavigny de la Bretonniére, nonché la volonta stessa di
Diderot di partecipare a quel filone, resta da sottolineare la capacita del filosofo di trattare
un soggetto eminentemente libertino in modo patetico®2. Il tema cruciale del romanzo non
sono le conseguenze nefaste della clausura, bensi la monacazione forzata imposta dai
genitori. Come ha sottolineato Anne Coudreuse, nella descrizione della cerimonia dei voti
la protagonista finisce per perdere il suo status di soggetto, si passa dal “je” al “on”*® .
Nel movimento dei Lumi la critica alla monacazione forzata assume il valore di una
critica sociale; come ha scritto Martin, il convento é interpretato come I’alleato piu forte
di un’iniquita sociale**. Nel caso de La religieuse di Diderot, la critica sociale & duplice:
da una parte si trova quella ai pregiudizi di Antico regime e al destino infelice dei figli
illegittimi — su cui Diderot torno in piu occasioni e in particolare nel dramma Le fils
naturel®® - dall’altra si individua la denuncia della condizione femminile e della
particolare difficolta per le donne di trovare una via di fuga alle forme di oppressione
della societa di Antico regime.

Da Diderot a Olympe de Gouges: Le couvent ou les veeux forcés

Con la Rivoluzione francese molte delle questioni sollevate dal movimento dei Lumi
contro I’Antico regime esplosero: fra queste, senza dubbio, il tema della condizione
femminile e dei voti forzati. La storiografia ha ampiamente dimostrato la partecipazione
femminile a quella moltiplicazione di scritti che accompagnarono I’annuncio della
convocazione dell’ Assemblea degli Stati Generali fin dalla primavera del 1788; fra queste
anche il tema della monacazione forzata femminile. Olympe de Gouges fin dagli anni
Ottanta del Settecento partecipo a quell’ampio movimento di politicizzazione della
letteratura e del teatro aderendo perfettamente all’antipoetica di Diderot e soprattutto di
Louis-Sébastien Mercier, con il quale condivideva un personale rapporto di amicizia. Ben
prima di pubblicare la Dichiarazione dei diritti della donna e della cittadina nel 1791, de
Gouges da drammaturga utilizzo lo strumento del teatro per promuovere un
miglioramento della condizione femminile e il riconoscimento dei diritti dell’'uomo e
della donna contro i privilegi e i pregiudizi di Antico regime“®. 1l tema della monacazione

40 ANON. [Diderot], Les bijoux indiscrets, 1748.

41 CHAUVIGNY DE LA BRETONNIERE, La Religieuse en chemise et Le Cochon mitré, édités par Jean Sgard,
Publications de I’Université de Saint-Etienne, Saint-Etienne, 2009. Per approfondire si rimanda a J. SGARD,
Diderot et la religieuse en chemise, in «Recherches sur Diderot et I’Encyclopédie», 43, 2008, pp. 49-56,
https://doi.org/10.4000/rde.3492.

42 Sull’applicazione della dottrina della sensibilita della scuola di Montpellier si veda M. MENIN, Les larmes
de Suzanne. La sensibilité entre moralité et pathologie dans La Religieuse de Diderot, in «Recherches sur
Diderot et sur I’Encyclopédie», 51, pp.19-39, https://dx.doi.org/10.4000/rde.5381.

43 «Je sentis mes genoux se dérober, et je me vis préte a tomber sur les marches de I’autel. Je n’entendais
rien, je ne voyais rien, j’étais stupide. De «je», le sujet grammatical passe ainsi a «on»: «On me menait et
j’allais; on m’interrogeait et I’on répondait pour moi», A. COUDREUSE, La Religieuse de Diderot, cit., p. 5.
4 D. DIDEROT, La religieuse, commenté par C. Martin, cit., p. 35.

5 D. DIDEROT, Le Fils naturel, cit.

46 per approfondire questo aspetto della produzione drammatica di de Gouges mi si permetta di rimandare



L’eredita dei Lumi e i diritti della donna fra clausura e liberta 93

forzata, oltre a rappresentare agli occhi di de Gouges un caso esemplare dell’iniquita della
condizione femminile della sua epoca, si inseriva perfettamente nella critica conventuale
promossa dal teatro rivoluzionario in accordo con il dibattito parlamentare dei primi anni
della Rivoluzione®'.

Il dramma Le couvent ou les veeux forcés®® fu dapprima scritto in due atti e rappresentato
nell’ottobre 1790 con il titolo Les veeux volontaires: aveva un forte legame con I’attualita
rivoluzionaria tanto che la stessa de Gouges spieg0 di aver tratto ispirazione per i suoi
personaggi ascoltando i dibattiti che si svolsero all’Assemblea all’inizio del 1790 e che
portarono il 13 febbraio all’abolizione dei voti monastici e alla soppressione degli ordini
e delle congregazioni religiose in Francia:

On agita la question des veeux arrachés aux jeunes gens des deux sexes: cette
question m’inspira mon drame des Vceux forcés. Tous les prétres qui se sont
distingués sur cette matiére me fournirent les moyens d’établir le caractére du curé
de mon drame. J’arrachais une plume de I’aile de chacun. L’éloquence et I’érudition
de MM. Talleyrand, Sieyes, et surtout la pureté religieuse de M. I’Abbé Gouttes, me
donnérent de quoi m’étendre sur ce caractére. L’ Abbé Maury m’inspira celui de mon
Grand-Vicaire®,

Diversi sono i punti di contatto fra il romanzo di Diderot e la piece di de Gouges: la
protagonista € una giovane donna di sedici anni a cui viene imposto di pronunciare i voti
dallo zio materno per nasconderne la nascita illegittima, come nel caso de La religieuse.
Nel corso del secondo atto si scopre, infatti, che la suora che ha cresciuto con affetto Julie
nel convento € in realta sua madre, costretta a sua volta dal fratello a farsi monaca per
nascondere I’onta della sua gravidanza extraconiugale. Risentendo molto del dibattito
rivoluzionario, il dramma di de Gouges, a differenza del romanzo di Diderot, menziona
il dibattito interno al mondo clericale stesso a proposito della liberta di coscienza
indispensabile a pronunciare i voti: come ha evidenziato Audrey Viguier®, il personaggio
del curato, ispirato all’abate Gouttes, vuole sincerarsi che la scelta di Julie sia veramente
libera mentre il gran vicario, ispirato all’abate Maury, si lascia corrompere dal denaro
dello zio marchese pretendendo che la giovane si faccia monaca anche contro la propria
volonta. Alla fine del secondo atto la cerimonia dei voti é interrotta proprio dal curato che
e ormai persuaso che la giovane sia una vittima della violenza familiare: all’arrivo del
commissario segue I’irruzione nel convento della folla inferocita. All’inizio del terzo atto
due suore preannunciano la soppressione degli ordini e delle congregazioni e la liberta di
tornare a vivere in societa. Il ricongiungimento finale, che permette alla protagonista di
uscire dal convento per sposare I'uomo di cui € innamorata, € accompagnato dal

a V. ALTOPIEDI, La rivoluzione incompiuta di Olympe de Gouges. | diritti della donna dai Lumi alla
ghigliottina, Roma, Edizioni di storia e letteratura, 2023, pp. 89-152.

47 Fra il 1790 e il 1796 (anno di pubblicazione de La religieuse di Diderot) vennero prodotte nove piéces
che affrontavano il tema del convento e dei suoi abusi: Olympe de Gouges, Le couvent ou les veeux forcés
(1790), Joseph Fiévée, Les rigueurs du cloitre (1790), Pierre Laujon, Le couvent, ou les fruits du caractere
et de I’éducation (1790), Anon., Les fourberies monacales (1790), Jacques-Marie Boutet dit Monvel, Les
victimes cloitrées (1791), Claude de Flins, Le mari directeur, ou le déménagement du couvent (1791), Louis-
Benoit Picard, Les visitandines (1792), Charles-Antoine Pigault Le-Brun, Les dragons et les Bénédictines
(1793), Jean-Francois Corsange, Le dernier couvent de France ou I’hospice (1796).

4 0. DE GOUGES, Le couvent ou les veeux forcés cit.

i, p. 1.

%0 A. VIGUIER, L’abbé Gouttes et le curé du Couvent ou les veeux forcés d’Olympe de Gouges (1790), in
«The French Review», 85, 6, 2012, pp. 1113-1122.



94 Valentina Altopiedi

pentimento dello zio marchese colpevole della segregazione della sorella e della nipote.
Secondo una retorica tipica del teatro di de Gouges il marchese, chiedendo I’intercessione
del curato per la salvezza della propria anima, accusa i pregiudizi barbari di Antico regime
di averlo condotto ai suoi eccessi criminali.

Una differenza significativa con il romanzo di Diderot, oltre alla presenza di un intreccio
amoroso completamente assente nel romanzo de La religieuse — come non avevano
mancato di lamentare molti dei recensori coevi®! - concerne la particolare attenzione di
de Gouges alla condizione femminile in relazione al tema della monacazione forzata. Per
guanto, infatti, la pratica dei voti forzati fosse stata proibita dal Concilio di Trento era di
fatto ancora molto diffusa nel diciottesimo secolo. Fin dal primo atto il curato condanna
come un’offesa all’Essere supremo la possibilita di prendere i voti in giovanissima eta:
«mais a seize ans, a cette époque de la vie, ou le cceur incertain cherche a se connoitre
[...] enchainer un enfant, aveuglément docile, dans des liens qui ne se briseront jamais;
c’est offenser I'Etre supréme, c’est s’opposer aux loix éternelles de la Création, c’est
rendre barbare le culte d’un Dieu de paix»°2. Autentico portaparola del pensiero di de
Gouges, il curato proclama il diritto di ciascuno e ciascuna di scegliere liberamente il
proprio posto nella societa®, a cui segue una riflessione specifica sul destino femminile:

Sexe foible & malheureux, trop souvent sacrifié a des convenances barbares, on
t'interdit le pouvoir de te déterminer sur la moins importante des considérations de
fortune, & cependant on t’enchaine par des sermens inviolables, on veut que tu
puisses signer un contrat dont la raison frémit.

A differenza di Diderot, peraltro, la necessita di difendere la libera scelta della
protagonista & sostenuta in nome dei diritti della natura®. In effetti, come ha sottolineato
Kelly Keenan®®, il cuore della piéce di de Gouges consiste nella difesa
dell’autodeterminazione della protagonista che dichiara di non sentirsi ancora pronta per
pronunciare i voti; al contrario per Diderot e di per sé la vita claustrale a rappresentare un
inevitabile ostacolo allo sviluppo e alla felicita personale. Infine, vanno considerate
alcune differenze sostanziali, riconducibili anche a wuna diversa concezione
dell'autorialita: il romanzo de La religieuse viene, infatti, pubblicato postumo nel 1796
ed e preceduto da una prefazione che svela la finzione dell’intreccio che, per quanto
ispirato alla storia vera di Marguerite Delamarre, era stato concepito come uno scherzo al
marchese di Croismare a cui é indirizzato il memoriale della monaca come se si trattasse
di un’autentica richiesta di aiuto da parte della donna®’.

Sebbene non possano essere trascurate le differenze che intercorrono fra il romanzo de
La religieuse di Diderot e il dramma Le couvent ou les veeux forcés di Olympe de Gouges,
a partire dalla cronologia di elaborazione e dal genere dei rispettivi autori, le due opere
partecipano di un medesimo movimento culturale in cui la mancanza di liberta e

51 Si veda a questo proposito J. DEVAINES, Nouvelles Politiques, nationale et étrangéres, 27 ottobre 1796.
52 0. DE GOUGES, Le couvent ou les veeux forcés, cit., p. 19.

%3 «Songez que le droit de se choisir librement une place dans la société appartient, par la nature, a tout étre
pensant, et que le premier de tous les devoirs est d’étre utile», ivi, p. 20.

4 Ivi, p. 21.

%5 «Les loix, I’numanité, les droits de la nature, nous protégeront contre le fanatisme & les vengeances de
I’orgueil», ivi, p. 50.

% K. KEENAN, Looking In and Shouting Out: Gendered Perspectives on the Convent in Gouges, Diderot,
and Théron, in « Symposium: A Quarterly Journal in Modern Literatures», 76, 3, 2022, p. 145.

5 A questo proposito si veda N. PAIGE, Diderot démystifié. Les lectures de la religieuse, in «Revue
d’Histoire littéraire de la France», 4, 2011, pp. 851-868.



L’eredita dei Lumi e i diritti della donna fra clausura e liberta 95

autodeterminazione femminile rappresentano un caso emblematico delle conseguenze
nefaste dei pregiudizi di Antico regime. Entrambe le protagoniste delle due opere sono
costrette in giovanissima eta a entrare in convento contro la propria volonta per scontare
una colpa di cui non hanno alcuna responsabilita, ovvero la propria nascita illegittima;
nel caso di de Gouges, peraltro, € anche la madre della protagonista a subire la stessa
privazione della liberta per proteggere I’onore della famiglia, incarnato dal marchese che,
non a caso, é rappresentato come un violento prevaricatore senza scrupoli. Anche se le
due opere non utilizzano il lessico dei diritti della donna — nel caso di de Gouges sono
perd piu volte richiamati i diritti della natura — & indubbio che entrambe abbiano
contribuito, descrivendo con il patos della letteratura le conseguenze infelici della
mancanza di liberta e autodeterminazione, alle radici di un movimento culturale che
avrebbe portato nei decenni a venire al riconoscimento dei diritti della donna e della
cittadina.








