Tra due universalismi.
La tarda modernita nel paradigma della storia naturale dell’uomo

ALESSANDRO MAURINI

Brevi fotogrammi di un nuovo sapere

Non c’é mai stata una cosi ampia convergenza da parte di diverse discipline in un unico
sapere, come quella che tra Sei e Settecento vede mondi intellettuali cosi vari e variegati
confluire nella ‘storia naturale dell’'uomo’. Dal viaggiatore francese Francois Bernier
all’antropologo tedesco Johann Friedrich Blumenbach, passando soprattutto dal botanico
svedese Linneo e dal matematico francese Buffon, intellettuali di pressoché ogni parte
d’Europa, e di formazione molto diversa, mettono le specificita dei loro saperi al servizio
di un unico oggetto d’indagine: I’analisi della varieta umana. Sono innanzitutto
viaggiatori, filosofi, medici, botanici, fisiologi, matematici, etnografi, geografi,
anatomisti, antropologi. Ma tutti, per I’appunto, ‘naturalisti’.

Di conseguenza, la storia naturale dell’uomo non puo che configurarsi come un sapere
complesso. Attinge da tipologie alquanto eterogenee di fonti, che vanno dai resoconti di
viaggio alle tavole anatomiche, dai trattati di medicina a quelli di antropologia fisica,
dagli studi di tassonomia alle misurazioni dei crani umani. Si nutre e si costituisce di
metodologie differenti, quelle delle diverse scienze coinvolte, ma ha uno statuto
epistemologico proprio, basato sull’osservazione dell’'uomo in quanto essere
appartenente al regno della natura. Insomma, la storia naturale dell’'uomo ¢ un sapere dal
fondamento poliedrico ma con una propria autonomia, che mantiene anche quando le
scienze coinvolte si specificano (medicina coloniale, anatomia, etnografia e fisiologia
comparate, antropometria, craniologia, craniometria) e si moltiplicano (zoologia,
etnologia, paleontologia, biologia), anche quando le sue teorie si inscrivono nel piu ampio
orizzonte dell’intero mondo naturale (cioe fin da subito, con Linneo e Buffon) e la storia
naturale non solo dell’uomo sembra prendere il sopravvento (da Jean-Baptiste Lamarck
alla rivoluzione evoluzionistica di Darwin e Wallace).

Tutto ha inizio con Bernier (Nouvelle division de la terre, 1684). Il filosofo, medico e
viaggiatore francese distingue «quatre ou cing especes ou races d’hommes», distinte dai
caratteri antropologici e dall’insediamento geografico. La razza bianca, che comprende
gli europei, gli africani dell’Africa settentrionale e una parte degli abitanti dell’Asia
occidentale; la razza nera, comprendente gli abitanti dell’Africa subsahariana; la razza
asiatica mongolica; i lapponi; gli americani, che in realta I’autore esita a considerare una
razza a sé — ecco perché le razze di uomini sono ‘quattro o cinque’. La fotografia
dell’umanita di Bernier e abbastanza superficiale, ma le considerazioni si basano
sull’osservazione dell’uomo secondo un metodo empirico radicale: € I’alba di un nuovo
modo di guardare all’'uomo secondo il metodo della ricerca induttiva, in quanto essere
appartenente al regno della natura. E I’inizio di una nuova scienza, sancito ufficialmente
dalla destinazione editoriale dell’articolo di Bernier: viene pubblicato sul «Journal Des

Itinerari di ricerca storica, a. XXXIX — 2025, numero 2 Special Issue (nuova serie)
DOI code: 10.1285/i11211156a39nsp2p25



26 Alessandro Maurini

Scavants», una delle principali riviste scientifiche dell’epoca®.

Sulla falsariga di Bernier, Pierre Barrére (Dissertation sur la cause physique de la
couleur des negres, 1741) identifica quattro «différentes especes ou races d’hommes».
Tra esse, le differenze non sono «essentielles», e non sono «au fond de la nature
humaine», visto che sono possibili le mescolanze tra le razze. Pero «elles ne laissent d’étre
considérables, et de mériter toute I’attention des philosophes». La prima razza e quella
bianca della prima specie, che rispetto a Bernier estende anche ai popoli dell’India e delle
Americhe; la seconda e quella bianca della seconda specie, che comprende popoli della
Cina e dell’Estremo Oriente, della Grande e Piccola Tartaria (Asia centrale); la terza ¢
quella bianca della terza specie, ossia i lapponi; la quarta razza é quella nera. Rispetto a
Bernier, gli africani occupano non il secondo, ma I’ultimo posto. Inoltre, le razze non
dipendono piu dall’insediamento geografico, ma solo dal colore della pelle. In sintesi, la
divisione generale € fra bianchi e neri, poi fra i bianchi distingue bianchi, bruni, giallastri
e olivastri?.

Con Linneo (Systema Naturae, 1735 con ulteriori edizioni fino al 1758), come gia
accennato, I’uomo viene considerato all’interno del mondo naturale che condivide con
tutti gli esseri viventi. Ma, soprattutto, per tutti gli esseri viventi il botanico svedese
elabora il primo metodo classificatorio, un sistema complesso con cinque categorie
tassonomiche: specie, genere, ordine, classe, regno. L’anatomia e la fisiologia comparate
convergono verso la storia naturale dell’uomo: per il botanico svedese, gli uomini
appartengono alla specie “homo sapiens’, che si differenzia dalla specie ‘homo sylvestris’,
comprendente i diversi antropoidi, per la capacita di ‘creare cultura’. Cioe per ragioni di
ordine mentale, e non fisico. E sempre per ragioni di ordine mentale e non fisico, si
differenziano anche le varieta interne all’*homo sapiens’. L’americano non soltanto ha la
pelle scura e i capelli neri e lisci, ma & anche testardo, allegro e amante della liberta;
I’europeo non é soltanto bianco con i capelli biondi, ma e anche incostante, acutissimo e
inventivo; I’asiatico non ha solo i capelli anneriti, ma e anche severo e avaro; I’africano
non ha soltanto capelli neri e aggrovigliati, ma & anche «laxus», «segnis» e «negligens»2.

Anche per Buffon (Histoire naturelle, 1749-1789) la specie umana va vista all’interno
della storia naturale, come una specie animale qualitativamente pari alle altre: «il
[I’lhomme] doit se ranger lui-méme dans la classe des animaux». Tuttavia, secondo il
matematico francese € pressoché impossibile fornire «un sistema generale, un metodo
perfetto non solo per I’intera storia naturale, ma anche per una sola delle sue branche». Si
profila un netto antagonismo con Linneo e col suo metodo classificatorio: «la natura non
ha né classi, né generi, e non comprende che degl’individui: tali generi e tali classi sono
I’opera del nostro spirito, e non sono che idee di convenzione». Buffon, che si candida ad
essere il pit influente naturalista della seconda meta del Settecento, introduce nella storia
naturale dell’uomo lo sguardo etnografico: descrive I’uomo nel suo sviluppo riguardo la
sua condizione fisiologica e culturale. La specie umana si distingue dalle altre per le
facolta mentali, ma non e laragione a determinare le distinzioni interne alla specie umana:
anche le societa selvagge descritte nei resoconti di viaggio, che «obbediscono soltanto
alle loro passioni particolari», che si riuniscono «senza sapere perché» e si separano
«senza ragione», appartengono all’umanita, che si presenta quindi come un complesso

L Cfr. F. BERNIER, Nouvelle division de la terre par les différentes espéces ou races d’hommes qui
I’habitent, in «Le Journal Des S¢avans», Paris, 1684, pp. 133-144.

2 Cfr. P. BARRERE, Dissertation sur la cause physique de la couleur des Négres, de la qualité de
leurs cheveux, et de la dégénération de I’un et de I’autre, Paris, P.-G. Simon, 1741.

% C. LINNEO, Sistema Naturae, editio decima, Paris, Holmiae, 1758, p. 22.



Tra due universalismi 27

multiforme e contraddittorio di culture. L’approccio etnografico emerge anche riguardo
ai ‘negres’: descrivendo I’irascibilita del loro carattere, Buffon nota con rammarico che
«non posso scrivere la loro storia senza intenerirmi sul loro stato», con esplicito
riferimento a «le maux d’esclavage»*.

Mentre Linneo e Buffon si contendono la scena del nuovo sapere della tarda modernita,
Blumenbach (De generis humani varietate nativa, 1781 con ulteriori edizioni fino al
1825) fornisce il primo contenuto specificamente antropologico alla storia naturale
dell’'uomo. Il punto di partenza sono le tavole anatomiche del maestro olandese di
anatomia comparata Petrus Camper (Demonstrationes anatomico-pathologicae, 1760-
62), che aveva rappresentato le varieta umane attraverso la misurazione dell’angolo
facciale del cranio. Blumenbach assorbe I’orizzonte epistemologico della craniologia, ma
innova la metodologia di misurazione: anziché I’angolo facciale, la misurazione in senso
verticale (a iniziare dall’alto). La conclusione ‘antropometrica’ di Blumenbach é
I’esistenza di cinque tipi di varieta umana: «caucasea» (Cioé caucasica, bianca), mongola,
etiopica (la razza nera della parte centrale dell’ Africa), americana, malese®.

Origine, mantenimento e distribuzione, generazione e degenerazione della varieta umana

Nella storia naturale dell’uomo settecentesca, il monogenismo & incontrovertibile punto
di partenza e di arrivo. Barrére lo dichiara esplicitamente, per Linneo le varieta degli
esseri umani sono tutte all’interno dell’unica specie di ‘homo sapiens’ a cui appartengono,
mentre Buffon, ancora e sempre in opposizione alle classificazioni di Linneo, non esita a
precisare che «tutto concorre dunque a provare che il genere umano non e composto da
specie essenzialmente differenti fra di loro, che al contrario non c¢’é stata all’origine che
una sola specie di uomini»®. Blumenbach, dal canto suo, conclude cosi il suo trattato, in
una sezione dal titolo gia di per sé indicativo («Generis humani varietates quinae
principes, species vero unica»): «Nullum inquam superesse dubitationi locum quin,
omnes ac singulas, quotquot hactenus innotuerunt hominum varietates, ad unam
eandemque s p e ¢ i e m verisimillime referre liceat»’.

Insomma, un monogenismo sempre piu scevro di ogni radice biblica domina
incontrastato la storia naturale dell’uomo. Sembra isolato il poligenismo di Lord Kames
(Sketches on the History of Man, 1774), secondo il quale le razze umane derivano da
ceppi separati. Lo sara almeno fino a quando, alla fine del secolo, il medico inglese
Charles White (An Account of the Regular Gradation in Man, and in Different Animals
and Vegetables, 1799), partendo dagli studi del fisiologo e anatomista John Hunter sulla
‘razza negroide’®, arrivera alla medesima conclusione basandosi sulle differenze

4 G.-L. L. BUFFON, Histoire naturelle (Paris, Imprimerie Royal, 1763, da cui sono prese le due
citazioni in originale, la prima e I’ultima paragrafo); trad. it. Storia naturale, Firenze, Batelli,
1831, pp. 129, 348. Cfr. S. TEDEScO, Tipo, forma, memoria. Buffon e il problema della
Dégenération, in «l castelli di yale», 111, 1 (2015), p. 104.

5 J.F. BLUMENBACH, Manuale della storia naturale, Milano, Antonio Fontana, 1826, p. 113.

® BUFFON, Storia naturale, cit., p. 129.

" BLUMENBACH, De generis humani varietate nativa, Editio Tertia, Gottingae, Vandenhoek et
Ruprecht, 1795, p. 322. Il corsivo é nel testo. La parola ‘speciem’ ¢ enfaticamente cosi scandita
con spazi tra ogni lettera nel testo originale.

8 Cfr. M. HARRIS, The Rise of Anthropological Theory: A History of Theories of Culture, Lanham-
New York-Toronto-Plymouth, Altamira Press, 2001, p. 85.



28 Alessandro Maurini

craniometriche tra le razze umane, che lo porteranno a parlare di “differenti specie di
uomo’.

Ora, se I’origine € una sola per tutti gli uomini, come da un unico uomo si sono generate
diverse varieta? E come si sono mantenute? Insomma, per dirla con Barrere, si tratta di
capire come da un solo uomo «il est sorti plusieurs especes diverses, ¢’est-a-dire comment
une seule espece a degénére et change en plusieurs de ces individus», e pure «comment
il N’y a qu’une portion de ces individus qui ait conservé son état originaire»®.

Nella storia naturale del Settecento domina il fattore ambientale, che ha il suo nucleo in
quello climatico. In realta, all’inizio non sembra essere cosi, perché Barrére lo rifiuta: «il
n’y a que la seule génération entre semblables, qui perpétue les espéces en indivus
invariables»°. Insomma, per Barrére le razze restano tali anche in climi e contesti
differenti, quindi la loro varieta non puo essere effetto del clima né degli alimenti di base.
Ma e con Buffon che diventa definitivamente I’ambiente a giustificare le vicissitudini
della specie: per il matematico francese, clima, alimentazione e modo di vivere hanno
determinato e determinano, hanno mantenuto e mantengono le varietd umane nelle
diverse zone geografiche del pianeta in cui le conosciamo. Infatti, la specie di uomini
originaria,

essendosi moltiplicata e diffusa su tutta la superficie della terra, ha subito differenti
cambiamenti per I’influenza del clima, per la differenza di nutrimento, per quella
della maniera di vivere, per le malattie epidemiche e anche per la mescolanza variata
all’infinito di individui pit 0 meno simili; che all’inizio queste alterazioni non erano
cosi marcate e non producevano che delle varieta individuali; che esse sono in
seguito divenute varieta della specie, perché sono diventate piu generali, pit sensibili
e pil costanti per I’azione continua di queste stesse cause!!.

Per Buffon, I’ambiente determina la varieta umana sia in modo indiretto, attraverso il
genere di vita, sia in modo diretto, come nel caso del colore della pelle: in pratica, «se
alcuni negri venissero trasportati in una provincia del settentrione, i loro discendenti,
all’ottava, alla decima, od alla duodecima generazione, sarebbero molto meno neri dei
loro progenitori, e forse anche bianchi al paro dei popoli originari del clima freddo sotto
cui essi abitassero»*?. E sicuramente uno schema deterministico, ma supera il fissismo e
contempla il condizionamento dell’ambiente sull’essere umano, gettando i presupposti
della teoria dell’evoluzione.

Fortemente avversato solo dal filosofo David Hume (Of National Characters, 1748),
secondo cui invece i bianchi che vivono da secoli nei paesi tropicali restano comunque
bianchi, il fattore climatico viene rilanciato e sostenuto dal geografo John Mitchell (An
Essay upon the Causes of the Different Colours of People in Different Climates, 1774) e
dal Kant naturalista (Von der verschiedenen Racen der Menschen, 1775): per il filosofo
di Konigsberg, secondo cui tutti i popoli del mondo sono il risultato dell’ibridazione tra i
bianchi (che includono arabi, turchi e persiani), i neri (che includono i popoli subsahariani
e quelli della Nuova Guinea), gli unni (o mongoli o calmucchi) e gli indostani (originari
del Tibet e stanziati nell’India settentrionale), le diverse caratteristiche fisiche delle ‘racen

® BARRERE, Dissertation, cit., p. 42.

10 Ibidem.

11 G.-L. L. BUFFON, Varieta nella specie umana, in Opere complete di Buffon, a cura di Giovanni
Boschi, Napoli, S. Pietro a Maiella, 1878, vol. X1V, pp. 375-376.

2 Ibidem.



Tra due universalismi 29

der menschen’ corrispondono all’adattamento alle condizioni climatiche. 1l colore biondo
dei nordeuropei e dato dal freddo umido, la pelle rossa degli americani dal freddo secco,
il nero africano dal caldo umido, I’olivastro degli indiani dal caldo secco. Cosi, gli occhi
a mandorla e I’assenza di pelo dei mongoli sono il risultato dell’adattamento all’aria
fredda, mentre gli americani sono un popolo di origine mongolica non ancora pienamente
plasmato dalla varieta dei climi del Nuovo Mondo®3.

Il fattore climatico viene definitivamente sancito da Blumenbach, attraverso la teoria
della «ingens climatum potentia». In pratica, i neri sono neri perché vivono «sub zona
torrida»: se una varieta umana dal colore piu chiaro vivesse a lungo in quel clima, nel
tempo la sua pelle gradualmente diventerebbe nera®*.

Insomma, a dominare incontrastata nella storia naturale dell’uomo del Settecento e la
cosiddetta teoria della ‘ereditarieta delle caratteristiche esterne acquisite’ — e lo sara
almeno fino alla cosiddetta teoria della ‘ereditarieta delle caratteristiche interne acquisite’
di Lamarck (Recherches sur I’organisation des corps vivants, 1802): lo dimostra la voce
‘Espéce humaine’ dell’Encyclopédie (1751-1772), che ¢ fra I’altro anche molto indicativa
del credito che la storia naturale dell’uomo si era ormai guadagnata nel mondo scientifico
e intellettuale del XV1II secolo, nonché della solidita del monogenismo di cui si diceva.

L’uomo, considerato come animale, offre tre tipi di varieta: una e quella del colore,
la seconda quella delle dimensioni e della forma, la terza quella del carattere dei
diversi popoli. [...] Tutto concorre dungue a provare che il genere umano non €
composto di specie essenzialmente differenti. La differenza fra bianchi e bruni viene
dal nutrimento, dai costumi, dalle consuetudini, dai climi; quella fra bruni e neri
viene dalle medesime cause. Originariamente, dunque, non c’e stata che un’unica
razza di uomini, che, moltiplicatasi ed estesasi sulla superficie della terra, ha dato
luogo sul lungo periodo a tutte le varieta di cui facciamo menzione®.

Non resta quindi che una cosa da capire, ma di importanza tutt’altro che secondaria:
quella ‘unica razza di uomini’ che c’é stata ‘originariamente’, di cui le altre razze
rappresentano variazioni formate, mantenute e distribuite nel mondo moderno in base alla
teoria dell’ereditarieta delle caratteristiche esterne acquisite, di che colore era? In pratica,
come stabilire la razza originaria da cui le altre si sono generate, e di cui rappresentano
pertanto le de-generazioni?

Per Barrere, una possibilita € quella di considerare che la razza originaria, quella che
non ha subito processi di degenerazione, € quella che ha avuto piu forza «pour résister
aux impressions étrangeres». Si puo quindi ipotizzare che le razze degenerate siano quelle
che piu hanno subito indebolimenti nel cervello e nei nervi, e che dunque hanno meno
‘industria’, meno capacita per le arti e le scienze, e una maggiore «espéce de stupidité».
Da questo punto di vista, secondo Barrére la «premiere espéce» € quella bianca, che
quindi non puo che essere la «primitive, et pour ainsi dire la légitime»; a essa sequono i
cinesi, i piu vicini a questa, poi gli americani, i lapponi, e infine «les negres au dernier

13 Cfr. I. KANT, Von den verschiedenen Racen der Menschen zur Ankiindigung der Vorlesungen
der physischen Geographie im Sommerhalbenjahre, in ID., Friihere noch nicht gesammelte kleine
Schriften, Linz, Kosten des Herausgeberg, 1795, pp. 97-107.

14 BLUMENBACH, De generis humani varietate nativa, cit., pp. 126, 127.

15 D. DIDEROT, L’Encyclopédie, 1re édition, Tome 8, Paris, Briasson, David L’ Aine, Le Breton,
Durand, 1766, pp. 344-348. 1l corsivo € mio, per evidenziare I’evidente debito nei confronti di
Buffon, permettendo il confronto tra le due considerazioni in corsivo e quelle del matematico
francese riportate in supra, p. 4. In pratica, quasi due citazioni.



30 Alessandro Maurini

lieu, a cause de leur stupidité générale, et de la barbarie presque bestiale de quelques-uns
d’entre eux»*®,

La ‘dégradation’ & una pietra angolare del quadro teorico di Buffon. E un «concetto
descrittivo, che non implica in ultima analisi né un criterio assiologico, né I’idea di una
regola di progresso/regresso inscritta nella natura»: € semplicemente un concetto che
spiega le alterazioni e le variazioni interne alla specie. Dipendendo queste, come detto,
da clima, alimentazione e modo di vivere, secondo il suo approccio etnografico che mette
insieme le condizioni fisiologiche e quelle culturali, il “negre’ non puo che rappresentare
una degenerazione, data la condizione di schiavitu che prevalentemente lo affligge®’.

Se per Mitchell la «carnagione originale dell’umanita», quella da cui si producono tutte
le varieta umane a causa del clima, ha un colore marroncino e rossastro, «intermedio tra
gli asiatici e gli indigeni nativi»'®, per Blumenbach la varieta umana originaria & quella
caucasica, di cui le altre rappresentano delle degenerazioni. Oltre alle cause climatiche
della degenerazione, I’antropologo tedesco parla anche di una ‘degenerazione somatica’,
misurabile dall’aspetto del volto, che e ricostruibile dalla misurazione del cranio e dallo
studio delle testimonianze etnografiche. Il volto caucasico é ovale, diritto, con i tratti
moderati: insomma, «il tipo di volto che, secondo la nostra opinione di simmetria, &
considerato gradevole e bello». La degenerazione consiste nella perdita delle proporzioni
fra le dimensioni: dal volto largo e piatto della varieta mongolica a quello stretto con le
labbra prominenti della varieta africana, da quello largo e ricurvo della varieta americana
a quello meno stretto ma prominente nel mento della varieta malese®®.

In realta, dietro questa teoria c’e il grande dibattito sul tema della bellezza, che nel
Settecento coinvolge numerosi intellettuali e che aveva introdotto lo stesso Buffon: fra i
due antipodi dei lapponi e degli ottentotti, i quali si distinguono per I’aspetto ributtante,
si trovano, secondo il matematico francese, i popoli che abitano i climi temperati, che
uniscono bell’aspetto a virtu e ingegno. Per Buffon, i popoli piu belli sono quelli che
vivono fra i venti e i trenta gradi circa di latitudine nord, dal Gange al Marocco: persiani,
turchi, circassi, greci e gli altri popoli europei costituiscono le persone «piu belle, piu
bianche e meglio proporzionate dell’intera terra»?°. Ma dietro la teoria della
degenerazione somatica di Blumenbach c’é soprattutto la riflessione di Johann Joachim
Winckelmann (Geschichte der Kunst des Altertums, 1763) sull’ideale di bellezza legato
al mondo greco, in contrapposizione alla «deformita» delle «forme degli Africani»
rappresentate dall’antica arte egizia?*. 1l debito di Blumenbach nei confronti di
Winckelmann é evidente, ma la differenza e I’orizzonte epistemologico: con Blumenbach
le considerazioni sulla bellezza cessano di essere speculative e quantitative, per diventare
osservative e numeriche.

16 Per Barrére, una delle caratteristiche dei ‘négres’, piti precisamente la sesta con cui li descrive,
e la «stupidité assez générale dans cette race d’hommes (quoique cela recoive divers degrés),
jusqu’a dégénérer dans quelques-uns (comme les Hottentots et les Caffres) dans une totale
inutilité pour les autres et pour eux-mémes» (Barrére, Dissertation, cit., p. 42).

1 Tepesco, Tipo, forma, memoria, cit., pp. 103-104. Cfr. anche A. CURRAN, Buffon et I’histoire
naturelle des Africains, in «Dix-Huitiéme siécle», 44, 1 (2012, pp. 183-199.

18 C. KIDD, The Forging of Races: Race and Scripture in the Protestant Atlantic World, 1600-
2000, Cambridge, Cambridge University Press, 2006, p. 30.

19 BLUMENBACH, De generis humani varietate nativa, cit., pp. 114-282.

20 BUFFON, Varieta nella specie umana, cit., p. 376.

21 J.J. WINCKELMANN, citato in S.L. GILMAN, On Blackness without Blacks: Essays on the Image
of the Black in Germany, Boston, G.K. Hall, 1982, p. 156 .



Tra due universalismi 31

Molto piu di un nuovo sapere: il paradigma della tarda modernita

D’altronde, alla fine del Settecento la storia naturale dell’uomo ha gia da tempo cessato
di essere solo una nuova episteme. E ormai diventata un paradigma, nel senso di un
quadro teorico di presupposti, concetti e nozioni dentro il quale, sulla base del suo statuto
epistemologico, le diverse scienze coinvolte convergono e si sviluppano, pensano e
affrontano problemi, formulano domande e cercano risposte, conducono esperimenti e
ricerche, interpretano i risultati. Un quadro teorico dentro il quale presupposti, concetti e
nozioni non nuovi e appartenuti e sviluppati in altri quadri teorici nello spazio e nel tempo,
mutano di significato e di valore per la funzione ermeneutica di ogni paradigma?2.

E il caso del concetto di bellezza che abbiamo appena visto, nel cambiamento di
significato e di valore che assume quando dal quadro teorico di Winckelmann, che non €
un naturalista, passa a quello di Blumenbach, che & un naturalista. Ma & anche il caso
della causa climatica della degenerazione della varietda umana associata all’approccio
etnografico: Buffon non e di certo il primo a parlarne, ma le osservazioni sulla condizione
fisiologica e culturale dell’uomo assumono altro valore e significato nel quadro teorico
della storia naturale rispetto a quello che potevano avere assunto in passato, per esempio
nell’etnografia comparata da Sepulveda a Las Casas, da Acosta a Lafitau, nella cornice
concettuale della riflessione sulla natura umana di fronte alle civilta amerindie — cornice
che Anthony Pagden definisce ‘the fall of natural man’?3. In realta, a ben vedere, & fin
dall’inizio il caso della fotografia dell’umanita fornita da Bernier: le ‘quattro o cinque
razze’ di cui parla si ritrovano gia nelle cosmografie del XVI secolo, ma assumono un
altro significato e valore se argomentate nel quadro teorico dell’osservazione dell’'uomo
secondo il metodo empirico radicale della ricerca induttiva. In definitiva, € il caso di tutte
le nozioni e i concetti ‘non nuovi’ presenti nella storia naturale dell’'uomo, ma che
all’interno del suo paradigma scientifico assumono significato e valore ‘nuovo’.

Tra questi concetti, i piu significativi sono quelli di ‘umanita’ e di ‘razza’, senza dubbio
gli elementi di maggiore impatto introdotti dalla storia naturale dell’uomo nel discorso
pubblico del XVIII secolo, nonché le categorie interpretative piu indicative e
rappresentative del paradigma — quelle intorno a cui ruotano, come vedremo piu avanti, i
due universalismi attraverso cui si andra qui a proporre una lettura della tarda modernita.

‘Umanita’ viene per la prima volta intesa come ‘genere umano’ che non rappresenta la
‘comune identita degli uomini in quanto creature’, ma la ‘comune identita degli uomini
in quanto appartenenti al mondo della natura’?*. Per questa prospettiva epistemologica,
I’inscrizione di tutti gli uomini nella specie ‘homo sapiens’ da parte di Linneo rappresenta
una perentoria frattura, emblematica del nuovo paradigma. Segna il passo decisivo per la
concezione di ‘umanita’ come ‘genere umano’ in senso biologico, cioé nel senso in cui

22 Qui e in sequito, le caratteristiche attribuite al concetto di ‘paradigma’ sono quelle utilizzate per
la sua definizione da Thomas Kuhn, per cui cfr. T.S. KUHN, La struttura delle rivoluzioni
scientifiche (1962), Torino, Einaudi, 2009.

23 Cfr. A. PAGDEN, The Fall of Natural Man: the American Indian and the Origins of Comparative
Ethnology, Cambridge, Cambridge University Press, 1987.

24 Cfr. di nuovo la voce “Espéce humaine’ dell’Encyclopédie, anche solo nella citazione riportata
in supra, p. 7.



32 Alessandro Maurini

entra nel lessico della contemporaneita®.

Ugualmente, anche il concetto di ‘razza’ assume, in un quadro teorico e concettuale che
lo applica all’'uomo in quanto essere umano, all’uomo inteso come essere naturale
appartenente al regno della natura, un altro valore e significato. ‘Razza’ e sempre stato un
termine rappresentativo di un lessico della diversita, della differenza, dell’alterita, della
distinzione, della discriminazione, della giustificazione della (propria) superiorita e della
(altrui) inferiorita?®. Quando non applicato al mondo animale — specialmente dei cavalli,
dalle tecniche di allevamento volte a migliorarne I’*haraz’ nella Francia del XII secolo
fino all’identificazione attraverso la marchiatura a fuoco della ‘raza de caballos castizos’
nella lingua spagnola del XVII secolo?’ — I’applicazione del concetto di ‘razza’ all’uomo
e stato finora utilizzato nella modernita per segnare e fissare una differenza e una
distinzione legata all’uomo in quanto appartenente a mondi famigliari, sociali, religiosi,
etnici, culturali diversi, tra cui si voleva rimarcare I’alterita. Dalle discendenze dinastiche
fino alle appartenenze nobiliari da rivendicare, dal ‘sangre azul’ per segnare la differenza
tra spagnoli e mori fino alla ‘limpieza de sangre’ per negare la fratellanza in Cristo dei
convertiti (da cui le espressioni ‘raza de moro’), il concetto di ‘razza’ viene legato a quello
di ‘colore’ specialmente dopo I’incontro con gli amerindi?®. Dall’istituzione
‘tassonomica’ delle “castas’ per il mantenimento della purezza razziale dei gruppi etnici
nel mondo coloniale (europei, indios, schiavi) fino a quella della schiavitu degli africani
subsahariani (‘the negro slavery’), il concetto di ‘razza’ ha costituito e rappresentato
forme di discriminazione anche istituzionali a vari livelli, ma mai a livello dell’'uomo in
quanto essere appartenente al mondo della natura.

Da quando per la prima volta Bernier lo utilizza per distinguere gli esseri umani in
questo orizzonte epistemologico, il concetto di ‘razza’ comincia un percorso di
progressiva ‘biologizzazione’, che rappresenta il culmine del processo di razzializzazione
in eta moderna e insieme I’interpretazione con cui ‘razza’ entra nel lessico della
contemporaneita. Anche perché il processo di ‘biologizzazione’ della ‘razza’ é andato di
pari passo con la sua progressiva ‘politicizzazione’, a causa del contesto di riferimento in
cui il paradigma si sviluppa.

Come ogni paradigma, d’altronde, anche quello della storia naturale dell’'uomo nasce
dalla necessita di nuove idee, teorie e approcci per spiegare un dato fenomeno e
rispondere a una domanda che il contesto di riferimento rende sempre piu emergente, e
che non trova spiegazione esaustiva o risposta completa e coerente nel quadro teorico e
concettuale precedente. Nel caso della storia naturale dell’uomo, il fenomeno da spiegare
e la “‘questione del nero’. E la domanda a cui rispondere & «perché i neri sono neri». Una
domanda semplice solo in apparenza, perché in realta, come abbiamo visto, la risposta
deve saper spiegare I’origine, la generazione e la degenerazione, il mantenimento e la

25 Sul nuovo valore e significato che il concetto di ‘umanita’ assume all’interno della storia
naturale dell’uomo, cfr. F. MOTTA, L’uomo, I’orango, la scimmia e il selvaggio. Considerazioni
su identita e confini dell’umano nelle scienze naturali sei-settecentesche, saggio incluso in questa
Special Issue.

26 Per una storia della razza in eta moderna, cfr. soprattutto J.-F. SCHAUB, S. SEBASTIANI, Race et
histoire dans les sociétés occidentales (XV-XVIlle siecle), Paris, Albin Michel, 2021.

27 Cfr. G. CONTINI, | piu antichi esempi di «razza», in «Studi di Filologia Italiana», 17, 1959, pp.
319-327; M. LAzZzARI, | colori della malafede. Afromessicani, Inquisizione e razza in Nuova
Spagna (1570-1650), Roma, Viella, 2023, pp. 64-65.

28 Cfr. A. GRAzI0sI, Il ritorno della razza, Bologna, 1l Mulino, 2025, pp. 34-37.



Tra due universalismi 33

distribuzione della varieta umana nel mondo moderno?°.

Quello in cui il paradigma si sviluppa, € sicuramente un contesto che vede I’incremento
dei viaggi esplorativi, e della conseguente letteratura di viaggio, in territori inesplorati,
che in alcuni casi diventano dei veri e propri ‘miti’, come quello del ricchissimo
continente australe: da Louis-Antoine de Bougainville (Moyage autour du monde, 1771)
e James Cook (che con la seconda spedizione tocca I’Australia, la Nuova Zelanda e le
isole Hawaii, 1772-75) fino a Reinhold e Georg Forster (Observations made during a
Voyage Round the World, on Physical Geography, Natural History, and Ethic Philosophy,
1778), I’Europa € in pratica di fronte a un un’‘altra umanita’, a un secondo ‘sguardo
sull’altro’ dopo quello della scoperta dell’America. E tra i territori inesplorati ¢’é anche
quello dell’ Africa subsahariana, le cui coste erano assai note per il commercio e la tratta
degli schiavi, ma le cui regioni interne erano in pratica completamente sconosciute: la
‘Bibbia’ della geografia africana del Seicento di Guillaume Sanson (Sanson d’Abbeville,
L’Afrique en plusieurs cartes nouvelles et exactes, et en divers traictés de géographie, et
d’histoire, 1662) descriveva I’ Africa subsahariana, ma non forniva alcuna descrizione
degli abitanti. Cio dava luogo a macroscopici enigmi geografici, come ad esempio quali
fossero la sorgente e la foce del fiume Niger — enigma peraltro rimasto irrisolto fino al
1830. Nel corso del Settecento, pertanto, si sviluppa un forte interesse verso le regioni
interne dell’ Africa subsahariana, per motivi commerciali e scientifici, testimoniato dalla
prima African Association europea a Londra (1788) e dalle prime spedizioni
dell’esploratore scozzese Mungo Park alla sorgente del Niger (a partire dal 1790)%.

Ma é anche un contesto, quello in cui si sviluppa la storia naturale dell’uomo, in cui la
cultura illuministica da una svolta senza precedenti al processo di secolarizzazione, che
si riflette nell’esigenza di un’antropologia alternativa a quella religiosa: fin da Linneo, e
chiarissima la volonta di osservare, concepire e percepire I’uomo in rapporto agli altri
esseri viventi, piuttosto che a Dio e alla trascendenza divina. Una volonta che, prima
ancora di Linneo, € gia chiara in Voltaire (Traité de métaphysique, 1734), secondo cui non
si tratta piu, per la specie umana, di negoziare il proprio rapporto con Dio, ma con le
specie animali piu vicine: per Voltaire, la ‘scala degli esseri’ di Linneo e Buffon (verso
cui per la verita si dimostrera abbastanza scettico) & gia ‘scala degli esseri creati’ —
restrizione che esclude Dio e trasferisce la problematica dal dominio della teologia a
quello dell’epistemologia®!.

L’esigenza di un’antropologia alternativa a quella religiosa comprende quella di un
monogenismo alternativo a quello teologico, che nel XVII secolo risolveva la ‘questione
del nero’ e rispondeva alla domanda ‘perché i neri sono neri’ perlopiu attraverso
un’esegesi biblica di Genesi 9:25-27: la ‘doppia maledizione’ di Noé su Cam, non solo
‘in quanto schiavo’ ma anche “in quanto nero’®2, e I’identificazione della progenie di Chus

2 Cfr. R.G. MAZzzOLINI, Darwin: schiavismo e razze umane, in «Scienza & Politica», 40, 2009,
p. 63.

%0 Cfr. G. DAINELLI, La conquista della terra: storia delle esplorazioni, Torino, UTET, 1950, pp.
575-585; O. PETRE-GRENOUILLEAU, Quand les européens découvraient I’Afrique intérieure,
Paris, Tallandier, 2021; B. ZANETTIN, Quadro delle conoscenze e sintesi dell’attivita esplorativa
nell’Africa Subsahariana, in Atti del Convegno Internazionale “Pietro Savorgnan di Brazza dal
Friuli al Congo Brazzaville, a cura di Francesco Savorgnan di Brazza, Udine 30 settembre-1
ottobre 2005, Firenze, Leo S. Olschki, 2006, pp. 9-11.

81 Cfr. VOLTAIRE, Traité de métaphysique (1734), in Euvres complétes de Voltaire, Paris, Garneir,
1879, pp. 189-230.

32 Cfr. soprattutto D.M. GOLDENBERG, The Curse of Ham: Race and Slavery in Early Judaism,



34 Alessandro Maurini

(Etiopia, figlio di Cam) con gli africani neri. Africani che, fra I’altro, cominciano a essere
presi in considerazione come ‘neri’ solo alla fine del Seicento, quando Athanasius Kircher
nel suo commento alla Genesi precisa che «verum quia Chus primus Aethiops, sive niger
fuisse creditur» — e non per maledizione o punizione divina, ma perche la madre, durante
la gestazione, aveva immaginato qualcosa di nero3, Precedentemente, nei commenti alla
Genesi tra Cinque e Seicento, da Luis de Molina a Benito Pereira, la progenie di Chus
viene identificata con gli africani, ma non viene preso in considerazione né menzionato il
fatto che siano ‘neri’. Che €, invece, un chiaro segno della nuova esigenza relativa alla
‘guestione del nero’, che Kircher intuisce e rappresenta, ma che il contesto secolarizzato
in cui il paradigma scientifico della storia naturale dell’uomo si sviluppa richiede di
affrontare in un quadro teorico e concettuale diverso da quello teologico.

E un contesto, inoltre e anzi soprattutto, in cui il fenomeno della schiavitl & sempre pil
al centro del dibattito pubblico: I’istituzione é ancora alquanto solida e riconosciuta, ma
comincia una sempre piu insistente esigenza di giustificazione della schiavitu
precedentemente perlopit non cosi necessaria. Cio avviene perché si comincia a
sviluppare una certa ‘empatia’ intorno allo schiavo, anche grazie alle prime autobiografie
di schiavi (Olaudah Equiano, The interesting narrative of Olaudah Equiano, or Gustavus
Vassa, the African, 1789). In pratica, lo schiavo comincia a diventare un soggetto
giuridico. E, fondamentalmente, dopo la proibizione della schiavitu degli indigeni nativi
nell’Impero spagnolo, gli schiavi sono quasi tutti neri subsahariani: schiavitu e ‘razza’
tendono a sovrapporsi. Insomma, il clima chiaramente segnato dalle idee illuministiche
che si determina nell’Europa del Settecento e ben rappresentato dalla nascita dei primi
movimenti abolizionisti, dalla Société des Amis des Noirs di Brissot, Claviere e Mirabeau
(1788) in Francia, fino alla Abolition Society (1783) e alla Society for Effecting the
Abolition of the Slave Trade (1789) in Inghilterra.

E questo contesto che determina, si diceva, insieme alla sua progressiva
‘biologizzazione’, la crescente ‘politicizzazione’ del concetto di ‘razza’. Intendiamoci,
‘razza’ ha sempre avuto un significato e un’implicazione politica in senso lato®**, ma qui
comincia ad assumere un particolare valore politico in senso stretto: indicativamente da
dopo il Discours sur I'origine et les fondements de I'inégalité parmi les hommes di Jean-
Jacques Rousseau (1755), uguaglianza e diversita umana, che ruotano rispettivamente
intorno ai concetti di ‘umanita’ e di ‘razza’, cominciano a dominare il discorso politico,
pubblico e istituzionale. Diventano i termini del paradigma scientifico della storia
naturale dell’uomo che dettano le regole del gioco, andando a costituire le lenti che
riflettono le sfide e le trasformazioni di quel periodo storico — per la cui comprensione, di
quelle lenti non si puo piu fare a meno.

A ben vedere, infatti, € nella dialettica tra questi due termini, tra ‘uguaglianza’ e
‘diversita’, tra ‘umanita’ e ‘razza’, che si vengono a determinare, nel paradigma della
storia naturale dell’uomo, i due universalismi, fondamentalmente in opposizione ma con
diverse ‘zone grigie’ di intersezione, destinati a contendersi la storia successiva.

Da un lato, quello che potremmo definire ‘I’universalismo dell’uguaglianza’. In sintesi,
gli esseri umani sono tutti diversi, ma sono tutti uguali nei diritti. In altri termini, la loro
uguaglianza prevale sulla loro diversita. L’universalizzante e I’‘umanita’, in antitesi con
la ‘razza’. L’universalismo e fondato e rappresentato da quello che la storiografia

Christianity, and Islam, Princeton, Princeton University Press, 2005.
3 A. KIRCHER, Turris Babel, Amsterdam, Janssonius van Waesberg, 1679, p. 112.
3 Cfr. soprattutto J.-F. SCHAUB, Pour une histoire politique de la race, Paris, Seuil, 2015.



Tra due universalismi 35

dell’Hlluminismo ha definito il ‘costituzionalismo illuministico’>°.

Dall’altro, quello che potremmo definire ‘I’universalismo della disuguaglianza’: in
sintesi, gli esseri umani non sono tutti uguali, ma di specie diverse. In altri termini, la loro
diversita prevale sulla loro uguaglianza. L’universalizzante € la ‘razza’, in antitesi con
I”umanita’. E il cosiddetto ‘razzismo scientifico’, che in realta & molto pitl “politico’ che
‘scientifico’, che nel trapasso dal monogenismo al poligenismo, dovuto a un
cambiamento del contesto di riferimento che ‘modella’ i termini del paradigma, nel XIX
secolo porta a termine il processo di ‘biologizzazione’ della nozione di ‘razza’ in quella
di ‘specie’, e il processo della sua ‘politicizzazione’ nella costruzione di un ‘noi’ e di un
‘loro’.

L’universalismo dell’uguaglianza: il costituzionalismo illuministico, I’'umanita, i diritti

L’ “inscrizione’ del costituzionalismo illuministico nel paradigma della storia naturale
dell’'uomo la determina Diderot (‘Droit naturel’, in Encyclopédie), secondo cui i veri
valori universali del diritto naturale vanno ricavati proprio «dalla storia dell’uomo in ogni
angolo della terra»®. Ma, in realta, gia da Genovesi e fino a Condorcet, il
costituzionalismo illuministico si confronta dialetticamente con i termini del paradigma,
anteponendo I’“uguaglianza’ alla “diversita’, ruotando intorno all’*umanita’ e ponendosi
in antitesi con la ‘razza’.

Antonio Genovesi (Diceosina, 1766) insiste sull’uguaglianza ‘sostanziale’ di tutti gli
uomini contro le loro variazioni ‘accidentali’: queste sicuramente esistono, come sostiene
Buffon, ma sicuramente non sono «variazioni di natura» e non possono «costituire una
differenza sostanziale di natura». Insomma, di fatto, Genovesi «contrapponeva il
postulato etico dell’eguaglianza morale di tutti gli uomini come eguaglianza dei diritti
alle disuguaglianze somatiche, etniche documentate dalla letteratura dei viaggiatori, dagli
studi di Buffon sulle varieta dei popoli»®'.

Condorcet, dal canto suo (Esquisse, 1795, ma gia anche Influence de la Révolution
d’Ameérique sur I’Europe, 1786, e Lettres d’un bourgeois, 1787), parla esplicitamente di
un’unica «espéce humaine» o «genre humain»: in definitiva, lo fa per opporsi a «una
rivoluzione scientifica», quella della storia naturale dell’uomo, che rischiava di «deviare
dai suoi compiti originari di servire I’emancipazione dell’uomo prestandosi a logiche di
dominio, a legittimare persino lo schiavismo dando vita al razzismo scientifico» 8.

% Cfr. soprattutto V. FERRONE, La societa giusta ed equa. Repubblicanesimo e diritti dell’uomo
in Gaetano Filangieri, Roma-Bari, Laterza, 2008.

% V. FERRONE, Costituzionalismo e diritti dell’'uomo nella cultura illuministica, in A. ARENA (a
cura di), Cittadino di tutti i luoghi, contemporaneo di tutte I’eta: I’'universalita del pensiero di
Gaetano Filangieri, Napoli, Editoriale Scientifica, 2024, p. 12. Piu specificamente, «dans les
principes du droit écrit de toutes les nations policées; dans les actions sociales des peuples
sauvages & barbares ; dans les conventions tacites des ennemis du genre humain entr’eux ; &
méme dans I’indignation & le ressentiment, ces deux passions que la nature semble avoir placées
jusque dans les animaux pour suppléer au défaut des lois sociales & de la vengeance publique»
(D. DIDEROT, L’Encyclopédie, cit., Vol. 5, 1755, p. 115).

87 A. GENoVESI, Della Diceosina o sia della filosofia del giusto e dell’onesto (1766), Societa
tipografica de’ classici italiani, Milano, 1835, I, IX, p. 188; FERRONE, Costituzionalismo e diritti
dell’uomo nella cultura illuministica, cit., p. 18.

% CONDORCET, Esquisse d’un Tableau Historique des Progrés de I’Esprit Humain (1795), ed. Y.



36 Alessandro Maurini

Nel mezzo, la straordinaria rivoluzione del costituzionalismo illuministico: «il
linguaggio dei diritti dell’uomo come nuova scienza universale della morale»®. La parola
d’ordine e ‘uguaglianza’: il linguaggio dei diritti € una scienza universale, perché
universale € il suo fondamento morale, cioe I’uguaglianza degli esseri umani.

Dal punto di vista giuridico, I’'uguaglianza viene elaborata in termini di “principio’, che
precede i diritti. In tal modo i diritti, essendo inscritti nel principio di uguaglianza, devono
e possono soltanto essere universali, cioe validi per tutti gli uomini, per definizione: i
diritti sono diritti se riguardano tutti, perché se riguardano pochi, oppure anche molti o
quasi tutti ma comunque non tutti, non si chiamano diritti, ma privilegi — di pochi, di molti
o di quasi tutti. In altre parole, I’uguaglianza diventa il postulato etico che permette al
costituzionalismo illuministico di Thomas Paine e Gaetano Filangieri, di Thomas
Jefferson e Condorcet, di costruire un ordinamento giuridico basato sui diritti dell’'uomo
con valore universale, e quindi di guardare ai diritti come a una scienza universale.

L’universalizzante & I’*umanita’. Se € la morale universale dell’uguaglianza a
permettere I’universalismo dei diritti, quell’uguaglianza si fonda sulla e nella natura
umana. E la natura umana che accomuna tutti gli uomini nel loro “‘essere umani’. Ed ¢ il
loro ‘essere umani’ che li rende uguali nell’essere portatori e titolari di diritti, per
I’appunto  “naturali’, e quindi soggetti giuridici dell’«<impianto naturalistico e
universalistico» dei diritti dell’uomo elaborato dal costituzionalismo illuministico*. Ecco
allora che la morale universale dell’uguaglianza consiste «per intero», secondo
Burlamaqui (Principes des droit naturel, 1748), «nel rispetto dei diritti naturali
dell’'uomo», nei suoi valori universali che secondo Diderot, come si diceva, vanno
ricercati nella storia naturale dell’uomo: la ‘natura dell’uomo’ diventa I’oggetto della
scienza del diritto naturale®.

D’altronde, sono i “‘principi dell’umanita’ di Gianbattista Vico (La scienza nuova, 1725)
a costituire la fondazione storica e filosofica dei diritti, e sono i “diritti dell’umanita’ di
Rousseau (Du Contrat Social, 1762; Emile ou De I’éducation, 1762) a costituirne la
fondazione antropologica. Ancora, € il sentimento descritto da Diderot nella voce
‘Humanité’ dell’Encyclopédie a determinare I’orizzonte giuridico di Filangieri (Scienza
della legislazione, 1780-1788) nei «diritti sacri dell’umanita», nonché I’orizzonte
epistemologico di Herder (Briefe zur Beférderung der Humanitat, 1793-1797), che invita
a considerare I’*humanitat’ come «il risultato di tutti gli sforzi umani», «I’arte della nostra
specie»®?,

Insomma, ‘umanita’ & «la parola chiave, I’urlo di battaglia del Tardo Illuminismo e del
suo universalismo»“3. Quello illuministico & un ‘umanita-rismo’. E la cifra autentica
dell’umanita sono i diritti.

Belaval, Paris, Librairie philosophique J. Vrin, 1970, p. 39 e passim; V. FERRONE, L’eredita
dell’lHlluminismo. Tra attualita e nuovo paradigma storiografico, in «Rivista Storica Italiana»,
CXXXVI, 1, 2024, p. 56.

% FERRONE, Costituzionalismo e diritti dell’'uomo nella cultura illuministica, cit., p. 15.

40 L. MASCILLI MIGLIORINI, Introduzione, in CONDORCET, Lettera di un borghese di New Heaven,
a cura di Luigi Mascilli Migliorini, Napoli, Alfredo Guida, 1998, p. 8.

1 FERRONE, Costituzionalismo e diritti dell’uomo nella cultura illuministica, cit., p. 16.

42 G. FILANGIERI, La scienza della legislazione (1780-1791), edizione critica diretta Vincenzo
Ferrone, Venezia, Centro studi sull’llluminismo europeo «G. Stiffoni», 2003-2004, vol. 11, p. 178;
J.G. HERDER, Briefe zur Beforderung der Humanitét, in I. KANT, Che cos’e I’[lluminismo? a cura
di Nicolao Merker, Roma, Editori Riuniti 2017, p. 121.

43 FERRONE, L’eredita dell’ llluminismo, cit., p. 56.



Tra due universalismi 37

Thomas Jefferson, a scapito delle sue considerazioni razziali precedenti e successive (si
diceva, appunto, delle ‘zone grigie’ di intersezione tra i due universalismi), traduce la
morale universale dell’uguaglianza e la riflessione filosofica che ne € seguita in termini
giuridici: «all men are created equal», e «they are endowed [...] with certain unalienable
rights» (Declaration of Independence, 1776). Tredici anni dopo, I’ Assemblea costituente
francese sancisce che «les hommes naissent et demeurent libres et égaux en droits»
(Déclaration des droits de I'nomme et du citoyen, 1789). Da una parte all’altra
dell’oceano, la rivoluzione del costituzionalismo illuministico € compiuta: da Vico a
Filangieri, da Burlamaqui a Condorcet, da Paine a Jefferson, da Diderot a Herder, prende
forma la piu solida definizione dell’universalismo dell’uguaglianza, incendiando I’intero
spazio atlantico.

Il nemico giurato sono i privilegi di Antico Regime, quei “diritti’ che, non inscrivendosi
nel principio di uguaglianza, non sono universali e non sono di tutti, e quindi non sono
diritti — ma, appunto, privilegi. Il nemico giurato non e soltanto il particolarismo giuridico
di Antico Regime, ma anche quello coloniale, quei “codici neri’ per la regolamentazione
della schiavitu, I’istituzione della disuguaglianza per eccellenza, che nega il principio
universale dell’uguaglianza: alcuni uomini, cioé gli schiavi, non sono né ‘liberi’ né
‘uguali nei diritti’. La schiavitu entra prepotentemente nel mirino del costituzionalismo
illuministico: Genovesi scaglia «I’universalismo dei diritti e la loro inalienabilita contro
la tratta degli schiavi», Diderot (Histoire des deux Indes, 1770-1774-1780) condanna la
schiavitu e intende il linguaggio dei diritti come «uno strumento retorico per mobilitare
I’opinione pubblica contro lo schiavismo», Filangieri mette in guardia dalla «torsione
schiavista del processo rivoluzionario nelle colonie americane»**. Peraltro, alquanto
profeticamente: la Costituzione americana (1787-1793) non abolisce la schiavitu,
costituendo senza dubbio la piu ‘grigia’ delle zone di intersezione tra i due
universalismi®.

E una lotta senza limiti geografici né temporali. Le societa abolizionistiche nascono e
fioriscono da una parte all’altra dell’oceano. Negli Stati Uniti, si diffondono soprattutto
nel Nord del Paese, causando radicali divisioni sociali, politiche, religiose ed economiche
che condurranno alla Guerra civile americana (1861-1865). In Europa, caratterizzano la
prima meta del XIX secolo: la Francia abolisce la schiavitu nelle colonie nel 1794, in
Inghilterra comincia un percorso (lungo e lento) che dallo Slave Trade Act (1807) conduce
al divieto della schiavitu nelle colonie (1833), a cui giungono in pratica tutti i Paesi
europei da dopo il Congresso di Vienna (1815-1816) fino alla meta dell’Ottocento.
Ovunque e quandunque, dietro I’abolizione della schiavitu si ritrova il linguaggio
illuministico dell’uguaglianza e dei diritti diffuso perlopit dalle societa
abolizionistiche*®.

Se, nel lungo periodo, una societa senza schiavi rappresenta I’eredita piu preziosa
lasciata dal costituzionalismo illuministico, non lo stesso si puo dire del suo progetto
costituzionale: gli ordinamenti giuridici ottocenteschi sono ben lungi dal fondarsi
sull’impianto naturalistico e universalistico dei diritti — a cominciare, come si diceva,
dalla Costituzione americana. Nel paradigma scientifico della storia naturale dell’'uomo,
un altro universalismo, opposto a quello dell’uguaglianza, si era nel mentre fatto strada,

44 FERRONE, Costituzionalismo e diritti dell’'uomo nella cultura illuministica, cit., pp. 20, 22.

4 Cfr. A. MAURINI, CREATED EQUAL. La rivoluzione mancante alle origini degli Stati Uniti
d’America, Roma, Edizioni di Storia e Letteratura, 2020.

4 Cfr. A. TucciLLo, Il commercio infame. Antischiavismo e diritti dell’uomo nel Settecento
italiano, Napoli, Cliopress, 2013, pp. 19-86.



38 Alessandro Maurini

insinuandosi, consolidandosi e radicandosi nel dibattito pubblico e istituzionale del X1X
secolo.

L’universalismo della disuguaglianza: il razzismo scientifico, le specie di umanita, ‘noi’
e ‘loro’

Come tutti i paradigmi, anche quello della storia naturale dell’uomo viene modellato dal
contesto di riferimento, che ne influenza la pratica scientifica. E, nella prima meta del
XIX secolo, il contesto di riferimento muta radicalmente. Non e piu quello europeo, in
cui la parola d’ordine & ‘uguaglianza’*’, ma diventa quello americano: la pratica
scientifica ne risente, il concetto di ‘razza’ viene modellato su quello di “specie’, portando
a termine il suo processo di ‘biologizzazione’ e di ‘politicizzazione’. Prende forma
I’universalismo della disuguaglianza. L’universalizzante diventa la ‘razza’, ‘biologizzata’
e ‘politicizzata’, in antitesi con I’‘umanita’.

Quello degli Stati Uniti d’America e un contesto coloniale, piu precisamente di “settler
colonialism’, vale a dire di un colonialismo in cui «la popolazione colonizzatrice di
origine europea resta sul posto». Con la Guerra d’indipendenza (1775-1783), gli Stati
Uniti diventano una nazione post-imperiale, ma non sicuramente post-coloniale: con le
cosiddette Guerre indiane, che durano in pratica per tutto il X1X secolo (1810-1890), «il
dibattito politico e culturale (scienze comprese) rimane fondamentalmente coloniale»,
vale a dire «ossessionato dalla gerarchizzazione razziale delle popolazioni classificate
secondo le loro presunte caratteristiche naturali e il valore politico che conviene accordare
loro all’interno della societa». In altre parole, per gli uomini di scienza la «concezione
dominante (il rapporto di superiorita/inferiorita) € al centro delle relazioni coloniali
dell’intera America»“®. Insomma, la parola d’ordine diventa ‘disuguaglianza’.

In questo contesto, la scienza e in ascesa costante, nella cultura pubblica, nelle scuole e
nelle universita, nelle pubblicazioni popolari, nei musei e nelle biblioteche, nelle
conferenze e nelle dimostrazioni pubbliche (Franklin Institute, dal 1825), nelle riviste
(American Journal of Science and Arts, dal 1818) e nelle associazioni per la diffusione
delle scoperte scientifiche (Social Improvement Society)*°. Nel 1824, il giovane medico
di Philadelphia Samuel George Morton (1799-1851), che di questa ‘scientia americana’
si appresta a essere un riferimento indiscusso (formazione europea, docente di anatomia
al Pennsylvania College in cui fondo una Medical School, membro molto attivo della
Academy of Natural Science, dell’American Philosophical Society, dell’American
Antiquarian Society), comincia a collezionare crani: «in poco tempo raccoglie la piu
grande collezione craniologica allora esistente, comprendente piti di 1.600 esemplari»°.

Ed é proprio con Morton che la pratica scientifica del paradigma della storia naturale
dell’'uomo viene modellata sulla base del contesto americano. In Crania Americana

47 Cfr. MAzzoLINI, Darwin: schiavismo e razze umane, cit., p. 61.

“8 J.E. CHAPLIN, Epistémologies coloniales aux Etats-Unis, in D. PESTRE (sous la direction de),
Histoire des Sciences et des Savoirs, vol. Il “Modernité et globalisation”, Paris, Editions du Seuil,
pp. 328-329.

49 Cfr. CHAPLIN, Epistémologies coloniales aux Etats-Unis, cit., p. 332.iske
%0 C.S. POGLIANO, L’antropologia fisica e la questione delle razze, in U. Eco (a cura di), Storia
della civiltd europea, Milano, EncycloMedia, 2014, in https://www.treccani.it/enciclopedia/l-
antropologia-fisica-e-la-questione-delle-razze (Storia-della-civilta- europea-a-cura-di-Umberto-
Eco)/.



Tra due universalismi 39

(1839), i suoi studi craniometrici seguono una metodologia innovativa: non si basano
sulla misurazione dell’angolo facciale come quella di Camper, né su quella in senso
verticale (a iniziare dall’alto) come quella di Blumenbach, bensi su quella della capienza
del cranio. Morton definisce quindi cinque razze umane, classificandole in base alla
grandezza del cervello: caucasica (87 pollici cubi), mongolica (83), malese (81),
americana (80), etiopica (78).

In pratica, sono le stesse varieta umane individuate da Blumenbach, ma non
costituiscono, come per Blumenbach, cinque varieta di un’unica specie, bensi cinque
specie diverse di esseri umani: insomma, I’unica novita sta «nell’approccio
poligenista»®°L,

Anche nel contesto europeo non erano mancate le teorie poligeniste, dai gia citati Lord
Kames e Charles White, senza dimenticare il \oltaire delle ‘Différentes espéces
d’hommes’ (Philosophie de I’histoire, 1765)°2 fino ad arrivare ai dubbi di Julien-Joseph
Virey (L’histoire naturelle du genre humain, 1801), che perd non sono in grado di far
tremare la stabilita del monogenismo, consolidato ancora nella prima meta del XIX secolo
dal biologo francese George Cuvier (Le regne animal, 1817).

Anche nel contesto europeo non erano mancate interpretazioni gerarchiche delle
classificazioni di Linneo, della ‘scala degli esseri’ di Buffon, del concetto di
‘degenerazione’, delle tavole anatomiche di Camper — che insieme ai crani di un europeo,
di un mongolo e di un africano, aveva misurato anche quelli di due scimmie, concludendo
con la potente immagine di una scala che dalla scimmia procede all’africano, poi
all’asiatico e poi all’europeo®. Da Hume (On National Characters, 1748), secondo cui
«i negri, ma anche in generale tutte le altre specie di uomini (ve ne sono infatti di quattro
0 cinque tipi), sono naturalmente inferiori ai bianchi», e da Voltaire (Saggio sui costumi
e lo spirito delle nazioni, 1753), che parla dei bianchi come «superiori a quei negri, cosi
come i negri lo sono alle scimmie e come le scimmie lo sono alle ostriche», la
gerarchizzazione delle razze umane in Europa era proseguita fino a Ottocento inoltrato®,
Infatti, a nulla era valso il monito dell’etnologo inglese James Cowles Prichard
(Researches into the Physical History of Man, 1813), che aveva messo in guardia dalla
«arbitraria classificazione di Linneo», perché poteva causare «la piu assurda delle ipotesi,
cioé che il negro costituisca il legame tra I’'uomo bianco e la scimmia»: anche il
monogenista Cuvier, nel distinguere tre razze umane (bianca o caucasica, gialla o
mongolica, nera o etiopica), opera una classificazione gerarchica secondo cui la razza
nera & collocata piti vicina delle altre alle scimmie®®.

5! F, BETHENCOURT, Razzismi, Bologna, Il Mulino, 2017, p. 503.

52 In cui afferma che «i bianchi barbuti, i negri languinosi, i gialli coi loro capelli e gli uomini
privi di barba non vengano dallo stesso uomo» (VOLTAIRE, La filosofia della storia, Sesto San
Giovanni, Mimesis, 2016, p. 155); gia in precedenza (1733), precedentemente a Linneo e Buffon,
aveva parlato di razza nera come «specie di uomini diversa dalla nostra» (VOLTAIRE,
Philosophical Letters, in The Works of Voltaire, The Works of \oltaire. A Contemporary
Version, by John Morley, New York, E.R. DuMont, 1901, vol. XIX, p. 177).

53 Cfr. P. CAMPER, Demonstrationes anatomico-pathologicae, Amsterdam, Bande, 1760-62.

% D. HUME, Essays Moral, Political, and Literary, ed. by Eugene F. Miller, Indianapolis, Liberty
Classics, 1987, p. 207, anche in E. MAzzA, Cavalli bianchi e pappagalli neri, in «I castelli di
yale», I, 2 (2013), p. 194; VOLTAIRE, Saggio sui costumi e lo spirito delle nazioni, Torino, Einaudi,
2017, p. 66.

% J.C. PRICHARD, Researches into the Physical History of Mankind, London, Sherwood, Gilbert,
and Piper, 1826, p. 67 nota a); per Cuvier, cfr. G. CUVIER, Le régne animal distribué d’apres son



40 Alessandro Maurini

Tuttavia, nemmeno la gerarchizzazione delle razze umane aveva intaccato il
monogenismo, rimasto molto solido per tutta la prima meta del XIX secolo. Il contesto
americano, invece, modella la pratica scientifica dal monogenismo al poligenismo, dalle
razze umane alle specie diverse di esseri umani: & un modellamento che risponde assai
meglio alle esigenze della ‘concezione dominante’. Di conseguenza, si modellano anche
i termini della gerarchizzazione, termini che da ‘razziali’ diventano ‘razzisti’: Negro-
Mania (1851) di John Campbell e il manifesto della nuova ermeneutica di vecchie
considerazioni ‘morali’, oltre che di vecchi stereotipi e pregiudizi radicati da secoli.

Insomma, la classificazione degli esseri umani di Morton & a immagine e somiglianza
del contesto coloniale americano, con gli africani al livello pit basso dell’umanita. E
I’alba dell’universalismo della disuguaglianza, I’universalizzante ‘razza’ colpisce al
cuore quello di ‘umanita’, dividendola definitivamente su basi (ormai definibili come)
biologiche, nell’elaborazione del cosiddetto ‘razzismo scientifico’.

Ma, di scientifico, il ‘razzismo scientifico’ ha in realta ben poco: e addirittura un
poligenista come Morton, cioé Joseph-Arthur de Gobineau (Essai sur I’inégalité des
races humaines, 1853-1855), a denunciare la pressoché totale mancanza di uniformita, in
particolare riguardo I’eta e le caratteristiche fisiche, nella scelta dei crani per le sue
operazioni di craniometria comparativa. In pratica, la ‘razza’ e un’invenzione. Il razzismo
ha solo I'aurea della ‘scientificita’, per sconfiggere la ‘moralitd’ dell’uguaglianza
radicandosi nel paradigma della storia naturale dell’uomo.

In realta, il culmine del processo di ‘biologizzazione’ della ‘razza’ corrisponde al
culmine della sua ‘politicizzazione’: e lo stesso Morton, peraltro pressochée
nell’immediato, a non farne mistero. A Crania Americana segue Crania ZAgyptiaca
(1844): spariscono tutte le razze intermedie, diventano oggetto d’indagine solo piu quella
bianca e quella nera, tra cui si misura il maggior differenziale craniometrico.
Naturalmente, per ribadirne le differenze strutturali e immutabili. Che diventano tante,
tali e risalenti a un’epoca cosi antica (da prima del 2000 A.C.), da costituire senza alcun
dubbio due specie diverse.

Insomma, in altri termini, ‘noi’ e ‘loro’. Il compimento del processo di ‘biologizzazione’
della ‘razza’ é coinciso con quello della sua ‘politicizzazione’. Il razzismo é
manifestamente nient’altro che un «programma politico»®® per determinare
scientificamente la concezione dominante al centro della pitu problematica ‘relazione
coloniale’ degli Stati Uniti d’America, quella che sorregge I’intero sistema sociale,
politico ed economico del Paese: la schiavitu.

La questione schiavista si sovrappone a quella razziale: come si diceva, gli schiavi sono
per la maggior parte neri dell’ Africa subsahariana. Da una parte, I’istituzione é alquanto
solida e radicata, ma dall’altra & innegabile che «gli stessi signori delle piantagioni sono
ben consapevoli della debolezza e dell’instabilita insite nel sistema»: I’universalismo
dell’uguaglianza e alle porte. Di fronte all’incombere della cultura abolizionista, permeata
del linguaggio dei diritti, incombe un’esigenza di giustificazione della schiavitu che non
faccia semplicemente appello allo status quo e al diritto di proprieta: gia nella prima meta
del secolo, emerge assai chiaramente la consapevolezza che il mantenimento
dell’istituzione avrebbe potuto passare solo da «un preciso ordine razziale imperniato
sulla supremazia bianca»®’.

organisation (1817), trad. it. 1l regno animale distribuito secondo la sua organizzazione, vol. I,
Parma, Stamperia Carmignani, 1832, pp. 124-129, anche in BETHENCOURT, Razzismi, cit., p. 470.
% BETHENCOURT, Razzismi, cit., p. 504.

5 V. FERRONE, F. MOTTA, L’eta dell’oro e del ferro. Una storia del mondo moderno, Torino,



Tra due universalismi 41

In altre parole, sotto la pressione delle societa abolizioniste, sempre piu diffuse
soprattutto nel Nord del Paese, il sistema politico ed economico delle piantagioni non
poteva piu contare sulla giustificazione dello schiavo in quanto schiavo, perché si intuiva
che I’istituzione era sulla via del tramonto: il mantenimento di quel sistema esigeva una
giustificazione dello schiavo in quanto nero.

Ebbene, tale giustificazione é servita, all’interno del paradigma di riferimento della
storia naturale dell’uomo, nei termini con cui il contesto americano ne modella la pratica
scientifica. ‘Noi’, i bianchi, al livello piu alto delle diverse specie di umanita. ‘Loro’, i
neri, a quello piu basso.

Un secolo tra due universalismi, nel paradigma della storia naturale dell’'uomo

Mentre il verbo dei diritti dell’universalismo dell’uguaglianza sconfigge la schiavitu in
ogni parte del globo, da ultimo in Brasile con la legge Aurea nel 1888, I’universalismo
della disuguaglianza si radica intorno al razzismo come visione del mondo e prospettiva
egemonica, dominando I’intero secolo.

Nella seconda meta del XIX secolo, ‘disuguaglianza’ diventa la parola d’ordine anche
in Europa. D’altronde, con la prima e la seconda delle Guerre dell’oppio (1839-42, 1856-
60), anche in Europa il contesto si ridefinisce come prevalentemente coloniale. In questo
caso, si tratta di un colonialismo a vocazione imperialistica, per il controllo territoriale e
lo sfruttamento economico, ma comungque sempre basato sulla concezione dominante, sul
rapporto superiorita/inferiorita, anche razziale. La pratica scientifica del paradigma ne
risente, e si modella di conseguenza, sulla scia di quella americana. Il poligenismo
contagia I’intera Europa: nel 1849 in area germanica esce Ueber ungleiche Beféahigung
der verschiedenen Menscheitstamme fur hohere geistige Entwickelung di Carl Gustav
Carus, nel 1850 in area britannica viene pubblicato The Races of Men di Robert Knox, tra
il 1853 e il 1855 in area francese i gia citati Essai sur I’inégalité des races humaines di
Gobineau.

Il testo, naturalmente, viene immediatamente tradotto per il pubblico americano (The
Moral and Intellectual Diversity of Races, 1856), pubblicato con un’appendice
dell’etnologo Josiah Clark Nott, che dall’altra parte dell’oceano, insieme all’egittologo
George Robins Gliddon, aveva nel frattempo raccolto I’eredita di Morton, firmando Types
of Mankind (1854), ‘la Bibbia del razzismo’. Il resoconto del viaggio in Brasile di Luis
Agassiz, docente di zoologia e geologia ad Harvard (A Journey in Brasil, 1868), conferma
la teoria gia da tempo ipotizzata dalla ‘scientia americana’ sull’inevitabile declino dei
gruppi di ‘razza mista’: all’abolizione della schiavitu non puo che seguire la segregazione
razziale, che rivela «cosa fosse il razzismo scientifico negli Stati Uniti: uno sviluppo
politicamente impegnato della teoria delle razze, a sostegno delle politiche di esclusione,
segregazione e discriminazione»®®,

In altri termini, la ‘politicizzazione’ della ‘razza’ non solo si € compiuta, ma si & anche
istituzionalizzata. E il dominio del ‘noi’.

La ‘razza’ é capace di ‘reggere’ anche di fronte alla piu grande rivoluzione del XIX
secolo nella concezione della natura e del mondo, cioe quella evoluzionistica (Darwin e
Wallace, On the Tendency of Species to form Varieties, 1858). Com’é noto, On the Origin

Einaudi, 2023, p. 632.
%8 BETHENCOURT, Razzismi, cit., p. 510.



42 Alessandro Maurini

of Species (1859) non ha come oggetto d’indagine I’uomo: si puo allora interpretare il
principio di selezione naturale di Darwin attraverso un socialdarwinismo per la
legittimazione del proprio potere razziale e coloniale. Un socialdarwinismo che non si
fermera nemmeno quando Darwin applichera il principio di selezione naturale all’'uomo
(The Descent of Man, 1871), per sancire, in aperta polemica col poligenismo americano,
il fallimento di tutti i tentativi di rilevare significative differenze tra le razze umane®°.

Insomma, la ‘razza’ si rivela sempre pit un’invenzione. E nel frattempo si lega a doppia
mandata con il concetto di “nazione’, che nel corso del XIX secolo, per radicarsi nel
paradigma della storia naturale dell’uomo, necessita di un supporto biologico. Negli Stati
Uniti, la nazione viene “cucita’ intorno ai bianchi, che esercitano il dominio sui neri con
la discriminazione e la segregazione razziale. In Europa, gli Stati-nazione si stringono
intorno alla superiorita della propria “bianchezza’ per legittimare il proprio espansionismo
nazionalistico nelle terre della ‘nerezza’ (Conferenza di Berlino, 1884-1885). Della
superiorita della propria ‘bianchezza’, le nazioni occidentali si avvalgono anche per la
penetrazione imperialistica in Asia, dove il ‘loro’ assume i contorni (e i colori) del
‘pericolo giallo’, e dove il ‘noi’ si assume ‘il fardello dell’'uomo bianco’. E «il governo
delle razze»®°. E il dominio del bianco su scala globale.

Certo, il concetto di “nazione’ si avvale di molti fattori, soggettivi (la coscienza, la
volonta, il sentimento nazionale), culturali (la lingua, la cultura, la memoria, la storia, la
religione), naturali (I’elemento geografico-territoriale e I’elemento etnico). E un concetto
complesso, che acquista natura e forza autonoma ma la ‘razza’ si rivela essere la categoria
piu duratura per la sua definizione, la piu adatta a diventare «una sorta di parola-valigia,
portatrice di non detti e di fantasmi che non si vuole rendere espliciti», con una funzione
di termine-contenitore per «mascherare un reale difficile da giustificare»®! — come quello
di ‘nazione’ (o ‘popolo’), che é un’astrazione. D’altronde, essendo un’invenzione, lo
spettro di adattabilita della ‘razza’ & assai ampio, estendibile a qualsiasi concetto che,
come quello di “nazione’, promuova una visione del mondo e una prospettiva egemonica,
come quella del nazionalismo, basata sulla divisione dell’umanita e sulla concezione
dominante di superiorita/inferiorita, per sancire il trionfo dell’universalismo della
disuguaglianza nel XIX secolo.

Infatti, a fare il suo ingresso, per giunta catastrofico, nel Novecento, e proprio un
concetto di ‘nazione’ saldamente intrecciato a quello di ‘razza’, nella sua funzionale
metamorfosi da razzismo (prevalentemente) anti-nero a (prevalentemente) anti-ebraico,
in un contesto in cui, modificandosi un’altra volta i contorni del ‘loro’, si avverte piu che
mai la necessita di radicare biologicamente il ‘noi’: il paradigma scientifico della storia
naturale dell’'uomo promette di fornire non soltanto le lenti di comprensione delle
trasformazioni nella tarda eta moderna, ma anche di quelle nell’eta contemporanea.

% Cfr. C. DARWIN, L’origine dell’uomo, Roma, Newton, 1990, p. 223. Sui limiti della selezione
naturale applicata all’uomo, cfr. anche gia Wallace nel capitolo The Limits of Natural Selection
as Applied to Man in A.R. WALLACE, Contributions to the Theory of Natural Selection, London,
Macmillan, 1870.

0 A. MICHEL, Il bianco e il negro. Indagine storica sull’ordine razzista, Torino, Einaudi, 2021,
p. 206. Il riferimento al ‘fardello dell’uomo bianco’ & naturalmente a R. KIPLING, The White Man's
Burden, in «McClure’s», 1899.

1 MICHEL, Il bianco e il negro, cit., p. 187.





